

# The Terminology of "Correct Hadith" (Sahih al-Hadith) \*

Muhammad Kazim Rahman Setayesh' Fariba Rezazadeh Kohanki

### **Abstract**

The semantic study of "Sahih al-Hadith" ("correct narrations") with the emphasis on the view of Sheikh Amili has been the subject of this research to introduce the opinion of the later hadithi experts and review the differences of opinions about this term in the works of early hadithi experts, to the opinion of one of the leading experts of the 11th century as his rijali opinions are referred to by many great scholars in rijali discussions; Because analyzing his point of view along with other views will pave the way to achieve its final meaning. In this regard, with a report-analytical look, the following findings have been obtained: The term "Sahih al-Hadith" refers to the narrator and his hadith (both), and the use of this term about the narrator's book refers to the authenticity of the hadiths of his particular book and his all narrations are not considered. In other cases, the term proves the authenticity of all the narrations of the narrator himself and does not include all the narrators in the chain of the narrations of that narrator, in which case the term also refers to the narrator's situation.

**Keywords**: Correct Hadith, Early Hadith Experts, Late Hadith Experts, Definitely Issuance of the Hadith, Praise, Trust.

<sup>\*.</sup> Date of receiving: YA, • £, Y• Y \ -Date of approval: Y•, Y, Y• Y \.

v. Assistant Professor at Qom University; (kr.setayesh@gmail.com).

Y. PhD in Ouranic and Hadith Sciences; (farezazade@yahoo.com).



# اصطلاحشناسي «صحيح الحديث» \*

### محمدکاظم رحمان ستایش۱ - فریبا رضازاده کهنکی<sup>۲</sup>

#### چکیده

بررسی معنایی «صحیح الحدیث» با تأکید بر دیدگاه شیخ عاملی موضوع پژوهش قرار گرفته است تا ضمن معرفی نظر متأخران و بازخوانی اختلاف نظرهای موجود دربارهٔ این اصطلاح در قلم قدما، به طرح نظر یکی از صاحب نظران برجسته قرن یازدهم، شیخ محمد عاملی، به عنوان فردی که نظرات رجالی اش مورد رجوع بسیاری از بزرگان در مباحث رجالی هستند، بپردازد؛ زیرا تحلیل و بررسی نگاه ایشان در کنار سایر نظرها راهگشای دستیابی به معنای نهایی آن خواهد بود. در این راستا با نگاهی گزارشی – تحلیلی یافته های ذیل به دست آمده است: اصطلاح «صحیح الحدیث»، ناظر به راوی و حدیث او (هر دو) می باشد و کاربرد این اصطلاح دربارهٔ کتاب راوی، اشاره به صحیح بودن احادیث کتاب خاص وی است و همهٔ روایات او مدنظر نیست. در سایر موارد، اصطلاح مزبور اثبات کننده صحت کل روایات آن راوی فی النفسه بوده و همهٔ راویان اسناد روایات آن راوی را شامل نمی شود که در این مورد اصطلاح موردنظر ناظر به حال راوی نیز است.

واژگان كليدى: صحيح الحديث، صحيح، محدثان متقدم، محدثان متأخر، قطعى الصدور، مدح، وثاقت.

رتال حامع علوم الثاني

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٢/٠٨ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/٠٩/١.

۱. عضو هیئت علمی، گروه علوم قرآن و حدیث، دانشگاه قم، قم، ایران؛ (kr.setayesh@gmail.com).

۲. دكترى، الهيات، دانشگاه مازندران، ايران، (نو يسنده مسئول) (farezazade@yahoo.com ).



#### مقدمه

رویکرد غالب متأخران مبنی بر محوریت سند در تعیین اعتبار روایات موجب شده تا اصطلاحات رجالی در میان ایشان یک مجرای بسیار مهم باشد. وجود اختلاف نظرهای فراوان در معنای برخی از این اصطلاحات، کار را با دشواری همراه ساخته است. یکی از این اصطلاحات، «صحیح الحدیث» است؛ اهل فن برداشت واحدی از مفهوم آن نداشته و نظرات مختلفی مطرح می کنند.

از سوی دیگر شیخ محمد عاملی در کلام بسیاری از محققان علم حدیث، به بزرگی یاد شدهاند (حرعاملی، بیتا، ۱۳۹؛ محدث نوری، بیتا، ۲۳/۵ و ۹۸ و ۳۷۰؛ بحرانی، بیتا، ۱۳۹۰؛ محمد نوری، بیتا، ۲۳/۵ و ۱۲۳۸؛ بحرانی، بیتا، ۱۳۹۰؛ مجمع الفکر الإسلامی، ۱٤۲۰: ۱۲۳۸) و از تحقیقات رجالیشان در کتاب الإستقصاء، بسیار استفاده کردهاند. کتاب استقصاء الاعتبار ایشان که شرحی بر استبصار شیخ طوسی است؛ از جهات متعددی دارای امتیازاتی است که موجب شده تا این کتاب و نظرات نویسنده آن از اهمیت بالایی برای بررسی و تحلیل برخوردار شود؛ لذا با توجه به این نکته و از آنجا که تحقیق مستقلی که درباره اصطلاح صحیح الحدیث باشد و همه نظرات در آن طرح شده و به نقد گذاشته شوند، دیده نمی شود، در این پژوهش ضمن بررسی مجموعه نظرات، روی دیدگاه شیخ محمد عاملی ـ فواده شهید ثانی ـ عنایت بیشتری می شود.

پرسشهای اساسی در مقاله حاضر عبارتاند از:

۱\_دیدگاههای عالمان به ویژه شیخ محمد عاملی در تفسیر اصطلاح صحیح الحدیث چگونه است؟ ۲\_دیدگاه برگزیده با توجه به گونههای کاربرد اصطلاح یادشده در کلمات قدما کدام است؟

## ۲. اصطلاح «صحيح الحديث»

از جمله اصطلاحات رجالی که در کتب رجالی برای توصیف راوی یا کتاب وی از آن بهره گرفته شده اما در معنا و مفاد آن اختلاف نظرهایی وجود دارد، اصطلاح صحیح الحدیث است. در استقصاء الإعتبار نیز نسبت به مفاد آن اعلامنظر شده، نظری که از برخی جنبهها دارای نوآوری است. پیش از ورود به بحث، به اختصار به تبیین واژگان تشکیل دهنده این مرکب اضافی پرداخته می شود.



### ۱. ۲. معنای واژگان حدیث و صحیح

معنای حدیث: به لحاظ لغوی در پنج معنای نو (فراهیدی، ۱٤۰۹: ۱۷۷/۳؛ ابن منظور، ۱٤۱۶: ۱۳۱/۲ طریحی، ۱۳۷۸: ۲٤۲/۱؛ مصطفوی، ۱۳۹۸: ۱۷۷/۱)، قرآن، هر سخنی که در بیداری یا خواب از راه گوش به انسان می رسد، اخباری که به عنوان مَثَل آنها را یاد کنند و میوه تازه (راغب اصفهانی، ۱۶۱۲: ۲۲۳–۲۲۲) آمده است. میان علما تعاریف متفاوتی در اصطلاح اهل درایه و روایت، برای حدیث ذکر شده است؛ اما آنچه میان شیعه متداول و مشهور است، اطلاق حدیث به قول و فعل و تقریر معصوم سیسیم است (مامقانی، ۱۶۱۱: ۱۳۷۸؛ ۵۳/۱؛ ۹۰۶).

معنای صحیح: واژه به لحاظ لغوی از ریشه «صحح» گرفته شده است و «الصَّحُ و الصِّحَهُ و الصَّحَهُ و الصَّحَةُ و الصَّحاحُ» در معنای مقابل بیماری و از بین رفتن مرض هستند یا غیر مقطوع و دوری از هر عیب و ریب است. (فراهیدی، ۱۲۰۹: ۱۲/۳؛ ابن منظور، ۱۲۱۶: ۲/۷۰، ابن اثیر جزری، ۱۳۱۷: ۱۲/۳؛ فیومی، ۱۶۱۵: ۲/۳۳۳؛ طریحی، ۱۳۷۵: ۳۸۳/۳). این واژه در ترکیبهای مختلفی می آید. مثلا «صَحَّبِ الصلاه» هنگامی است که نماز قضا نشود و «صَحَّ القول» هنگام مطابق واقع بودن سخن به کار می رود و «صَحَّ الشیء» همان صحیح است. جمع آن «صِحَاح» است و صحیح یعنی حق و خلاف باطل (فیومی، ۱۶۱۶: ۳۳۳/۲؛ طریحی، ۱۳۷۵: ۳۸۳/۲)

در حوزه رجال و به عنوان یک اصطلاح درای ی، دیدگاه قدما و متاخرین درباره آن با هم تفاوت هایی دارد، از آن جمله، قدما آن را صفتی برای متن دانسته اند؛ ولی در نگاه متاخرین صفت سند محسوب می شود. مقصود قدما جمع شدن شرائط لازم برای عمل کردن به حدیث است، حال چه از آن جهت که راوی آن ثقه است و چه از جهت همراه بودن با قرائن دیگر (جزایری، ۱۶۱۸: ۹۹؛ کاظمی، ۱۶۲۰ را ۱۳۱۸) و به عبارت دیگر، حدیثی که بتوان بدان اعتماد کرد (عاملی، ۱۶۱۹: ۳۷۲۲؛ مامقانی، ۱۶۱۱؛ ۱۲۰۱۱؛ استر آبادی، ۱۶۲۲؛ ۱۲۰۲، و به مضمونش فتوا داد (جزایری، ۱۶۱۸: ۹۹)؛ در حالی که متأخران علاوه بر شرط اتصال سند در تمام طبقات، ویژگی های دیگری نیز برای راویان چنین حدیثی از تعاریفشان قابل برداشت است:

۱. امامی بودن (شهید ثانی، ۱۶۲۱: ۷۷؛ همو، ۱۰ ۱۶: ۱/۹۷؛ حسینی مرعشی (میرداماد)، ۱٤۰۰؛ ۲۶؛ عاملی، ۱۳۶۰: ۹۳؛ بهایی، ۱۳۹۸، ۰۰؛ طریحی نجفی، بی تا، ۳؛ کنی تهرانی، ۱۶۲۱: ۲۶٪). ۲. عادل بودن (حلی، ۱۶۱۲: ۹/۱–۱۰؛ شهید ثانی، ۱۶۲۱: ۷۷؛ همو، ۱۶۰: ۹/۱/۱؛ حسینی





مرعشی (میرداماد)، ۱٤٠٥: ٤٠؛ عاملی، ۱۳٦٠: ۹۳؛ بهایی، ۱۳۹۸: ٥) ا

٣. ثقه بودن (حلى، ١٤١٢: ٩/١-١٠؛ طريحي نجفي، بيتا، ٣؛ كني تهراني، ١٤٢١: ٢٤٤)

٤. ضابط بودن (عاملي، ١٣٦٠: ٩٣)

ناگفته نماند این که برخی علما چون سید داماد (۲۱۵۰: ۷۷) و شیخ بهایی (۱۳۸۷: ۲۹)، و علّامهٔ حلّی (۲۱۸۰: ۱۲۰۷) و حسن بن داود (علیاری تبریزی، ۱٤۱۲: ۲۱۸/۱)، علّامه بحر العلوم (همان) و ...، عبارت کشی درباره اصحاب اجماع را به معنای وثاقت اصحاب اجماع و راویان پیش از این اصحاب گرفته اند (داوری، ۱٤۱۲: ۳۸۹) موجب شده تا این نظر مطرح شود که صحیح در نگاه قدما و متاخرین معنای یکسانی دارد و هر دو به طور مشترک، به هنگام کابرد این اصطلاح حکم به وثاقت راوی می دهند. (همان، ۳۹۱)

بنا بر این دیدگاه، صحیح نزد قدما خاص تر از صحیح نزد متاخرین است. اما اگر به جهت این که معنای ادعا شده از سوی علمای پیش گفته با دلایلی رد شده است و به دلیل فراگیری دیدگاه اول در معنای صحیح میان علما، این دیدگاه را بپذیریم که ملاکشان در اتصاف خبر به صحت، صرف وثاقت صدور بوده، در این صورت، رابطه صحیح نزد قدما با صحیح نزد متاخرین عموم و خصوص من وجه است.

در مجموع مشخص شد صحیح نزد غالب قدما غیر از معنایی است که، اکنون از آن مراد است (جزایری، ۱٤۱۸: ۰۰۱) و از این تفاوت برمی آید که کاربرد صحیح الحدیث نیز در کلام هر یک از ایس دو دسته باید متفاوت باشد؛ اما نکته قابل برداشت آن که صحیح در نگاه قدما می تواند، هم از قرائن متنی و هم از قرائن سندی باشد.

# ۲-۲. دیدگاهها در معنای صحیح الحدیث

اصطلاح صحیح الحدیث گاه در کلام متأخران بکار می رود و گاه در کلمات عالمان متقدم. در صورت نخست، یعنی بکارگیری اصطلاح یاد شده از ناحیه رجالی متاخر، اختلافی نیست که این اصطلاح بر تعدیل راوی مورد اتصاف دلالت دارد؛ چراکه هیچ اختلاف نظری در اینباره گزارش نشده

۱. گفته می شود دو شرط اول در معنای صحیح از زمان صاحب البشری، احمد بن موسی بن طاووس الحسنی الحلی (آقابزرگ تهرانی، ۱٤٠٣: ۳۸، موسوی خوانساری، ۱۲۹۰: ۳۹: تقی الدین حلی، ۱۳٤۲: ۵۵، رقم ۱٤۰) پدید آمده است. لذا متفق علیه نیستند و از این دست شرایط موارد دیگری نیز وجود دارد؛ اما از جهت کثرت ذکر این دو، تنها به ذکر آنها پرداخته شد.



و رجوع به نظرات ایشان نیز از یکسانی رأی ایشان حکایت دارد به گفته مامقانی نیز، اصطلاح صحیح الحدیث به طور مشترک در کلام متأخران \_ با توجه به معنای صحیح نزد آنان و عدم وجود قرینه بر خلاف \_ تفاوتی با توصیف شخص راوی به امامی عدل ضابط ندارد. (مامقانی، مقباس الهدایه، ۱٤۱۱: ۱٤۱۱) البته، این شبهه قابل طرح است که صحیح الحدیث در کلمات آنان ناظر به تعدیل و توثیق سلسله راویان در سند حدیث می باشد نه خصوص راوی مورد اتصاف؛ زیرا صحت سند روایت نزد متأخران با امامی و عادل بودن یک راوی محقق نمی گردد.

اما این شبهه بی اساس است؛ زیرا کاربرد اصطلاح فوق از ناحیه رجالی متاخر، در خصوص راوی مورد اتصاف و در مقام تعدیل وی می باشد نه کلیه راویان. اگر بنا باشد این نظر صحیح باشد، در این صورت این بحث به توثیقات عامه باید ملحق شود در حالی که هیچیک از علمای متأخر این بحث را ذیل توثیقات عامه مطرح نکردهاند و بسیار بعید است که یک رجالی بخواهد درباره راویان یک راوی غیر مطرح، حکم به چنین توثیق عامی بنماید.

اما در صورت دوم یعنی بکارگیری اصطلاح صحیح الحدیث در کلمات قدما، در مفاد آن میان محققان متاخر اختلاف است. بخشی از این اختلافات می تواند ناشی از اختلافشان در معنای صحیح نزد عالمان متقدم باشد. به هرحال، بررسی مجموعه نظرات موجود، بیانگر آن است که سه دیدگاه کلی درباره مدلول آن وجود دارد: ۱. قطعیالصدور بودن روایت؛ ۲. وضعیت راوی؛ ۳. اعتبار روایت از ناحیه راوی».

### قطعيت صدور

گروهی که بیشتر ایشان را اخباریان تشکیل می دهند مانند محمدامین استرآبادی، صحیح را به معنای قطعی الصدور بودن حدیث از اثمه طبی همنا نموده اند (استرآبادی، ۱٤۲٦: ۳۷۱– ۳۷۷؛ حر عاملی، ۱٤۰۹: ۲۰۸– ۲۰۸؛ بحرانی، بی تا، ۱٤۱۱– ۲۶). علامه و عده ای دیگر حکم به صحت مطلق روایات داده اند (حلی، ۱٤۱۲: ۱۸۸۱/۲ (حجری) باب الزیادات فی الحج؛ طوسی، ۱۲۰۷ (۶۳۴: ۲۳۵/۱).

شروش کا علوم انبا فی ومطالعات فرس

تبصره: در این میان میرزا محمد بن علی استرآبادی معتقد است، هرجا اصطلاح صحیح الحدیث

۱. وی استاد و پدر زن محمدامین استرابادی نویسنده کتاب الفواید المدنیه و ربیس اخباریان است. گفته می شود محمدامین تحت تاثیر تعالیم وی



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰، ص:۲۱۷-۴۵۷ اصطلاحشناسی «صحیح الحدیث» محمدکاظم رحمان ستایش فریبا رضازاده کهنکی

برای کتاب بیاید، هر حدیثی ثابت شود از آن کتاب می باشد، صحیح است نه مطلق احادیث فردی که این صفت درباره کتابش ذکر شده باشد. البته ایشان آمدن این صفت برای کتاب را دال بر وثاقت نویسندهٔ آن نیز دانسته اند (استر آبادی، ۱۲۳/۲: ۱۲۳/۲). شیخ محمد عاملی به تأیید هر دو نظر ایشان پرداخته است (عاملی، ۱۶۱۹: ۱۰/۲).

حتی محدث نوری میگوید: صحیح الحدیث در صورت مطلق آمدن و عدم اضافه به کتاب یا احادیثی معهود، اشاره به وثاقت آن فرد و هر راویی که از او روایت می کند، دارد؛ زیرا ممکن نیست که بگوییم وجود قرائن خارجی موجب حکم به صحیح الحدیث بودن ایشان شده است؛ چون چنین امکانی برای بررسی کل روایات هر فرد وجود ندارد. پس این اصطلاح اشاره به صحت طرق ایشان دارد (محدث نوری، بی تا، ۸۹/۵ - ۹۰).

نقد و بررسی: صحیح الحدیث به معنای قطعی الصدور بودن با موانعی روبهرو هست که عبارتند از:

۱. مانع اول، سخن شیخ طوسی در استبصار است. آنجا که آورده: «و أمّا القسم الآخر فهو کلّ خبر لا یکون متواترا و یتعرّی من واحد من هذه القرائن، فإنّ ذلک خبر واحد، و یجوز العمل به علی شروط (طوسی، ۱۳۹۰: ۱۲۹)؛ و اما همه خبرها متواتر نیستند، بلکه نوع دیگری از خبر وجود دارد که غیر متواتر و خالی از قرائن مفید علم است؛ اما با داشتن یکسری از شروط بدان عمل می شود، به این نوع، خبر واحد می گویند». شیخ با شروطی، حدیث واحد را مشمول عمل معرفی می کند، نه آن که تنها شرط پذیرش را حصول قطعیت صدور قرار داده باشد. از این رو صحیح الحدیث لزوما به معنای قطعیت صدور نیست. ۲

ور بیست. ۲. چنانچه قطع برای آنانکه حکم به صحت می دهند حاصل شده باشد، این قطع نه به لحاظ

طریقه اخباریه را تبیین نمود.

۱. مانند آنچه در ترجمه الحسن بن على بن النعمان آمده است: «له كتاب نوادر صحيح الحديث كثير الفوائد أخبرني ابننوح عن البزوفري قال: حدثنا أحمد بن إدريس عن الصفار عنه بكتابه» (نجاشي، ١٣٦٥، ٤٠).

۲. درباره نظر شیخ طوسی در باب حجیت خبر واحد اختلاف نظرهایی وجود دارد. برای مطالعه در این باره مراجعه شود به مقاله: «چگونگی مواجهه شیخ طوسی با گفتمان مفید و مرتضی در مسئله «حجیت خبر واحد»»، نویسندگان: حامد مصطفوی فرد، سید کاظم طباطبایی پور، غلامرضا رئیسیان، مجله: فقه و اصول، سال چهل و نهم، زمستان ۱۳۹۶، شماره ۱۱۱.



عقلی و نه بنا به عادت، برای غیر آنها - که کلیه احادیث راوی را بررسی نکرده اند - حاصل نمی شود؛ یعنی در این جا همان رابطه ای میان ادعا کننده و سایرین برقرار است که در اجماع منقول، میان ناقل و منقول له وجود دارد (استر آبادی، ۱۳۸۸: ٤٤)؛ لذا در این معنا ذکر صفت صحیح الحدیث برای راوی بی نتیجه خواهد بود پس باید به معنای دیگری باشد.

دلایل دیگری نیز در رد این معنا وجود دارد که بنا به تناسب بحث، ذیل برداشت مدح از صحیح الحدیث خواهد آمد.

گفتنی است مجلسی در روضه از تعبیر علم به صدور به جای قطع استفاده کرده است (مجلسی ۱٤٠٦: ۱۰/۱٤) که ممکن است مراد وی اطمینان به صدور حدیث باشد؛ در این صورت، شامل قطع و ظن هر دو می شود (استر آبادی، ۱۳۸۸: ٤٨).

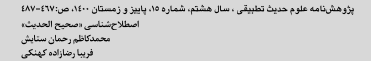
### وضعيت راوى

برخی وصف صحیح الحدیث را دال بر مدح راوی و برخی دال بر وثاقت وی می دانند. در ادامه به تبیین و بررسی این دیدگاه ها پرداخته می شود.

الف: یک نظر آن است که، «صحیح الحدیث» دلالت بر مدح دارد. برخی از صاحبان این نظر معتقدند، صرفا دلالت بر مدح شخصیت راوی دارد، نه روایات وی (وحید بهبهانی، بیتا، ۱۹؛ کاظمی، ۱۲۷: ۱۳۲/۱)؛ و برخی دیگر قائلند علاوه بر آن به معنای مدح کامل راوی در روایت کردن هم هست (کنی تهرانی، ۱۶۲۱: ۱۹۹۱).

به هرحال، این گروه در بیان دلیل بر ابطال سایر نظرات و درستی دیدگاه خود دلایلی بدین قرار دارند:

۱. اصطلاح «صحیح» نزد قدما، به معنای اطمینان از صدور حدیث از معصوم اسک میباشد. اعم از این که منشا این اطمینان، ثقه بودن راوی یا مسائل دیگر است (مانند بودن در یک اصل، تکرار حدیث در چند اصل و سایر قرائنی که موجبات اطمینان قدما را نسبت به یک حدیث فراهم می آورده است) و این که صدورش از ائمه این که موجبات اطمینان قدما را نسبت به یک حدیث فراهم می آورده است) و این که صدورش از ائمه این قطعی باشد یا ظنی (بهایی، ۱۳۸۷: ۱۲۹۸؛ وحید بهبهانی، بی تا، ۲۵- ۱۲ حائری مازندرانی، ۱۲۱۳: ۱۸۵۱؛ (۵۸/۱)؛ لذا نه می توان این اصطلاح را به طور حتم دال بر و ثاقت گرفت و نه قطعی الصدور بودن؛ زیرا اعم از هر یک از آن دو می باشد (حائری مازندرانی، ۱۲۱۲: ۵۸/۱)؛ پس باید معنای سومی مانند مدح برای آن در نظر گرفت.





۲. رابطه میان حدیث صحیح و حدیثی که بدان عمل می شود در میان قدما عموم و خصوص من وجه است؛ زیرا آنچه اطمینان از صدورش از معصوم دارند و از نوع تقیه است، نزد آنها صحیح می باشد؛ اما بدان عمل نمی کنند و آنچه اهل سنت از امیر مؤمنان گیتی نقل می کنند چه بسا نزدشان غیرصحیح باشد؛ اما مورد عمل واقع شود. برای این که شیخ در العده گفته است: روایت مخالفان مذهب انمه گیتی اگر روایت موثقی معارض با آن باشد طرد می شود، اگر موافق یک روایت موثق باشد، عمل بدان واجب است اما اگر نه مخالفی داشت و نه موافقی و هیچ حرفی درباره اش دیده نشد، باز هم عمل بدان واجب است؛ زیرا امام صادق گیتی فرمود: «وقتی حادثه ای پیش آمد که حکمش را در آنچه از ما روایت شده نیافتید به آنچه از علی گیتی روایت شده نگاه کنید و بدان عمل نمایید». برای همین است که به روایت حفص بن غیاث و غیاث بین کلوب و نوح بین درّاج و سکونی از انمه هیتی عمل می میشود و انکارش نمی کنند (طوسی، ۱۱۹۷). اما این نحوه عمل در عملکرد همه قدما دیده نمی شود (وحید بهبهانی، بی تا، ۱۵). از این رو نه معنای قطعی الصدور و نه موثق بودن در معنای نمی شود الحدیث قدمایی نمی گنجد ولی نوعی مدح را به همراه دارد.

۳. چون مفاد این اصطلاح حدیثی می شود که فلان راوی معتمد آن را روایت کرده است، مورد عمل واقع شده و مورد رجوع بوده و همه شرایط عمل را دارد، این تحسین راوی و مدح وی است؛ اما توثیق خود وی و تعدیلش را دربرندارد؛ زیرا اعم از انحصار در این موارد است. (کاظمی، ۱۲۱۲: ۱۳۲/۱)

ب: شهید ثانی معتقد است، «صحیح الحدیث» از الفاظ توثیق بوده و حتی قائل به آن است که، شامل تزکیهای بیش از وثاقت است؛ چرا که شامل ضابط بودن نیز می شود (شهید ثانی، ۱٤۲۱: ۱٤۲۱ با ۱۶۰۲؛ اعرجی کاظمی، ۱٤۱۵: ۱۱۸/۱؛ کلباسی، ۱٤۲۲، ۱۸۸۸). محمد علی استرآبادی و نوه شهید ثانی (در یکی از نظراتش) با ایشان هم نظرند. با این استدلال که، چون به کار رفتن این اصطلاح در توصیف کتاب راوی، به معنای صحت حدیث راوی در آن کتاب و نه مطلق احادیث وی – است و این مقتضای توثیق یک راوی است، پس راوی چنین کتابی موثق است (استرآبادی، ۱۲۲۲؛ ۱۲۳/۱و عاملی، ۱۲۳/۱؛ ۱۲۳/۱و).

برخی علما به رد این نظر پرداخته و معتقدند، صحیح الحدیث دلالت ندارد به اینکه خبر این راوی حتی نسبت به راویان بعدی او تا معصوم معتبر است (یعنی دلالت بر توثیق کلیه راویان سند ندارد) بلکه می رساند که خود راوی در نقلش دروغگو نیست. اما این اصطلاح دلالت (مستقیمی) بر عدالت



یا حسن حال یا امامی بودن وی ندارد. ایشان میگویند: این که شهید ثانی در درایه حکم کرده که ایس اصطلاح به منزله ثقه است (یعنی صحت را به دلالت مطابقی ناظر به سند و حال راوی گرفته) و شیخ محمد ادعای اتفاق بر آن کرده، جدا ضعیف است؛ زیرا ممکن است از طریق قراین خارجی به اعتبار روایات کتاب راوی حکم کرده باشند (کلباسی، ۱۲۲۲: ۸۰۲-۹۰۸).

ردیه ایشان، ایراداتی دارد، از جمله این که قرینه خارجی همه روایات این راویان امری دشوار و گاه بعید است. دیگر این که در صورت عملی شدن آن، چه بسا بتوان توثیق راوی را هم به ملازمه استفاده کرد؛ چون وقتی تمام احادیثش با قراین خارجی صحیح شد، معلوم می شود خود او هم فردی موثق بوده است. به خلاف راویان بعدی او که در هر روایت متفاوتند و جداگانه باید بررسی شوند.

هم چنین چون صحت از جهت و ثاقت و انضمام قرائن توأمان می باشد، پس قول ایشان که می گویند: صحیح الحدیث و ثاقت را اقتضا نمی کند و آن را حصر در قرائن نموده اند، محل نظر است. (کاظمی ۱٤۱۲: ۷۳۸)

نکته قابل ذکر آن که، محمد علی استرآبادی و نوه شهید ثانی (در یک نظر) آنگاه که صحیح الحدیث در وصف کتاب آمده باشد، علاوه بر وثاقت راوی، صحت حدیث وی را نیز نتیجه گرفته اند؛ اما نه مطلق احادیث وی بلکه تنها صحت احادیث کتاب موصوف به صحیح الحدیث نتیجه گرفته می شود و این مقتضای توثیق یک راوی است؛ پس راویِ چنین کتابی، موثق است (عاملی، ۱٤۱۹: ۱۰/۲)؛ چون معنا ندارد که صحیح وصف کتاب باشد؛ آنگاه نتیجه این بشود که توثیق تمام راویان در هر کتابی مقصود است.

بر اساس نظر ایشان اصطلاح صحیح الحدیث هم ناظر بر راوی است و هم روایت وی. اما برخی می گویند، تنها چنان چه راوی خود در کنار این صفت، موصوف به وثاقت و جلالت شأن باشد، تفسیر صحیح الحدیث، اعتبار احادیث و تلقی به قبول احادیث وی می شود؛ زیرا مدار قبول و صحیح نزد متقدمان، صدق و ضبط یا همان وثاقت به معنای اعم می باشد (اعرجی کاظمی، ۱٤۱٥ : ۱۱۸/۱).

بنا به این نظر یا باید احادیث اجلاء و اهل ثقه را به خاطر این دو ویژگی صحیح دانست؛ لذا به این دلیل قدما، حکم به صحیح الحدیث بودن ایشان دادهاند؛ اما این با گسترهٔ حدیث صحیح در نگاه متقدمان هم خوانی ندارد؛ یا باید قرائنی غیر از وثاقت و بودن از اجلاء مانند قرائن خارجی موجب حکم به صحیح الحدیث بودن ایشان شده باشد، که رد آن پیش از این بیان شد.



### ۳-۲. اعتبار روایت از ناحیه راوی

این نظر اختصاص به شیخ محمد عاملی دارد. اما چون از خلال گفته های ایشان سخنان متفاوتی برداشت می شود؛ در همین جا مجموعه نظرات ایشان بیان و سپس به طرح نظر خاص ایشان که در عنوان طرح گردیده، پرداخته خواهد شد. مجموعه گفته های ایشان بدین قرار است:

الف) مقصود از صحیح الحدیث را، آنگاه که در وصف کتاب آمده باشد، موجب وثاقت راوی و صحت احادیث او در آن کتاب خاص مانند اصل او میداند نه همه روایاتی که او در طریقشان قرار دارد (عاملی، ۱٤۱۹: ۱۰/۲)؛ اما خود ایشان در مواردی مانند نضر بن سوید که این وصف درباره کتاب او نیامده بلکه به طور کلی دربارهاش مطرح شده است باز چنین حکمی می دهد (همان، ۱۹۲). البته ایس نظر در همه موارد به صورت یک احتمال مطرح شده است؛ اما گاهی از قِبَل آن به قضاوت درباره حدیث پرداخته است. از سوی دیگر خود، آنگاه که به روایتی از منبه بن عبدالله می رسد، بیان می دارد، نمی توان فهمید مقصود از صحیح الحدیث درباره او، روایاتش است یا احادیث وی در کتاب یا اصل خاصش و بر اساس احتمال نمی توان رأیی صادر نمود و نظر شهید ثانی که وثاقت او را نتیجه گرفته، رد می کند (همان، ۳۷۳/۵).

ب) او در بررسی های دیگری که بر این اصطلاح دارد، به طور کلی بخش اول این نظر را رد نموده و آورده اند: این که درباره برخی از روات گفته اند: فلان ثقة صحیح الحدیث معنایش آن است که لفظ صحیح الحدیث بی نیازی از ذکر ثقه را به همراه نداشته، از همین رو خود لفظ ثقه نیز گفته شده است و این دلالت دارد بر آن که صحیح الحدیث بودن زائد بر توثیق است (عاملی، ۱٤۱۹: ۱۲/۱ و ۷۸ و ۱۲۷۳/۳). هم چنین ممکن است گفته شود، صحیح الحدیث اگرچه بتواند دلیل صحیح بودن حدیث باشد، اما عامتر از توثیق است؛ زیرا ممکن است راوی ای به لحاظ شخصیتی ضعیف توصیف شده باشد اما حدیثش صحیح باشد (همان، ۲۷۲/۳)؛ لذا عملکرد برخی که این اصطلاح را دال بر ثقه و امامی بودن می گیرند، اشتباه است؛ چون این معنا از اصطلاح متأخران برمی آید نه اصطلاح متقدمان (همان، ۲۵/۱۵).

ج) شيخ محمد عاملي، هم چنين مباحثي تحت عنوان تفاوت صحيح الحديث با توثيق و نيـز بـا

ا. صحیح الحدیث. له کتاب نوادر. أخبرنا أبو الحسین بن أبی جید قال: حدثنا محمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن (نجاشی، ١٣٦٥:
 ٤٢٢).



عبارت «اجمعت العصابه على تصحيح ما يصح» دارد كه نوعى نگاه ديگر را براى ايشان در باب معناى صحيح الحديث تصوير مى كند.

در مقایسه صحیح الحدیث با توثیق معتقدند، صحیح الحدیث عامتر از توثیق است؛ زیرا چهبسا فردی که دارای توثیق است، اما حدیثش مورد قبول واقع نمی شود؛ چون ممکن است توثیق فقط به خود راوی برگردد نه به حدیثش و این مسأله از آن جا فهمیده می شود که درباره برخی در کنار وصف ثقه، به صحیح الحدیث بودن وی نیز اشاره شده است (همان، ۷۸/۱).

تا به این جا مشخص شد که، ایشان در صورت کاربرد صحیح الحدیث درباره کتاب راوی، اشاره آن را به کتاب خاص راوی می دانند و در جایی آن را موجب وثاقت و جای دیگر به رد اثبات وثاقت برای راوی از این عبارت رأی داده اند. در جایی هم که صحیح الحدیث صفت راوی باشد، صحیح الحدیث را عامتر از وثاقت دانسته اند که می تواند در بردارنده آن باشد یا نباشد. در ادامه بخش دیگری از سخنان ایشان مطرح می شود تا به پاسخ قطعی درباره نظرشان برسیم.

در باب تفاوت صحیح الحدیث و روایات اصحاب اجماع با توجه بدان که متقدمان بنا به قرائن حکم به صحت می دهند، نه صرف حال رواتِ سند، عبارت «اجمعت العصابه...» برایشان به عنوان یک قرینه در فهم صحت صدور عمل می کند. بدان معنا که چنان چه خبر تا فردی که درباره وی اجماع صورت گرفته است، دارای صحت باشد، با توجه به اجماع صورت پذیرفته در مورد فرد مورد اجماع، نمی خواهد به دنبال قرینه دیگری برای اثبات صحت حدیثش باشیم؛ بلکه این اجماع خود یک قرینه است بر این امر. البته در مورد راویان پس از فرد مورد اجماع نیز باید اقدامات لازم انجام شود. با این توصیفات تفاوت این دو به این صورت است که صحیح الحدیث به کسی که فقط یک نفر حکم به توثیق او داده است کمکی نمی کند؛ اما «اجمعت العصابه علی تصحیح ما یصح عنه» قرینهای بر قابل قبول شدن روایت فرد مورد اجماع می باشد. البته لازم به ذکر است که ایشان معتقدند، اجماع اگر حقیقی باشد چنین اثری دارد اما در صورت منقول بودن در حکم یک خبر واحد است. از این رو قدرت عملکردی آن در حد صحیح الحدیث است (همان، ۲۰۱۱-۲۲). بنا به این نظر است که شیخ محمد عاملی در مواجهه با اصحاب اجماع صرف نظر از این عبارت کشی به بررسی شخصیتی ایشان مانند عاملی در مواجهه با اصحاب اجماع صوف نظر از این عبارت کشی به بررسی شخصیتی ایشان مانند سایر رجال سند می پردازد.

نتیجه این حرف شیخ محمد عاملی، این است که «از نظر عالم رجالی»ای که صحیح الحدیث را به یک راوی نسبت داده است، احادیث وی از ناحیه خود آن راوی معتبر است و نیاز به قراین دیگر ندارد.



# ٤-٢. بررسي تحليلي و آماري معناي صحيح الحديث

پیش از اظهار نظر نهایی، بررسی کاربردهای مختلف واژه صحیح الحدیث حائز اهمیت است. بررسی ها نشان میدهد که موارد کاربرد این واژه در کلمات قدما متنوع و به شرح ذیل است:

الف: در غالب موارد بلافاصله پس از ذکر صحیح الحدیث بودن فرد، سخن از کتاب یا کتابهای وی به میان آمده است. به عنوان نمونه، نجاشی در شرح حال علی بن إبراهیم بن محمد چنین گفته است: «ثقة، صحیح الحدیث. له کتاب أخبار صاحب فخ و کتاب أخبار یحیی بن عبدالله بن حسن...» (نجاشی، ۱۳۲۵: ۲۲۳). نمونه دیگر این عبارت او در ترجمه الحسن بن علی بن بقاح است: «کوفی ثقة، مشهور، صحیح الحدیث، روی عن أصحاب ابی عبدالله عبدالله عبد له کتاب نوادر» (همان، ۴۰) و شیخ طوسی هم در مورد أنس بن عیاض گفته است: «یکتی أبا ضمرة اللیثی، عربی من بنی لیث بن بکر، مدنی، ثقة، صحیح الحدیث له کتاب. » (طوسی، ۱۲۲۰).

ب: گاه ابتدا از کتاب راوی سخن به میان آمده سپس بلافاصله صفت صحیح الحدیث در شرح حال وی ذکر شده است. مانند این نمونه ها در کتاب رجال نجاشی درباره الحسن بن علی بن النعمان: «له کتاب نوادر صحیح الحدیث کثیر الفوائد أخبرنی ابن نوح عن البزوفری قال: حدثنا أحمد بن إدریس عن الصفار عنه بکتابه. » (نجاشی، ۱۳٦٥: ۲۰) و درباره صدقة بن بندار القمی: «له کتاب التجمل و المروة، حسن، صحیح الحدیث» (همان، ۲۰۶) آمده است.

ج: مواردی وجود دارد که بعد از کلامی همراستا پیرامون رابطه صحیح الحدیث و کتابهای راوی سخن از کتابها به میان آمده است. به عنوان نمونه، نجاشی در شرح حال جعفر بن أحمد بن أیوب السمرقندی می گوید: «کان صحیح الحدیث و المذهب، روی عنه محمد بن مسعود العیاشی. ذکر أحمد بن الحسین رحمه الله: أن له کتاب الرد علی. . . » (همان، ۱۲۱) و نیز در شرح حال محمد بن ابی یونس تسنیم بن الحسن بن یونس أبو طاهر الوراق الحضر می الکوفی می گوید: «صحیح الحدیث، روی عنه العامة و الخاصة، و قد کاتب أبا الحسن العسکری شکم، کان وراق ابی نعیم الفضل بن دکین. له کتب» (همان، ۳۳۰).

د: تنها سه مورد وجود دارد که در هیچیک از دسته های پیشین جای نمی گیرند. درباره نصر بن سوید الصیرفی آمده: «صحیح الحدیث، انتقل إلی بغداد. له کتاب نوادر» (همان، ٤٢٧). البته باز در کنار توصیف به صحیح الحدیث، صاحب کتاب هم هست و در شرح محمد بن جعفر بن محمد بن عون الأسدی أبو الحسین الکوفی که گفته شده: «صحیح الحدیث، إلا أنه روی عن الضعفاء. و



کان یقول بالجبر و التشبیه و کان أبوه وجها روی عنه أحمد بن محمد بن عیسی. له کتاب الجبر و الاستطاعة» (همان، ۳۷۳). علی رغم فاصله میان توصیف به صحیح الحدیث بودن و اشاره به دارای کتاب بودن راوی، عبارات ذکر شده نشان می دهد که صحیح الحدیث در اینجا اشاره به احادیث اوست که از ناحیه او مشکلی ندارد با اینکه عقیده به جبر داشته و کتاب الجبر نوشته است و نیز می رساند که روایات او صحیح سندی هم نیست؛ چون می گوید از ضعفا نقل کرده است. شاید بخاطر نقل از ضعفا و عقیده شاذ در آن زمان، نخواسته او را توثیق صریح کند با اینکه او را شخصا قابل اعتماد می داند. (احتمالا بخاطر شناختی که از او داشته اگر معاصر بودند یا روایات او را شاذ نیافته باشد بلکه دلیل دیگری بر این تصمیم حاکم باشد). مورد دیگر أحمد بن الحسن است، اگرچه شیخ طوسی درباره وی آورده: «صحیح الحدیث، سلیمه، روی عن الرضا شیخ. (طوسی، ۲۶۰: می نماید: «و هو علی کل حال ثقة، صحیح الحدیث، معتمد علیه. له کتاب نوادر أخبرنا أبو عبد الله می نماید: «و هو علی کل حال ثقة، صحیح الحدیث، معتمد علیه. له کتاب نوادر أخبرنا أبو عبد الله بن شاذان...» (نجاشی، ۱۳۶۵: ۷۶).

گفتنی است بررسیهای انجام شده نشان میدهد که این اصطلاح درباره ۱۲ راوی به کار رفته است که همه آنها صاحب کتاب هستند و اکثر این ها جز سه نفر دارای توثیق خاص اند.

تحلیل و بررسی: این آمار به طور اولیه شاید بتواند از ارتباط آین اصطلاح با کتاب خاص هر راوی که با صحیح الحدیث توصیف شده است، خبر دهد. شیخ محمد نیز بدون هیچ تلاشی برای اثبات این امر به طور اولیه صحیح الحدیث را به عنوان صفت کتاب فرد قلمداد نموده است (عاملی، ۱٤۱۹: ۱۰/۲).

اگر آنچه را که در باب ارتباط فرد موصوف به صحیح الحدیث و کتاب وی گفته شد، در کنار این مطلب قرار دهیم که جز سه مورد در این افراد مابقی روات خود به ثقه بودن توصیف شدهاند، می توان نتیجه گرفت که، دیدگاهی که این اصطلاح را با ثقه بودن راوی مرتبط می داند زیر سؤال می رود. همان گونه که پیش از این نیز مطرح شد، رجوع به معنای «صحیح» در نگاه قدما نیز نظر قطعی الصدور بودن

۱. به ده نفر آنها در مثالها اشاره شد و مابقی عبارتند از: إبراهيم بن نصر بن القعقاع الجعفی كوفی (نجاشی، ١٣٦٥: ٢١)؛ عبدالسلام بن صالح أبو الصلت (همان، ٢٤٥)؛ منبه بن عبد الله أبو الجوزاء التميمی (همان، ٤٢١)؛ يحيی بن عمران بن علی بن أبی شعبة الحلبی (همان، ٤٤٤)؛ سعد بن طريف الحنظلی (همان، ١٧٨؛ طوسی، ١٣٧٣: ١١٥).





احاديث توصيف شده به صحيح الحديث را بهوضوح كنار مي زند.

دقت در مجموعه موارد کاربرد اصطلاح مورد نظر و جایگاه آن میان مجموعهٔ کلام رجال نویسان درباره هر راوی دارای این وصف، این نتیجه را ترسیم می کند که:

از آنجا که مناسب است اصطلاحات رجالی در نوشتههای هر رجال نویس به طور مجزا بررسی و مورد قضاوت قرار گیرد. جناب نجاشی و شیخ طوسی به عنوان دو رجال نویسی که از متقدمان محسوب می شوند و تنها افرادی هستند که اصطلاح مورد نظر در کتابهایشان قابل مشاهده است، به تفکیک نظرشان در نتیجه گیری می آید.

الف) در تعبیر نجاشی

۱. آنجا که با صراحت، گفته باشند: «له کتاب النوادر صحیح الحدیث و کثیر الفوایدو...» (نجاشی، ۱۳٦٥، ۶۰) و «... له کتاب التجمل و المروة، حسن، صحیح الحدیث» (همان، ۲۰۶) و مواردی که به این صراحت نیست؛ اما بلافاصله پس از صحبت از صحیح الحدیث به معرفی کتاب راوی پرداخته است. مانند: «ثقة، صحیح الحدیث. له کتاب وفاة الرضا شیسی» (همان، ۲۶۰) و «ثقة، صحیح الحدیث. له کتاب أخبار یحیی بن عبد الله بین حسین» (همان، صحیح الحدیث. له کتاب نوادر. أخبرنا أبو الحسین بین ابی جید...» (همان، ۲۲۱) و «صحیح الحدیث. له کتاب نوادر. أخبرنا أبو الحسین بین ابی جید...» (همان، ۲۲۱) در این موارد مقصود صحیح بودن روایات همان کتاب خاص راوی است؛ هم چنان که شیخ محمد عاملی نیز به هنگام بررسی این اصطلاح درباره حسن بن نعمان، با توجه به صراحت توصیف به مشرف بودن بر کتاب ایشان، معتقدند که مقصود اعتبار احادیث کتاب خاص ایشان است (عاملی، ۱۶۱۹).

۲. آنجا که پس از صحیح الحدیث از روایت کردن دیگران از ایشان و یا صرفا از کتاب داشتن آن راوی سخن گفته بدون آن که اشاره به نام کتاب وی کند یا میان صحبت از صحیح الحدیث و معرفی کتاب فرد، کلامی غیر مرتبط باشد. مانند: «ثقة صحیح الحدیث، قال ابن سماعه: بجلی، و قال ابن عبدة: فزاری. له کتاب رواه جماعة...» (همان، ۲۱) و «صحیح الحدیث، روی عن أصحاب ابی عبدالله علیه له کتاب نوادر...» (همان، ۲۰) و «و هو علی کل حال ثقة، صحیح الحدیث، معتمد علیه. له کتاب نوادر أخبرنا أبو عبد الله بن شاذان ...» (همان، ۷۶). در این موارد مقصود صحیح بودن

۱. موارد دیگر این دسته عبارتند از: همان، ۱۰٦ و ۱۲۱ و ۳۳۰ و ۳۷۳ و ۴۲۷ و ٤٤٤.



کل روایات آن راوی از جهت آن راوی است و نظر کسانی چون محدث نوری که حکم به اعتبار کل راویان سند می دهند به چند دلیل رد می شود؛ زیرا در توصیف برخی از موصوفان به صحیح الحدیث آمده «الا یروی عن الضعفا» (همان، ۳۷۳) و مسئله دیگر اینکه ایشان بیان می دارند؛ چون صحیح در این اصطلاح نمی تواند به معنای قدیم باشد، پس باید بر اساس معنای جدیدش آن را در نظر گرفت. این اصطلاح نمی تواند به معنای قدیم باشد، پس باید بر اساس معنای جدیدش آن را در نظر گرفت. این دلیل اصلا قانع کننده نیست؛ چرا که اگر حتی با دلایلی (مثل عدم امکان جمع قرائن خارجی برای تک تک روایات فرد) معنای قدیم آن رد شود. چرا نتواند فقط به معنای اعتبار فرد موصوف به صحیح الحدیث باشد. هم چنان که معنای دوم مطابق معنای لغوی این واژه هم هست؛ چرا که داریم صحة اللخدیث به معنای مطابق واقع بودن کلام است. و صفت صحیح الحدیث بودن تنها درباره راوی مرود وصف بودن برای کتاب، می توان اشاره به طرح صحیح الحدیث در میان سایر توصیف به حال راوی در کنار در کتب بسیاری از علما نمود (بصری، ۱۲۲۲؛ ۴۵؛ خواجویی، ۱۱۲۱۳؛ ۲۱). مرحوم کلباسی نیز در رسائل رجالیه خود ضمن معرفی ضعیف الحدیث به عنوان اصطلاح مقابل صحیح الحدیث آن را ناظر به ضعف حدیث از جهت راوی دانسته است. بر این اساس درباره صحیح الحدیث نیز عکس آن یعنی به ضعف حدیث از جهت راوی دانسته است. بر این اساس درباره صحیح الحدیث نیز عکس آن یعنی آن به ضعف حدیث از جهت راوی دانسته است. بر این اساس درباره صحیح الحدیث نیز عکس آن یعنی

بطور کلی صحیح الحدیث بسته به کاربردش در جمله گاهی به راوی برمی گردد و گاهی به کتاب و نه آن که از ابتدا معنای مشخصی داشته باشد. هم چنان که به نظر می رسد شیخ محمد عاملی نیز با وجود آن که به طور مستقیم چنین نظری را بیان نداشته اند اما از لابه لای سخنانشان درباره این اصطلاح می توان این نظر را استخراج نمود. به این دلیل که به هنگام قضاوت درباره این اصطلاح درباره حسن بن نعمان (همان گونه که پیش از این یادآور شدیم) به دلیل صراحت توصیف بر اشاره به کتاب ایشان، شیخ می گوید، مقصود احادیث کتاب خاص ایشان است اما آنگاه که به منبة بن عبدالله و قضاوت درباره توصیف وی به صحیح الحدیث می رسد؛ چون درباره او صراحتی بر مشرف بودن وصف بر کتاب نیست، اظهار ناتوانی در فهم این می نمایند که، درباره این فرد آیا توصیف مشرف به حدیث او در کتاب یا اصل خاص وی است یا مطلق روایاتش (عاملی، ۱۶۱۹: ۳۷۳/۵). مرحوم کلباسی نیز در اظهار نظر خود درباره صحیح آن را گاهی ناظر به حال راوی و گاه ناظر به روایت وی معرفی نموده اند (کلباسی).

ب) در تعبیر شیخ طوسی



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۰۵ پاییز و زمستان ۱٤۰۰ ، ص:۲۵۷–۴۵۷ اصطلاحشناسی «صحیح الحدیث» محمدکاظم رحمان ستایش فریبا رضازاده کهنکی

در کلام شیخ طوسی هم که تنها در سه مورد آمده است. ابا توجه به موارد، می تواند به معنای دومی که برای نجاشی گفته شد، باشد.

همان گونه که مشاهده می شود اغلب موارد به گروه دوم تعلق دارد و شاید از همین رو (یعنی دربرداشتن مفهومی که در مورد هر کسی براحتی نمی توان آن را به کار برد) است که در کتب رجالی قدما جز در مورد تعداد اندکی (۱۲نفر) از راویان صحیح الحدیث گفته نشده است.

### نتيجهگيري

- ١. صحيح الحديث در نگاه قدما صفت متن و راوي و در نگاه متأخران صفت راوي است؛
- ۲. معنای قطعی الصدور برای صحیح الحدیث نمی تواند صحیح باشد زیرا در صورت اثبات قطعیت صدور برای عنوان کننده صحیح الحدیث این امر نمی تواند برای سایرین حجت باشد و فایدهای در ذکرش نیست بلکه بهتر آن بود که به جای نقل این توصیف قرائن ذکر گردد. هم چنین این برداشت از اصطلاح منافی با معنای صحیح در نگاه قدما است؛ زیرا در نگاه ایشان صحیح آن است که اعتماد به صدورش باشد اگرچه مانند اخبار آحاد قطعیت صدور برایش نباشد.
- ۳. صحیح الحدیث، موثق بودن راوی موصوف به این وصف را نیز نمی رساند؛ چرا که بررسی عملکرد قدما بیانگر آن است که همیشه «وثاقت» راوی با «صحت روایت» و «عدم وثاقت» با «ضعف روایت» نزد آنها تلازم نداشته است و این که درباره برخی از راوی ها آورده اند: فلانٌ ثقة صحیح الحدیث بی نیازی از ذکر ثقه را به همراه نداشته است.
  - ٤. اينكه صحيح الحديث دلالت بر مدح راوى داشته باشد نيز فاقد دلايل قابل قبول است.
- ٥. شیخ محمد صحیح الحدیث را در یک نظر، دال بر صحت کتاب خاص راوی ـ نه کلیه روایات وی ـ دانسته است. این دیدگاه درباره برخی موارد با قراین مختلف مورد تأیید است. هم چنین در نگاهی دیگر آن را موجب اعتبار روایت از جهت راوی موصوف به صحیح الحدیث دانسته اند؛ که این بخش از نظر ایشان نیز درباره دسته دیگری از راویان صحیح الحدیث درست است.

۱. به موارد در خلال متن اشاره شده است.



### فهرست منابع

- ۱. ابن اثیر جزری، النهایة فی غریب الحدیث و الأثر، قم: مؤسسه مطبوعاتی اسماعیلیان، چاپ چهارم، ۱۳۲۷ش.
  - ٢. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت: دار صادر، ١٤١٤ق.
  - ٣. استرآبادي، محمد بن على، منهج المقال، قم: مؤسسه آل البيت المَهَالُا، ١٤٢٢ق.
- ٤. استرآبادی، محمد جعفر بن سیف الدین، لب اللباب، مصحح: محمدباقر ملکیان، تهران: اسوه، ۱۳۸۸ش.
  - ٥. استر آبادي، محمدامين، الفوائد المدنيه، قم: مؤسسه النشر الاسلامي، ٢٦٦ق.
    - ٦. اعرجي كاظمى، محسن بن حسن، عده الرجال، قم: اسماعيليان، ١٤١٥ق.
- ۷. افندی، عبداله بن عیسی بیگ، ریاض العلماء و حیاض الفضلاء، قم: کتابخانه مرعشی، ۱٤٠١.
  - ٨. آقا بزرگ تهراني، محمدمحسن، الذريعه، بيروت: دارالاضواء، ١٤٠٣ق.
  - ٩. آقا بزرگ تهراني، محمد محسن، طبقات أعلام الشيعه، قم: اسماعيليان، بي تا.
- ۱۰. بحراني، يوسف بن احمد، لؤلؤه البحرين في الإجازات و التراجم، قم: مؤسسه آل البيت لإحياء التراث، بي تا.
- ۱۱. بصرى، احمد بن عبد الرضا، فائق المقال في الحديث و الرجال، قم: مؤسسه علمي فرهنگي دار الحديث، چاپ اول، ۱٤٢٢ق.
  - ١٢. بهايي، محمد بن حسين، الوجيزه في علم الدرايه، قم: بصيرتي، ١٣٩٨ق.
- ۱۳. بهایی، محمد بن حسین، مشرق الشمسین و اکثیر السعادتین، مشهد: آستانه الرضویه المقدسه، ۱۳۸۷ش.
  - ١٤. تقى الدين حلى، حسن بن على، كتاب الرجال (ابنداوود)، تهران: دانشگاه تهران: ١٣٤٢ش.
    - ١٥. جزايري، عبدالنبي، حاوى الأقوال في معرفه الرجال، قم: رياض الناصري، ١٤١٨ق.
- ١٦. حائري مازندراني، محمد بن اسماعيل، منتهي المقال في أحوال الرجال، قم: مؤسسه آل



البيت اليهاك، ١٤١٦ق.

- ١٧. حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة، قم: مؤسسه آل البيت اليهَاكي، ٩٠٠ق.
  - ١٨. حر عاملي، ابوجعفر، أمل الآمل، بغداد: مكتبه الاندلس، بي تا.
- 19. حسينى مرعشى (ميرداماد)، محمدباقر بن محمد ميرداماد، الرواشح السماوية، قم: بي چا، ٥٠ عاق.
  - ٠٠. حلى، حسن بن يوسف، منتهى المطلب، مشهد: آستانه الرضويه المقدسه، ١٤١٢ق.
- ۲۱. حلى، حسن بن يوسف، رجال، مصحح: بحر العلوم، محمد صادق، قم: الشريف الرضى، چاپ دوم، ۱٤٠٢ق.
- ۲۲. خواجويى، اسماعيل بن محمد حسين، الفوائد الرجالية، مشهد: آستانة الرضوية المقدسة، مجمع البحوث الإسلامية، چاپ اول، ١٤١٣ق.
  - ۲۳. داوري، مسلم، اصول العلم بين النظريه و التطبيق، مؤلف، ١٤١٦ق.
- ۲۲. دلبری، علی، مبانی رفع تعارض اخبار از دیدگاه شیخ طوسی رحمه الله در استبصار، خراسان: دانشگاه علوم اسلامی رضوی، ۱۳۸۲ش.
- ٢٥. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، المفردات في غريب القرآن تحقيق: صفوان عدنان داودي، بيروت: دارالعلم الدار الشامية، ١٤١٢ق.
- ۲٦. سيوطي، جلال الدين، تدريب الراوي، محقق: ابوقتيبه نظر محمد فاريابي، بيروت: دار طيبه، بي تا.
  - ٢٧. شهيد ثاني، زين الدين، البدايه في علم الدرايه، قم: محلاتي، ١٤٢١ق.
- ۲۸. شهيد ثاني، زين الدين، شرح البدآية في علم الدرآية، قم: كتاب خانه عمومي حضرت آيت الله مرعشي نجفي، ١٠٤ق.
  - ٢٩. شيخ كبير، محمد حسن، نتيجه المقال في علم الرجال، قم: دليل ما، ١٤٣٢ق.
- ٣. طريحى نجفى، فخرالدين، جامع المقال، فيما يتعلق فى أحوال الحديث والرجال، منبع الكترونيك: كتابخانه مدرسه فقاهت، بىتا.
- ۳۱. طریحی، فخرالدین، مجمع البحرین، محقق امصحح: احمد حسینی اشکوری، تهران: مرتضوی، ۱۳۷۵ش.



- ٣٢. طوسى، محمد بن الحسن، إستبصار فيما اختلف من الأخبار، تهران: دار الكتب الإسلامية، ١٣٩. ق.
  - ٣٣. طوسى، محمد بن حسن، التهذيب الأحكام، تهران: دارالكتب الإسلاميه، ٧٠٤ق.
    - ٣٤. طوسى، محمد بن حسن، الرجال، قم: النشر الإسلامي، ١٣٧٣ش.
- ٣٥. طوسى، محمد بن حسن، العده في اصول الفقه، قم: بي جا، محقق: انصارى قمى، محمدرضا، ١٤١٧ق.
  - ٣٦. طوسى، محمد بن حسن، الفهرست، قم: نشر الفقاهة، ١٤٢٠ق.
- ٣٧. عاملي، حسين بن عبدالصمد، وصول الأخيار في اصول الأخبار، قم: مجمع الذخاير الإسلاميه، ١٣٦٠ش.
- ٣٨. عاملي، محمد بن حسن بن شهيد ثاني، إستقصاء الاعتبار في شرح إستبصار، قم: مؤسسه آل البيت المهلك ، ١٤١٩ق.
- ٣٩. عليارى تبريزى، على بن عبدالله، بهجة الآمال فى شرح زبدة المقال، مصحح: حائرى، جعفر؛ مسترحمى، هدايت الله، تهران: بنياد فرهنگ اسلامى كوشانپور، چاپ دوم، ١٤١٢ق.
  - ٠٤. فراهيدي، خليل، كتاب العين، تحقيق مهدى المخزومي، قم: مؤسسة دار الهجرة، ٩٠٤١ق.
- 13. فيومى، أحمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، قم: مؤسسه دار الهجره، چاپ دوم، ١٤١٤ق.
  - چاپ دوم، ۱۶۱۶ق. ۶۲. کاظمی، عبدالنبی، تکمله الرجال، قم: أنوار الهدی، ۱۶۲۵ق.
    - ٤٣. كلباسي، محمد، الرسائل الرجاليه، قم: دارالحديث، ١٤٢٢ق.
  - ٤٤. كنى تهراني، على، توضيح المقال في علم الرجال، قم: دار الحديث، ١٤٢١ق.
    - ٥٤. مامقاني، عبدالله، مقباس الهدآية، قم: مؤسسه آل البيت اليَهُ الله ١٤١١ق.
  - ٢٦. مجلسي، محمدتقي، روضه المتّقين، قم: مؤسسه فرهنگي اسلامي كوشانبور، ٢٠١ق.
    - ٤٧. مجمع الفكر الاسلامي، موسوعة مؤلفي الإمامية، قم: شريعت، ١٤٢٠ق.
    - ٤٨. محدث نورى، حسين، خاتمة مستدرك الوسائل، قم: آل البيت المهلك ، بي تا.
- ٤٩. مصطفوي تبريزي، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد



## اسلامی، ۱۳۶۸ش.

- ٥. مهدوي راد، محمدعلي، تدوين الحديث عند الشيعة الإمامية، تهران: هستي نما، ١٣٨٨ش.
- ۱۵. موسوی خوانساری، محمد باقر، روضات الجنات فی احوال العلماء و السادات، محقق: اسماعیلیان، قم: دهاقانی، ۱۳۹۰ش.
  - ٥٢. ميرزاى قمى، ابوالقاسم، قوانين الاصول، تهران: مكتبة العلمية الاسلامية، ١٣٧٨ش.
    - ٥٣. نجاشي، احمد بن على، رجال النجاشي، قم: النشر الاسلامي، ١٣٦٥ش.
- 30. وحيد بهبهاني، محمد باقر، تعليقه على منهج المقال، منبع الكترونيكي: كتابخانه مجازى مركز آموزش الكترونيكي دانشگاه قرآن و حديث، بي تا.

