

# The Effect of Belief in Monotheism on Production in the Declaration of the Second Step from the Perspective of Imam Ali (A.S) \*

Mohsen Khoshfar ' Nayyereh Ahmadi Gurkani ' Ali Akbar Khoddamiyan Arani ' Meysam Farhangian <sup>£</sup>

#### **Abstract**

Human behavior is constantly following their beliefs and worldview. In economic societies, human beings make economic decisions and act according to their beliefs and intellectual principles, and the economy that governs societies is not separate from their thoughts and ideas. The intellectual and theoretical underpinnings of the teachings and behaviors of economics and the worldview that governs them are the same doctrinal foundations that the subject of these teachings is the Almighty God and His attributes, the universe, humans and society. In this study, those divine teachings that have an effect on human economic behaviors in the field of production, which is the same belief in monotheism in production, are considered from the perspective of Imam Ali (A.S). To achieve this goal, the effect of belief in monotheism in production has been expressed by quoting some narrations of Imam Ali (A.S) according to the declaration of the second step of the Islamic Revolution. In the Supreme Leader's order in the declaration of the second step of the revolution, the issue of the economy has been mentioned as a key and decisive point in the Islamic society. Also, from the studies and researches done in this research, it can be concluded that the monotheist human-being in this school in the field of production believes that it is possible to orient the production goal, pay attention to work and strive for production and create economic security in production. The value and productivity and regularity of women in production made progress in production. It also developed and organized the agricultural, industrial and trade sectors by creating security in employment and by expanding productive employment in production.

Keywords: Production, Economy, Monotheistic Economy, Work in Nahj al-Balaghah, Declaration of the Second Step of the Revolution.

<sup>\*.</sup> Date of receiving: • 7, • 9, 7 • 7 1 - Date of approval: 19, 17, 7 • 7 1.

v. Assistant Professor, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom (mohsenkhoshfar@yahoo.com)

r. Master in Nahj al-Balaghah, Quran and Hadith University of Rey City, Corresponding Author; (n\_ahmmadi@yahoo.com)

r. Assistant Professor, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom (khoddamiyan@gmail.com

E. Lecturer of the General Department of the Quran and Hadith Educational Complex, Al-Mustafa International University, Qom.



# تأثير اعتقاد به توحيد در توليد در بيانية گام دوم از منظر امام على ﷺ \*

#### محسن خوش فر $^{1}$ - نیره احمدی گرکانی $^{7}$ - علی اکبر خدامیان آرانی $^{7}$ - میثم فرهنگیان $^{7}$

#### چکیده

رفتار انسانها، پیوسته پیرو معتقدات و جهان بینی آنها صورت می گیرد. در جوامع اقتصادی نیز انسانها با توجه به معتقدات و اصول فکری خود تصمیمات اقتصادی گرفته و بر اساس آن رفتار می کنند و اقتصاد حاکم بر جوامع نیز جدای از افکار و عقاید آنان نیست. زیربنا و تکیه گاه فکری و نظری درباره آموزهها و رفتارهای اقتصادی و جهان بینی حاکم بر آن، همان مبانی اعتقادی می باشد که موضوع این آموزهها، خداوند متعال و صفات او، جهان هستی، انسان و جامعه است. در این پژوهش آن دسته از آموزههای الهی که در رفتارهای اقتصادی انسان در حوزهٔ تولید تأثیر دارد که همان اعتقاد به توحید در تولید است، از منظر امام علی شخص مورد توجه می باشد. برای نیل به این مقصود، تأثیر اعتقاد به بتوحید در تولید با استناد به برخی روایات امام علی شخص با توجه به بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی بیان گردیده است. در فرمایش مقام معظم رهبری در بیانیهٔ گام دوم انقلاب، به مسئله اقتصاد به عنوان بیان گردیده است. همچنین از مطالعات و بررسیهای انجام شده در این پژوهش می توان به این نتیجه رسید که انسان موحد در این مکتب در حیطهٔ تولید معتقد است که می توان با جهت دهی به هدف تولید، توجه دادن به کار و تلاش در جهت تولید و ایجاد امنیت اقتصادی در تولید به سمت ارزشی شدن و بهروری و قاعده مند شدن زنان در کار تولید به پیشرفت در زمینهٔ تولید رسید. همچنین با ایجاد امنیت در اشتغال و با گسترش اشتغال مولد در تولید، بخش کشاورزی و صنعت و تجارت را توسعه و سروسامان داد.

واژگان كليدى: توليد، اقتصاد، اقتصاد توحيدى، كار در نهج البلاغه، بيانيهٔ گام دوم انقلاب.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۰/۰۶/۱۱ و تاریخ تأیید: ۹/۲۸ ۱٤۰۰/۰۹/۲۸.

١. استاديار كروه علوم حديث، جامعة المصطفى العالمية، قم؛ (mohsenkhoshfar@yahoo.com).

كارشناس ارشد، رشته نهج البلاغه، دانشگاه علوم قرآن و حديث شهر ري، (نويسندهٔ مسئول)؛ (n\_ahmmadi@yahoo.com).

٣. استاديار گروه علوم حديث، جامعة المصطفى العالمية، قم؛ (khoddamiyan@gmail.com.)

٤. دانشجوي دكتري رشته حديث تطبيقي جامعة المصطفى العالمية، قم؛ (farhangian@imam.miu.ac.ir).



#### مقدمه

اقتصاد، علم بررسی چگونگی تولید، توزیع و مصرف کالاها و همچنین دانش مربوط به بررسی نتایج این فعالیتها است. رفتار انسانها در جوامع اقتصادی بدون تردید به معتقدات و اصول فکری آنها بستگی دارد و اقتصاد حاکم بر جوامع، جدا از افکار و عقاید آنان نیست. نوع رفتارهای انسان در عرصه اقتصاد، از باورهای او به جهان هستی، خداوند متعال، جهان آخرت، مفهوم سعادت و... ناشی میشود. زیربنا و تکیهگاه فکری و نظری رفتارهای اقتصادی و جهانبینی حاکم بر آن، همان مبانی اعتقادی است. اعتقاد به توحید در حیطهٔ تولید و آموزههای الهی در رفتارهای اقتصادی انسان تأثیر نقش آفرینی دارد. تحقیق پیش رو که به روش توصیفی و تحلیلی و با جمع آوری اطلاعات به شیوهٔ کتابخانهای تدوین شده به نقش اعتقاد به توحید در تولید پرداخته است.

توحید به معنای پذیرش و اعتقاد به وجود و یگانگی خداوند در ذات، صفات، افعال می باشد. در این پژوهش، مراد از توحید، هر سه مرتبه توحید یعنی توحید در ذات، توحید در صفات و توحید در افعالی می باشد. توحید در اقتصاد به این معناست که در ورای نظام سبب و مسببی قدرت نامتناهی قرار دارد که جهان را بر اساس حکمت و عدل تدبیر می کند. به عبارت دیگر اعتقاد به توحید افعالی در حیطه تولید، بررسی می کند که این اعتقاد چه تأثیری در تولید دارد و اینکه تولید هر کالایی و هر محصولی توسط خداوند انجام می پذیرد و واسطه ها در اراده طولی اوست و توجه انسان به اسباب مادی تولید، توجه واسطه ای است نه اصالتی. اعتقاد به توحید به این سؤال پاسخ می دهد که چگونه می توان در حیطهٔ تولید از کم کاری، تبعیض و نابرابری حقوق و افزایش نقدینگی و غیره جلوگیری کرد؟ و چگونه می توان زمینهٔ کار و تلاش، امنیت اقتصادی، توسعه و گسترش درآمد، ایجاد صنعت و تجارت و... در میطه تولید فراهم نمود. چنین انسانی خداوند را فاعل حقیقی می داند و خداوند را ایجادکنندهٔ زمینه های رزق در حیطه تولید به شمار می آورد.

در کلام مقام معظم رهبری، اقتصاد به عنوان یک نقطهٔ کلیدی تعیین کننده معرفی شده و اقتصاد قوی، نقطهٔ قوّت و عامل مهم سلطه ناپذیری و نفوذناپذیری کشور و اقتصاد ضعیف، نقطهٔ ضعف و زمینه ساز نفوذ و سلطه و دخالت دشمنان است. از طرف دیگر انقلاب اسلامی نیز راه نجات از اقتصاد ضعیف و وابسته و فاسد دوران طاغوت را به ما نشان داده است (حسینی خامنه ای، ۱۳۹۷: ص ۳۹). یس، انقلاب اسلامی در واقع نظریات اقتصادی خود را به پشتوانهٔ معارف قرآنی و حدیثی به جامعهٔ



اسلامی عرضه کرد. یکی از مهمترین منابعی که می توان برای کسب نظریات اقتصادی اسلامی استفاده کرد، کتاب شریف نهج البلاغه و کلمات امیرالمؤمنین است. سخنان امام علی شی نشان از اهتمام ویژه آن حضرت نسبت به تولید می باشد. به طور مثال در حدیثی می فرمایند: «تجارت کنید و به کار و تولید روی بیاورید تا از آنچه در دست دیگران است بی نیاز شوید» (کلینی، ۱٤۰۷، ۱٤۸/٥).

امروزه برای اینکه بتوان انقلاب اسلامی را در زمینهٔ اقتصادی با نظریات و رویکردهای اسلامی پیش برد و گام دوم انقلاب را هرچه با ثبات تر و قوی تر پیمود، لازم است با مراجعه به منابعی همچون کلمات امیرمؤمنان هی ، دیدگاه های اسلام را بیان کرد تا از پرتو آن نقش توحید و خداباوری در اقتصاد کشف گردد. رویکرد به بیانیهٔ گام دوّم انقلاب اسلامی رهنمود دیگری برای کشف نظریّات اسلامی است که در این تحقیق در نظر گرفته شده است.

اقتصاد اسلامی با توجه به منابع دینی، فراوان مورد بحث قرار گرفته، اما مقالاتی با عناوین توحیدی و اقتصادی بهصورت بسیار محدود کار شده و در زمینهٔ تأثیر توحید در تولید از دیدگاه امام علی پژوهشی مشاهده نشد. در برخی پایاننامهها، محورهای اقتصادی در نهجالبلاغه کار شده، اما ناظر به کلام امام علی پی و تأثیر توحید در تولید نیستند. همچنین دربارهٔ بیانیه گام دوم مقام معظم رهبری در این باره پژوهشی دیده نشد.

پژوهش پیش رو ابتدا اشارهای به تعریف تولید و هدف از اعتقاد به توحید بیان می گردد و سپس تأثیر اعتقاد به توحید در تولید از منظر امام علی کی تبیین می گردد.

## تعریف تولید و هدف از اعتقاد به توحید الرسال و مطالبات فرم

عمل ترکیب عوامل به منظور به دست آوردن محصول را تولید نامند. تولید، ستون فقرات هر جامعهای محسوب می شود، تا پدیده تولید و عوامل تولید بیان می شود، تا پدیده تولید آشکار گردد.

فرآیند تولید: به فرآیندی که طی آن در یک کارگاه یا کارخانه محصولی نیمه کاره یا ماده اولیه به محصول نهایی تبدیل شود، را فرآیند تولید گویند. (طهماسبی و همکاران، ۱۳۹۸: ۵).

عوامل توليد: عبارتند از:



- موادّ اوّلیّه: یعنی موادّی که از طبیعت برداشت می شود. شامل: موادّ اولیّه موجود در سطح زمین. مانند: آب، جنگل. موادّ اولیّه موجود در روی زمین. مانند: خورشید، باد. موادّ اولیّه موجود در زیر زمین. مانند: نفت، معادن.
  - سرمایه: عامل تولید است که خودش قبلاً تولید شده است.
- کار: برای به دست آوردن محصول، مجموعه فعّالیّتهایی که روی عوامل تولید انجام می شود را کار گویند. (محمّدی و همکاران، ۱۳۹۹: ۸۷)

بنابراین ترکیب عوامل تولید با استفاده از فرآیند تولید، تولید حاصل می شود. در این میان لازم است هدف تولید، اهمیت به تولید و حمایت از تولید از منظر امام علی بیان گردد. امام علی در خطبه ۹۱ نهجالبلاغه چنین می فرماید: «خداوند، حضرت آدم را بعد از توبه، از بهشت فرو فرستاد تا با کمک نسل خود، زمین را آباد سازد» (سیّد رضی، خطبه ۹۱).

«تعبیر به عمران و آبادسازی به وسیله آدم و نسل او نشان می دهد که باید هدف همه انسانها عمران و آبادی زمین باشد، نه تخریب آن به وسیله جنگها و اختلافات ویرانگر و یا تنبلی و سستی و بیکاری و یا حتی تخریب محیط زیست! و جالب اینکه این عمران و آبادانی بعد از توبه صورت گرفته و تا انسان از خطاهای خود توبه نکند، توفیق این عمران و آبادی دست نمی دهد» (مکارم شیرازی، ۱۳۷۵: ۱۸۵۸).

علامه نیز میگوید: حضرت آدم اول توبه کرد و بعد خداوند توبهاش را پذیرفت و بعد از آن او را فرستاد تا تولید نسل کند و نیز به واسطهٔ تولید نسل زمین را آباد کند. نتیجه میگیریم که در واقع یکی از اهداف یا ثمرات توحید در عبودیت که توسط خداوند متعال بیان شده، ایجاد تولید است. تولید نسل و ساختن یا آباد کردن همان تولید می باشد. «لیعْمُر» لام غایت بوده و هدف از این توحید می توان گفت تولید است، یعنی ما آمده ایم توحید را بپذیریم تا در عالم مشغول به تولید شویم.

بنابراین، انسان در چرخهٔ تولید، عاملی اساسی است که باید در به دست آوردن تکنولوژی و به کارگیری فن تولید که عامل سرنوشت ساز زندگی اش محسوب می شود، تلاش و کوشش نماید (نظری، ۱۳۸۱: ۹).



#### تأثیر اعتقاد به توحید در تولید از منظر امام علی ﷺ

اعتقاد به توحید از منظر امام علی تأثیرات بسیار عمیقی در تولید و بالطبع در اقتصاد جامعه دارد که توجه به آنها، موجب توسعه یافتگی جامعه شده و آثار متعددی دارد که در این بخش ارائه می گردد.

#### ۱. جهتدهی به هدف تولید

این آیه بیان می دارد تولیدی که انسان در دنیا انجام می دهد باید در جهت کسب آخرت باشد. انسان نمی تواند در همهٔ شئون زندگی از جمله در تولیداتش آخرت را فراموش کند اگرچه که از دنیا هم برای امر تولیدش استفاده می کند.

امام علی هی، مسلمان متعادل که ثواب دنیا و آخرت را در خود جمع می کند این گونه وصف می کند: «مسلمانی که از خیانت به دور است، در انتظار یکی از دو خوبی از سوی خداست: یا منتظر فرا رسیدن دعوت الهی (که عمر او را به نیك نامی و حسن عاقبت پایان می دهد) و در این حال، آنچه را خداوند از پاداشهای نیك فراهم ساخته، برای او بهتر است و یا سرانجام، در همین دنیا، خداوند، رزق او را وسیع می کند و صاحب همسر و فرزند (و مال فراوان) در عین این، دین و شخصیت خود را نیز



حفظ کرده است ولی (بدانید فرق میان این دو بسیار است). مال و فرزندان، کشت و زراعت این جمع می جهانند و عمل صالح و نیك، کشت آخرت است، امّا گاهی خداوند، هر دو را برای گروهی جمع می کند (و از نعمتهای دنیا و آخرت هر دو، بهرهمند میسازد) که گاهی پروردگار هر دو متاع را به گروهی عنایت می فر ماید» (سیّد رضی، خطبهٔ ۲۲).

حرث، کشت و یا همان تولید در دنیا است. حضرت بیان فرمود که مال و فرزندان، تولیدات دنیا هستند و عمل صالح تولید آخرت است که این عمل صالح چیزی غیر از مال و بنین نیست. یعنی در این دنیا تولیدی که عمل صالح شد به عنوان حرث، محصولی است که در آخرت برای صاحبش فایده مند خواهد بود.

حال حضرت بر این اساس می فرمایند که وقتی تولیدات دنیایی که همین مال و فرزند باشد، اگر همین به جهت الهی باشد عمل صالح محسوب می شود و در قیامت هم از آن استفاده می شود. بر همین اساس است که اعتقاد به توحید، موجب جهت دهی به تولید می گردد و در آن تأثیرگذار است.

#### ۲. توجهدادن به کار و تلاش در جهت تولید

در میان عوامل تولید، نیروی انسانی یا کار جایگاه ویژهای دارد؛ زیرا با انجام کار و استفاده از نیروی جسمی و فکری انسان، سایر عوامل مورد بهرهبرداری قرار می گیرند. از آنجایی که کار، عامل انسانی در جهت تولید است و تولید نیز برای تأمین نیاز انسانهاست، لذا اهمیت کار دوچندان می شود (دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، ۱۳۷۷: ۳۷).

اسلام به کار و اشتغال، اهمیت زیادی داده و از بیکاری به شدت نکوهش کرده تا آنجا که امام علی پیم در خطبه ۱۱۶ نهج البلاغه، امر به کار و تلاش می فرماید: «شما را به کار و تلاش امر می کنم» (سیّد رضی، خطبهٔ ۱۱۶).

امام علی هم در این عبارت امر به عمل نمودهاند. یعنی دستور داده شده که کار کنید. همچنین آن حضرت فرموده است: «گو اینکه کارکردن مایة رنج و زحمت است، ولی بیکاری موجب فساد و تباهی» (مفید، ۱٤۱۳: ۱۹۸۸).

در این عبارت، حضرت بیان فرمودهاند که مشغول شدن یا اشتغال داشتن یعنی بیک ارنبودن خودش «مَجْهَدَةً »مایهٔ رنج و زحمت است، اما اینکه متصل بودن به فراغ یعنی دائماً بیکار ماندن خودش مفسده است.



انسانها وقتی تصمیم به انجام کاری میگیرند، اولین فعالیتی که انجام میدهند سه حالت دارد: یا تولید میکنند، یا تولید را توزیع میکنند و یا تولید را مصرف میکنند. از میان این سه، آنچه اول باید انجام شود تولید است، زیرا اگر تولید نباشد، توزیع معنا ندارد و اگر تولید نباشد، مصرف هم معنا ندارد.

بنابراین هنگامی که امام هی می فرماید «أُمِرْتُمْ بِالْعَمَلِ» آنچه در اینجا امر فرموده اند در عمل امر به تولید است، چرا که اگر تولید نباشد یعنی درآمدی در کار نباشد، چیزی نیست که توزیع یا مصرف شود. لذا به نظر می آید اولین مصداق بارز کلام امام علی هی به منزلهٔ (امرتم بالعمل بالتولید) است؛ یعنی امر به تولید نموده اند.

لذا مشاهده می شود خود حضرت از علاقه مندترین افراد به کار و تولید بودند. ایشان حتی در ایام خلافتشان هم شیوه شان را تغییر نداده و همچنان کار می کردند؛ به گونه ای که زمین شخم می زدند، چاه حفر کرده و به زراعت می پرداختند (حائری، ۱۳۷۸: ۱۵).

طبق فرمایش دیگری از امام کی کار به عنوان نوعی عبادت مطرح شده است: «تلاشگر در جستجوی روزی حلال همچون مجاهد در راه خداست» (ابن حیون، ۱۳۸۵: ۱۰/۲).

انسانها به جهت کسب درآمد کار می کنند اما باید این را مدنظر داشته باشیم که درآمد خود وسیلهای برای رسیدن به اهداف دیگر است. پس اهداف بسیاری می تواند در ورای کسب درآمد نهفته باشد که انگیزه فرد را برای کارکردن تقویت نماید. حال طبق فرمایش امام هی وقتی کار و تلاش در جهت کسب روزی حلال برابر با جهاد در راه خدا به شمار آید، طبیعی است که هدف نهایی یک فرد موحد، اطاعت از فرمان خدا و رضایت اوست و نیز اهداف دیگرش زیر چتر این هدف معنا می یابد. لذا می توان اهداف طبیعی و متوسطی برای انجام کار انسان موحد ارائه داد:

- كار براي تأمين معاش خانواده.
- كار براى توسعه و گشايش در زندگى خود و خانواده.
  - كار براى حفظ آبرو و حيثيت.
  - کار برای انجام امور خیر و دستگیری از نیازمندان.
- کار برای افزایش ثروت، جهت استفاده مشروع از آن (دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، ۱۳۷۷: ۳۹).



همه این موارد مصداقی از کار برای امر تولید است و همین تولید باعث می شود توسعه و گشایش در زندگی ایجاد شود و با افزایش تولید، افزایش ثروت محقق می شود که به دنبال افزایش ثروت انسان می تواند در کارهای خیر مشارکت کند. بنابراین وقتی هدف کار مشخص شد، کار و تلاش جهت می گیرد و به سمت ارزشی شدن، بهرهوری و قاعده مند شدن نیروی کار به پیش می رود. که در ذیل این سه مورد توضیح داده خواهد شد.

#### ١/١. ارزشي شدن كار توليد

ارزش یعنی نوعی درجهبندی و امتیاز بندی پدیده ها از جهت خوبی و بدی که این امر، ملاک ارزیابی ما از اشیا و رفتارهای خود و دیگران به شمار می آید. نیازهای گوناگون انسان منشأ ارزشها هستند. بی شک انسان به پدیده هایی که می توانند نیازهایش را بر آورده سازند، امتیاز مثبت می دهد و آنها را خوب تلقی می کند که البته نیازهای انسان ها بدون وسیله و واسطه ارضا نمی شوند. اینجاست که کار و تلاش ارزش خود را نشان می دهد. لذا رفتار کاری در جامعه قاعده دارد، چنانچه کار مفید باشد یا کار مفید در سطح جامعه، شیوهٔ تأمین نیازهای مختلف در جوامع شناخته شده باشد، فرهنگ کار و تلاش به طور مثبت شکل می گیرد. بر این اساس، اگر نسبت رفتار و گفتار امام علی که دربارهٔ کار و تلاش مفید و منظم به جامعه رسانده شود، قطعاً جامعه آن را به عنوان ارزش می پذیرد (نظری، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱). امیرالمؤمنین که می فرماید: «روزی در مدینه به شدت گرسنه شدم. در اطراف مدینه در پی کار بودم، دیدم زنی مقداری کلوخ گردآورده و می خواهد گل کند. با او در برابر هر ظرف آب یک دانه خرما قرار گذاشتم. شانزده ظرف آب آوردم و دستانم تاول زد. پس مقداری آب نوشیدم و از زن، در مقابل کار، خرما خواستم. او شانزده دانه خرما به من داد. نزد پیامبر شی آمدم؛ ماجرا را تعریف کردم و با هم کار، خرما خوردیم، (اربلی، ۱۳۸۱).

با توجه به حکایت بالا، شیوهٔ عملی امیرالمؤمنین بین، اشتغال به اصل کار مفید بوده و شکل کار برایش اهمیت نداشته است. گروهی چنان تصور می کنند که کار انسان حتما باید با موقعیت اجتماعی اش سازگار باشد. این پندار، مخالف سیرهٔ عملی امام علی بین است؛ حضرت، گاه خود به کارگری تن می داد و روزگار می گذراند. بنابراین، سنّت عملی امام بین اشتغال به کار مفید و سازنده بود. چنان که در رفتار و سیره عملی امام بین، کار مثبت و سازنده مهم است و ارزش محسوب می شود. نکته اساسی که در اینجا مورد توجه قرار می گیرد، این است که انسان طبیعی نیازهای طبیعی داشته و عنصر



کار را وسیله این نیازهایش قرار می دهد که این امر ارزش ابزاری به کار بخشیده و چنانچه انگیزه های طبیعی به حیات انسانی نه طبیعی مرتبط گردد، کار دارای ارزش نهایی می شود. مثلا اگر کسی به انگیزه دستمزد و تأمین معاش و رفاه خود و خانواده اش کار و تلاش کند، درجه ای از تقوا به دست می آورد، در این صورت کار، ارزش غایی می یابد؛ زیرا در واقع نوعی انجام وظیفه دینی می شود (نظری، ۱۳۸۱: این صورت کار، ارزش غایی هی یابد؛ زیرا در واقع نوعی انجام وظیف دینی می شود (نظری، ۱۳۸۱: ۲۲). به طوری که امام علی هی این گونه ارزش کار را مطرح فرموده اند: «هیچ تلاش بامدادی در راه خدا از کار صبح هنگام، در جهت رفاه و آسایش فرزند و خانواده، والاتر نیست» (ابن حیون، ۱۳۸۵).

انسان به طور طبیعی می کوشد در آمد به دست آورد تا نیازهای مادی اش را بر آورده سازد؛ اما همین انسان می تواند جهت دیگری به انگیزه طبیعی اش داده و به منظور انجام وظایف و مسئولیتهای واجب و مستحب دینی، در آمد به دست آورد. در این موقعیت، آن انگیزه و این جهت، جوهرهٔ فعالیت اقتصادی را تغییر داده و واقعیت ارزشی به آن می بخشد. لذا کار و تلاش اقتصادی می تواند در جه ای از فضیلت تقوایی کسب کند و ارزشمند شود و تا جایی پیش رود که طبق فر مایش امام هی «فی سبیل الله» انجام شود (نظری، ۱۳۸۱: ۲۲).

در تعالیم دینی اعمال انسان باید در راه خدا انجام شود. انسانی که موحّد نباشد در نیّتش غیر از «سبیل الله» را هم در نظر میگیرد. امّا اگر موحّد باشد، با این نیت که فقط کار باید در راه خدا انجام شود، کار را به سرانجام می رساند که این توحید، عبادت و اطاعت از خداوند متعال را می رساند. بر این اساس امام علی می فرمایند: هر کس با قید «فی سبیل الله» کار را انجام دهد مطالب فوق برایش محقق می شود. حال اگر هرکس در توحیدش تقویت شود و اعتقادش در «فی سبیل الله» بودن در کارهایش بیشتر محقق شود، نتیجه اش در امر تولید بیشتر می شود که همان ارزشی شدن کار است.

#### ۲/۲. بهرهوری در کار تولید

بهرهوری، نسبت خروجی به ورودی یک مجموعه یا نظام تعریف شده است. ورودی ها عبارتند از: مواد اولیه، منابع انسانی، سرمایه، زمین، انرژی، مدیریت و... که اگر این نسبت خروجی به ورودی یک مجموعه با هم تناسب نداشته باشد یعنی کاهش داشته باشد، در اقتصاد خلل ایجاد می شود که یکی از آن می تواند پدیده بیکاری باشد. این کاهش بهرهوری عوامل گوناگونی دارد از جمله:



امام علی علیه در خطبه ۱۰۵ نهج البلاغه معتقد است که هر کاری در تولید باید با علم و مهارت لازم انجام گیرد: «آنکه از روی علم و آگاهی کارهایش را انجام می دهد همانند رونده ای است که در راهی روشن و آشکار گام برمی دارد» (سیّد رضی، خطبهٔ ۱۵۵). یعنی عامل دانسته و شناخته، مانند کسی است که در راه مستقیم و آشکار حرکت می کند و هر قدمی که بر می دارد به مطلوبش نزدیکتر می گردد (مدرس وحید، بی تا، ۱۲۰/۱۰).

ایشان در جای دیگری در همین مورد فرمودهاند: «ارزش هر کسی به چیزی است که آن را خوب میداند. (به کاری است که آن را خوب و درست انجام میدهد)» (سید رضی، قصار/۸۱).

هدف از این سخن، تشویق در حد اعلای آن به کسب کمالات نفسانی و فراگیری صنعتها و نظایر آنهاست. (بحرانی، ۱۳۷۵: ٤٧٧/٥) با توجه به فرمایشات امام ایش در دو حدیث فوق با کاربردی کردن دو عنصر دانش و مهارت، می توان بهرهوری در کار تولید را افزایش داد و از بیکاری پنهان جلوگیری کرد (نظری، ۱۳۸۱: ۲۶).

از سویی دیگر جامعهای که از نیروی انسانی، امکانات، داراییها و تجهیزات، حداکثر سود ممکن را با بهرهگیری در تولید و استفاده بهینه در جهت رفاه عمومی به کار گیرد، می تواند به عدالت اقتصادی هم برسد. چنان که امیرمؤمنان علی ایسی راه رسیدن به چنین جامعهای را در نامه ۵۳ نهج البلاغه چنین بیان نموده است: «بنابراین، کاری که از میان همه کارها باید بیشتر دوست داشته باشی، اعتدال در راه حق و همگانی کردن عدالت و تلاش برای جلب رضایت مردم است» (سید رضی، نامهٔ ۵۳).

آنچه در این قسمت از عهدنامه مالک اشتر، حضرت امیر آیگی بیان فرمودهاند تلاش برای جلب رضایت مردم می باشد که نشان دهنده اهتمام به مطلوب هاست. بهره وری در تولید زمانی بالا می رود که معتدل ترین سیاستهای اقتصادی که بیش از همه عدالت را فراگیر سازد و آنچه بیشترین خشنودی شهروندان را فراهم نماید، ایجاد شود. چنان که امام آیکی برای رسیدن به اوج بهره وری در عهدنامه مالک اشتر پس از ارائه مجموعهای از مبانی، اصول، روشها، سیاستها و اخلاق مدیریتی، حاصل دریافت درست و عمل به آنها را موفقیتی با بهره وری تمام معرفی نموده (دلشاد تهرانی، ۱۳۹۰: ۵۱۹) و فرمودهاند: «و من به وسیله رحمت گسترده و توانمندی بزرگ خدا بر دادن هر خواسته ای، از درگاهش می خواهم که مرا و تو را به کاری توفیق دهد که خشنودی او در آن است و آن، برپای داشتن عذر آشکار به درگاه او و به پیشگاه آفریدگانش است، همراه با نیک ستایی و نام نیک در میان بندگان و اثر زیبا و برازنده در سرزمینها و تمام شدن نعمت و چند برابر کردن کرامت» (سید رضی، نامهٔ ۵۳).



در اینجا حضرت از خداوند متعال درخواست میکنند که او را در جهت بهرهوری در کار تولید موفق بدارد؛ زیرا انسانی که معتقد به توحید است، باور دارد که همهٔ این توفیقها از جانب خداوند است و حتی بهرهوری در کارش را هم از خداوند متعال درخواست میکند.

در عبارتهای گذشته حضرت بیان فرمودند که ارزش یک انسان به همین بهرهوری و کیفیت کار اوست، ولی در عبارت فوق، خصوصاً از این قسمت عبارت «لِمَا فِیهِ رِضَاهُ» فهمیده میشود که این بهرهوری هم ارتباط با اعتقاد انسان به توحید دارد و اگر انسان معتقد باشد که همین بهرهوری و همین خوب کار انجامدادن هم از جانب خداست، آن را از خداوند مسئلت میدارد که خدا به او عطا کند و نتیجتاً هر آنچه مسئلت او از خدا بیشتر شود، بهرهوری از کارش هم بیشتر میشود، زیرا معتقد است بهرهوری از جانب خداست. انسان موحد و معتقد به توحید عبادی در پی جلب رضایت الهی است نه جلب رضایت دیگران. چنانچه در حدیث فوق هم امام شیش از خداوند خواسته است که رضایت او بیشتر شود. در صورتی که رضایت الهی اعتقاد به توحید محقق شود شاخصهها بالاتر میرود که این شاخصهها عبارت اند:

- ١. برپاداشتن عذر آشكار به درگاه خدا و پیشگاه مردمان؛
  - ۲. برپاداشتن نیک ستایی و نام نیک در میان بندگان؟
    - ۳. برپاداشتن اثر زیبا و برازنده در سرزمین؟
  - ٤. تمام شدن نعمت در حيطه حكومت و مديريت؛
- ٥. چندبرابرکردن کرامت در حکومت و مدیریت (دلشاد تهرانی، ۱۳۹۵: ۱۷۵).

#### ۲/۳. قاعدهمند شدن زنان در کار تولید

نیمی از جامعه، زنان هستند که پا به پای مردان، مشغول به کار و تلاش یا در خانه و یا در بیرون از خانه هستند. ورود زنان به عرصه کار و تولید در راستای بهرهوری، ضوابط و قواعدی را می طلبد. زنان در تاریخ اسلام فعالیتهای اجتماعی و اقتصادی بسیاری داشته اند که نامهای بسیاری از آنان تا کنون در تاریخ ذکر شده اند برای مثال زنانی که عطر می فروختند، از جمله زینب عطاره (حائری، ۱۳۷۸: ۲۱) که پیامبر و مودند: «به هنگام فروش به نیکی بفروش و از غش در آن بپرهیز که این کار به تقوای الهی نزدیکتر است و موجب حفظ مال گردد» (کلینی، ۱٤۰۷: ۱۵/۵).



چنانکه در حدیث فوق مشاهده می شود سفارش پیامبر النایش با الفاظ «أَحْسِنِی» و «لَا تَغُشِّی» در جهت پاکی و سلامت کسب و کار در تولید می باشد که البته این قسمت برای زن و مرد یکسان است و در ادامه حضرت نتیجه پاکی و سلامت کار را «أَتْقَی لِلَّهِ» و «أَبْقَی لِلْمَالِ»، تقوای الهی و حفظ و نگهداری مال بیان نموده است.

در واقع یک مؤمن و معتقد به توحید، کسی است که همهٔ کارهایش در جهت تقوای الهی -توحید در عبادت - باشد. چنین انسانی در راستای اطاعت از فرمان خداوند تلاش میکند که انجام کارهایش در جنبهای که توحید عبادی است بهترین گردد.

همچنین در تاریخ ذکر شده که امام علی علیه هم، زنان را تشویق به کار می کردند که به عنوان نمونه امیرمؤمنان هی را به کار ریسندگی مشغول بود، تشویق کرده و نخ ریسی را از حلال ترین کسبها می دانست (حائری، ۱۳۷۸: ۲۱). به عنوان مثال در روایتی از ابراهیم نخعی آمده است: «به زنی به نام ام بکر برخورد کردم که صبحدم بر در خانه نشسته بود و در دستش دوک نخ ریسی داشته، به او گفتم: ای ام بکر! آیا زمان آن نرسیده که این دوک را کنار بگذاری؟ در پاسخ گفت: چگونه آن را کنار بگذارم در حالی که شنیدم امام علی هی می فرمود: نخ ریسی از کسبهای پاک و حلال است» رعیاشی، ۱۳۸۰: ۱/۰۵۱).

طبق این روایت امام علی علیه هم به تبعیت از پیامبر المسلم تاکید به پاکی و سلامت کسب و کار در تولید داشتند. تا جایی که ایشان به عنوان نمونه نخ ریسی را یکی از کسبهای حلال برای زنان نام برده اند. ظاهرا اشتغال زنان به این کارها برای سرگرمی نبوده بلکه منبع درآمدشان محسوب می شده است. طبق فرمایش امیرمؤمنان علی المسلمی زن بر طبق موازین اسلامی اجازه دارد در شرایط معین و با کسب اجازه از همسرش برای تأمین هزینه های زندگی، کارهای مناسبی را که شرع آنها را تعیین کرده انجام داده و به کسب حلال بیردازد (حائری، ۱۳۷۸: ۲۷).

زن مسلمان و موحد که معتقد به توحید در اطاعت است، فقط و فقط فرمان خداوند را اطاعت می کند و تنها به اوامر و نواهی الاهی گوش فرا می دهد. لذا اینجاست که چنین فردی وقتی قرار شد در محیط کسب و کار و تولید قرار گیرد بنابر فرمایش امام شخصی به تقوای الهی هرگونه برخورد با نامحرم را در محیط کسب و کار و تولید، رعایت می کند که این باعث می شود در کیفیت و حتی کمیت کار و تولید مؤثر واقع شود، بگونهای که وقتی از برخوردهای حرام پرهیز کند، تمام وقت و تمرکزش را در آن زمان برای کار و تولید در نظر می گیرد و زمان در نظر گرفته شده برای کار و تولید هدر نمی رود.



همچنین با توجه به دقت و تمرکز بالای زنان، کار و تولید با کیفیت بیشتری انجام شده لذا با توجه به هزینه های بسیار بالای کنونی در معیشت و اقتصاد خانواده، کار زنان در بخش بزرگی از جامعه اقتصادی بنام تولید، اهمیت به سزایی دارد به شرطی که شرایط و موازین اسلامی از جانب این گروه از زنان مسلمان رعایت شود، به گونه ای که طبق فرمایش امام علی شیشی عمل به موازین شرعی آن، گام بزرگی در پیشبرد امر تولید و به تبع آن اقتصاد را شامل می شود.

لازم به ذکر است که برای پیشبرد اقتصاد، فضای موجود در آن نیز، همزمان باید آماده شود تا زمینه برای کار و تلاش بیشتر مهیا گردد، که ایجاد امنیت اقتصادی در تولید مهمترین شاخصه برای فعالیت اقتصادی به شمار می آید.

#### ایجاد امنیت اقتصادی در تولید

امنیت اقتصادی مهمترین شاخص توسعه یافتگی است و نظام اقتصادی در هر کشوری تنها در سایه امنیت اقتصادی تحقق می یابد تا در پرتو آن به نظام اقتصادی مطلوب جهت ارتقای تولید و کارایی منابع دست یافته و آنگاه به رفاه نسبی اقتصادی که هدف نهایی هر نظام اقتصادی توسعه یافته می باشد برسند (جهانیان، ۱۳۸۱: ۱۲).

در آموزههای امام علی است است ارفاه و آسایش زندگی، در داشتن امنیت است الطبرسی، ۱۳۸۶ کرد. در ۱۳۸۶ میری میری همچنین فرمودهاند که رفاه و آسایش در سایه امنیت شکل می گیرد. در امور اقتصادی امنیت همه جانبه لازم است تا فضای مناسب برای کار و تلاش و سرمایه گذاری و تولید فراهم شود و نبود امنیت، علی الخصوص امنیت اقتصادی در تولید، زمینه ای برای انواع تباهی ها را فراهم می کند (دلشاد تهرانی، ۱۳۹۵: ۹۰۹) که یک نمونه از این تباهی ها را می توان هرگونه تجاوز و ناروایی های اقتصادیی نام برد، که می تواند امنیت اقتصادی را مختل کند. به این نکته هم باید توجه داشت که گرچه گروه ها و سازمان های اقتصادی، مانند بازرگانان و صنعتگران، نقش مهم و اساسی در پیشبرد تولید در اقتصاد دارند که نیازمند فضای امن اقتصادی هم هستند، اما همین گروه ها نیز می توانند در مقاطعی خطرآفرین و بحران ساز باشند و آن در صورتی است که بر روابط و مناسبات اقتصادی و بازار نظارت دقیق صورت نگیرد. چرا که اگر نظام بازار بدون نظارت و کنترل رها شود، مناسبات بهره بازار نظارت دو روابط ستمگرانه و تعدی اقتصادی از جانب بعضی افراد، گروه ها و یا سازمان های اقتصادی،



موجب زیانهای شدید به توده مردم می شود و قطعا تبعاتی را نیز به دنبال دارد؛ از جمله: بیکاری، گرانی، تورم، افزایش نقدینگی و... (دلشاد تهرانی، ۱۳۹۵: ۲۰۵).

لذا آنچه مهم است و باید در اینجا به آن اشاره کرد این است که نظارت در بازار شرط لازم هست اما کافی نیست، آنچه در اقتصاد، تضمین امنیت می کند تقوای الهی یا همان خودنگهداری است که این هم بنا بر توحید عبادی و اطاعت از خداوند اجرا می شود. این مسئله آنقدر با اهمیت است که امام علی علی شیخ نیز در قسمتی از خطبه ۱۸۲ نهج البلاغه به آن سفارش نموده و فرمودهاند: «بندگان خدا، شما را به رعایت تقوای الهی وصیت می کنم، خداوندی که شما را لباس پوشانید و معاشتان را به فراوانی در اختیارتان گذاشت» (سید رضی، خطبهٔ ۱۸۲).

«پس از این امام ﷺ به وعظ و اندرز شنوندگان می پردازد و گفتار خود را با سفارش به تقوا و پرهیز از نافرمانی خدا که موجب سلب دو امر که سبب بقای آدمی در دنیاست آغاز فرموده است، این دو امر یکی لباس «أَلْبَسَکُمُ» و دیگری طعام است «اَلْمَعَاشَ» و شاید مراد از معاش منحصر به طعام نبوده و همه اسباب زندگی را شامل باشد» (بحرانی، ۱۳۷۵: ۷۰۹/۳).

بسا به خاطر اهمیّت امر تولید و اقتصاد در حیطهٔ زندگی و اهمیّت مراعات تقوا در این زمینه موجب می شود امیرالمؤمنین علی ایسیّ صفتی برای خداوند متعال بیان فرماید، که با امر اقتصاد و تولید برای انسانها در ارتباط است و آن تولید معاش و ارائه لباس برای انسانهاست.

بنابراین کسانی که در بازار تولید مؤثر هستند. مانند بازرگانان، صنعتگران، تجار، و غیره اگر سپر تقوا را با خود داشته باشند و بنا بر توحید در ربوبیّت معتقد باشند به اینکه اداره و تدبیر جهان خلقت به عهدهٔ خداوند است و روزی رسان حقیقی خدا است، در سختی ها و کشاکش کار تولید و حتی در آشفتگی بازار اقتصادی در جامعه، هیچگاه به خود اجازه نمی دهند که به خاطر رسیدن به سود بیشتر و آسان تر، مثلا وارد بازار دلالی مسکن، ارز و یا طلا شوند و بر اساس آیهٔ شریفه ای عمل می کنند که می فرماید: «آنانی که طلا و نقره را گنجینه می کنند و در راه خدا انفاق نمی نمایند، آنها را به عذاب در دان الهی بشارت ده» (تو به: ۳۶).

خداوند متعال در این آیه شریفه از کنز و گنج کردن ذهب و فضه که منظور همان سکههای طلا و نقره باشد، منع کرده و بشارت عذاب آتش داده شده برای کسانی که این کار را انجام می دهند. طمع کردن به اندوختن سکه و ارز و طلا که موجب آسیب زدن به امر اقتصاد جامعهٔ اسلامی است را کنار می گذارند و همین امر باعث می شود بسیاری از نابسامانی های اقتصادی که امروزه متأسفانه در همین



جامعه ما با آن مواجه هستیم رفع شده و رشد و شکوفایی اقتصاد در امر تولید ایجاد شود، بنابراین همین نوع خود نگهداری یا تقوا، اقتصاد جامعه را از غده سرطانی شدن نجات می دهد و در جامعه ثبات اقتصادی ایجاد می شود که آن هم ایجاد اشتغال و رونق تولید و همچنین ایجاد امنیت اشتغال و در آمد را در تولید در یی خواهد داشت که این دو مکمل یکدیگر خواهند بود.

## 1. ایجاد اشتغال و درآمد ناشی از رونق تولید

اشتغال به معنای مشغول کار بودن است که از جنبههای مختلفی همچون درآمدزایی، تولید و کارآفرینی، توسعهٔ دانش و فنآوری اهمیّت دارد و از آن جهت که بر مجموعهٔ فعّالیّتهای اقتصادی تأثیرگذار است، لذا نیاز به ایجاد اشتغال و درآمد ناشی از رونق تولید نمایان می شود. با توجّه به این نیاز امیرالمؤمنین ایست از بنده خدا علی امیر المؤمنین به مالك فرزند حارث اشتر در عهدی که خود به او فرموده هنگامی که وی را کارگزار مصر گردانید، تا مالیات آنجا را جمع کند و با دشمنان بجنگند و کار مردم مصر را اصلاح نماید و شهرها را آباد نماید. به او فرمان می دهد که تقوای الهی را رعایت کند» (سید رضی، نامهٔ ۵۱).

امام اليسلام در اينجا دو هدف را تعيين مي كند:

اول: اصلاح عباد يعني مردمان؛ 🦊

دوم: آبادانی بلاد یعنی کشور.

بین این دوهدف، ارتباط محکمی است؛ زیرا بدون اصلاح عباد، آبادانی بلاد ممکن نمیگردد و بدون آبادانی کشور، مردم اصلاح نمی پذیرند (حائری، ۱۳۷۸: ۲۹).

«عِمَارَةً بِلَادِ» (آبادانی کشور) با تولید و توجه ویژ] به آن تحقق می یابد که امام اسکی در این نامه متذکر شده اند و امر به تولید نموده اند، زیرا وقتی تولید در بخشهای مختلف جامعه اعم از ساختمان سازی، راه اندازی کارخانه ها و کارگاههای تولیدی و غیره ایجاد شود، موجت عمارت و آبادانی شهرها می گردد. لذا این بخشهای تولیدی نیاز به نیروی انسانی و افرادی که مشغول به کار شوند دارد. در واقع لازمه تولید این است که اشتغال ایجاد شود و اشتغال هم یعنی تأمین تقاضای کار از طریق نیروی انسانی که در جانب عرضه، جویای کار است. چنانچه تولید کالا و خدمت در سطح جامعه از پویایی لازم بی بهره باشد، تقاضای مؤثر برای عامل کار شکل نمی گیرد و جامعه با پدیده بیکاری مواجه می شود، هم چنین اگر تولیدکننده نتواند نیروی کار مورد نیازش را تأمین کند، با رکود روبرو می گردد،



زیرا که تولید به نیروی کار وابسته است. در نتیجه نه تولید تحقق می یابد و نه اشتغال. بنابراین، (عمارت بلاد) همان تولید است که اشتغال نیز در پی آن ایجاد می شود که در این صورت است که اشتغال هم ایجاد می گردد. حال این نیروی انسانی اگر انسان موحدی باشد در راستای توحید در اطاعت، فقط و فقط از اوامر و نواهی الهی اطاعت می کند و توان همه جانبهٔ خود را در جهت تولید بکار می گیرد که این مستلزم تقوا می باشد. واژه تقوای کار در نهان خود دو عنصر را شامل می شود: امانت کاری که همان رعایت حدود شرعی و قانونی کار است و دیگر توان و مهارت کاری (نظری، ۱۳۸۱: ۲۲).

تقوای کاری یعنی آنکه فرد در برابر کاری که می پذیرد، درستکار و امین باشد و هم توانمند و با مهارت. در این موقعیت هرچه مهارتش بیشتر باشد، خدمت بیشتری ارائه می دهد و چون تقوا اساس هر فضیلتی است و هم چنین با تحقق امانت و درستکاری، مقدار و حساسیت خدمت به فضیلت و تقوای فزون تر باعث تولید و به تبع آن آبادانی شهرها که همان عمارت بلاد از منظر امام شیم می باشد، ایجاد می گردد. شیوه امام شیم در مسأله تولید و در پی آن ایجاد اشتغال و کار این گونه الگو و هنجار کاری در جامعه قرار می گیرد، وکار و تلاش آن حضرت نمادی از مهارت و درستکاری و اخلاص است و مصداق روشن «تُقوّی اللّه» (نظری، ۱۳۸۱: ۲۰).

#### ۲. ایجاد امنیت اشتغال و درآمد در تولید

امام على المسلم على المسلم مى فرمايند: «هيچ تلاش بامدادى در راه خدا، از كار صبح هنگام در جهت رفاه و آسايش فرزند و خانواده والاتر نيست» (ابن حيون، ١٣٨٥: ١٥/٢). بنابر توحيد عبادى، فقط خداوند متعال است كه استحقاق عبادت و اطاعت دارد. لذا امام المسلم در جهت عبادت و اطاعت از خداوند متعال در حديث فوق مى فرمايند: با ارزش ترين كار، كار و تلاش فى سبيل الله جهت رفاه و آسايش خانواده است.

کسی که صبح هنگام بخاطر خداوند به جهت اشتغال و درآمد در تولید و برای امرار معاش خانواده از منزل خارج می شود و از طرفی برای اطاعت از خداوند متعال و از طرف دیگر بنا بر توحید ربوبی که ربوبیت جهان آفرینش فقط از آن خداوند است، به جهت اعتماد به خدا به سوی کسب و کار و تولید به طلب معاش می رود. که، نتیجه اش تداوم کسب و کار و درآمد پایدار در تولید و همچنین از بین رفتن فقر و نیازمندی در جامعه است، زیرا فقر، ناشی از کمبود اشتغال است. حال هر کس با اتکاء به خداوند متعال از طریق اشتغال آبرومندانه که ارزش و فضیلت هم محسوب می شود، امنیت شغلی و خداوند متعال از طریق اشتغال آبرومندانه که ارزش و فضیلت هم محسوب می شود، امنیت شغلی و



درآمد در تولید برای خودش ایجاد کند، کار بسیار ارزشمندی کرده و لذا بدین شکل شغل و درآمد تولیدی در جامعه پایدار می شود، به گونهای که کسی که شغل سالمی دارد، با تلاش و کار، شغلش را از دست نمی دهد و کسی هم که شغلی ندارد در سایه چنین اعتقاد و اعتماد به خداوند به دست می آورد. در نتیجه این کار و تلاش مضاعف، موجب افزایش تولید خواهد شد. بنابر این دیدگاه است که حکومت حق، شرایطی را فراهم می آورد که همه مردم، حداقل امکانات اساسی زندگی را داشته باشند. به عبارت دیگر، همه کسانی که می خواهند کار و تولید کنند، برایشان امکان کار فراهم باشد و افرادی هم که در آمد کافی از کارشان کسب نمی کنند یا حتی توان کار کردن ندارند، درآمد در حد کفاف و یک حداقلی زندگی را داشته باشند. امام شیک در کوفه در دوران حکومت خود این حداقل امکانات اساسی را برای مردم تأمین نموده بود. (جهانیان، ۱۳۸۱: ۲۱) آنگونه که فرمود: «کسی در کوفه نیست که در رفاه بسر نبرد، حتی پایین ترین افراد، نان گندم می خورند، سرپناه دارند و از آب گوارا می نوشند» (مجلسی، ۳۰۷/۲۰ حتی پایین ترین افراد، نان گندم می خورند، سرپناه دارند و از آب گوارا می نوشند»

امام المسلم الم

## ۳. برابری حقوق و رفع تبعیض در جامعه تولیدی

از جمله مهمترین اقدامات در حوزه تولید که موجب رشد و توسعه آن می شود، برابری حقوق و رفع تبعیض در حوزه تولید است. یکی از اقدامات مهم امیرالمؤمنین شد (دودن تبعیض های اقتصادی و شکاف طبقاتی بود.

امام علی علی هم در گفتار و هم در سیره و رفتارشان همواره عدالت و رفع تبعیض و جلوگیری از شکاف طبقاتی را در جامعه و بطور مشخص در حوزههای اقتصادی، رعایت می نمودند، تا آنجا که در روز دوم حکومتشان فرمودند: «مبادا فردا زورمندان و ثروتمندان که در نعمت و عافیت دنیا غرق شده اند فریاد کنند. مبادا آنان که بوستانها آراسته اند و نهرها را به سوی بوستانها چرخانده اند و بر اسبان راهوار سوار شده اند و کنیزکان زیبا در خانه ها دارند، چون آنان را از کارهایی که می کردند بازدارم و تنها حقوق مشروعشان را بدیشان بپردازم، این کار را بر خود ننگ و عار بدانند و خشمگین شوند و اعتراض کنند و فریاد برآرند که پسر ابوطالب ما را از حقوقمان محروم ساخت. آگاه باشید هرکس از



مهاجران و انصار، از اصحاب رسول خدا صلی الله علیه و آله که خود را به سبب مصاحبت با پیامبر برتر از دیگران می بیند، باید بداند که برتری آشکار برای روز جزاست و نزد خدا و پاداش و اجر آن را خدا خواهد داد. [امّا امروز] هرکس دعوت خدا و رسول را اجابت کرده باشد و ملّت ما را تأیید کند و دین ما را بپذیرد و قبله ما را قبله خود بشناسد، از حقوق اسلامی برابر برخوردار می شود و حدّ و حدود اسلامی یکسان بر او جاری خواهد گشت. شما همگی بندگان خدایید و این اموال از آنِ خداست که باید با سهم برابر میان شما تقسیم شود. هیچ کس را در آن بر دیگری برتری نیست و به تقواپیشگان فردا در نزد خدا نیکوترین جزا و برترین یاداش داده خواهد شد» (ابن ابی الحدید، ۲۷/۷).

حضرت می فرمایند: «شما همگی بندگان خدایید» که بنا بر توحید خالقیت آفریننده همه موجودات خداوند است و با توجه به ادامهٔ فرمایش حضرت: «اموال خدا که اشاره به بیت المال دارد باید با سهم برابر بین مخلوقات خداوند تقسیم شود و برتری بین افراد نیست مگر به تقوا.» پس به سفارش امیرالمؤمنین المی در بهره بردن از اموال عمومی و حقوق افراد یکسان است و آنچه باعث برتری می شود، تقوای الهی است.

#### گسترش اشتغال مولد در تولید

رشد اقتصادی به معنای افزایش ثروت و بهره مندی از طبیعت تا حد امکان می باشد. بدین ترتیب رفاه اقتصادی جامعه از طریق اشتغال افزون تر فراهم می شود و در آمد بیشتری برای نیروی کار ایجاد شده و امنیت اقتصادی افراد افزایش پیدا می کند (جهانیان، ۱۳۸۱: ۳۵).

امام علی علی است در این مورد در خطبه ۱۶۳ نهج البلاغه می فرماید: «آگاه باشید زمینی که زیر پای شماست و شما را تحمّل می کند و آسمانی که بر سرتان سایه افکنده، تسلیم و مطیع پروردگارتان هستند. زمین و آسمان نه برای دلسوزی به شما برکت می دهند و نه به خاطر نزدیك شدن به شما و نه بدان جهت که امید خیر و نیکی از شما دارند، بلکه از جانب پروردگار مأمورند که به شما خیر برسانند، فرمان حق را اجرا نموده و برای تأمین مصالح و منافع شما به پا خیزند» (سید رضی، خطبهٔ ۱۶۳).

ابن میثم در شرح این خطبه بیان می کند: «امام آلیک نخست در آغاز خطبه تذکّر می دهد که این زمینی که برای رستنیها مانند مادر و آسمانی که برای آفریدگان جهان به منزله پدر است، فرمانبردار پروردگار خویشند، «مُطِیعَتَانِ لِربِّکُمْ» این که فرموده است هر دو مطیع پروردگارند منظور این است که در زیر فرمان قدرت خداوندند. نکته ای در این عبارت است و آن اینکه: حوادثی که در نتیجه تأثیرات



کرات آسمانی در این جهان پدید می آید، معلول اراده و قصد ذاتی آنها نیست و مانند آنچه از نظر اغراض مادّی میان مردم متداول است، برای دلسوزی به حال مردم یا جهت تقرّب و کسب منزلت و یا به امید جلب منفعت از آنها ناشی نمی شود، زیرا آسمانها و زمین از این امور بی نیازند، لیکن چون کرات آسمانی برای کسب کمالاتی که شایسته آنهاست و از جانب خداوند متعال برای آنها مقرّر شده، پیوسته در گردش و جنبش بوده و رام و مطیع اویند و از این حرکتها زمین برای رویش گیاه و کشت و زرع آماده و حیوانات و آذوقه و ارزاق که مایه بقای آنهاست پدید آمده است، لذا مصالح و منافع حیوانات نیز بسته به همین حرکات و اتصالات کرات سماوی بوده به فرمان خداوند مدبّر عزیز و حکیم بر وفق آنها جاری می باشد و منظور امام شیکی از آنچه تا این جا گفته شده این است که عظمت مقام ربوبی در دلها جایگزین شود و ارزاق و اسباب حصول آنها را از او بدانند و به او منسوب کنند، تا در ربوبی در دلها جایگزین شود و ارزاق و اسباب حصول آنها را از او بدانند و به او منسوب کنند، تا در ربوبی در دلها جایگزین شود و گزاهان را که مانع افاضه رحمت پروردگار است ریشه کن سازند» (بحرانی، ۱۳۷۵: ۱۳۷۳).

طبق فرمایش امام ایس بنا بر توحید در ربوبیت که تدبیر و ادارهٔ امور عالم بهدست خداوند قادر متعال است و با توجه به فراهم شدن اسباب رزق و دیگر برخوداری از برکت زمین و آسمان که شامل مخلوقات خداوند می شود، خداوند متعال، بستر چنین رشد و اشتغال مولد را برای بندگانش بر اساس توحید ربوبی فراهم نموده است، چرا که اداره و تدبیر جهان خلقت با خداوند است. بر این اساس فعالیتهای مولد در بخشهای مختلف اقتصادی سبب می گردد تا تولید متناسب با نیازهای جامعه افزایش پیدا کند و کلاً هر اموری را که زمینه اشتغال، در آمد و ثروت جامعه را فراهم کند را هم شامل می شود (جهانیان، ۱۳۸۱: ۳۱).

باید توجه داشت راههای افزایش اشتغال و ازدیاد درآمد که باعث گسترش تولید میشود بسیار است، اما در اینجا چهار مورد آن را که در کلام حضرت امیر است بدان پرداخته شده و از اهمیت بیشتری برخوردار است بیان می شود: کشاورزی، دامداری، صنعت، تجارت.

## ٥. توسعهٔ بخش کشاورزی در اشتغال مولد تولید

خداوند بر اساس ربوبیت تشریعی الهی عهده دار قانون گذاری با هدف سعادت و هدایت دنیوی و اخروی بشر است. در عبارات متعددی از نهج البلاغه به هدفمند بودن خلقت تصریح شده است.



از جمله امام علی ایس در خطبه ۸٦ نهج البلاغه می فرمایند: «ای مردم، خدا را، خدا را در نظر بگیرید (بترسید از خدا) درباره آنچه که از شما در حفظ و عمل به قرآن خواسته است و در مراعات عمل به حقوقی که نزد شما به ودیعت نهاده است، زیرا خداوند سبحان شما را بیهوده نیافریده و بحال خودتان وانگذاشته و شما را در جهل و کوری رها ننموده است» (سید رضی، خطبهٔ۸۲۸).

خداوند متعال بر اساس همین هدفمندی و بیهوده نبودن خلقت وظایفی را بر عهده انسانها در جهت پیشبرد امور نهاده است. از جمله این امور، استفاده از زمین است که یکی از منابع طبیعی و مؤثر در عرصه اقتصادی زندگی انسان میباشد. زمین از مهمترین ثروت طبیعی بوده و بدون آن تقریبا هیچ نوع فعالیت تولیدی میسر نیست.

از آنجا که در نظر امام علی ایک بخش کشاورزی جایگاه ویژه ای دارد و صلاح و نفع و خیر مردمان به صلاح طبقه کشاورز وابسته است؛ لذا امیرالمؤمنین توجه خاصی به بخش کشاورزی و توسعه آن نموده اند (جهانیان، ۱۳۸۱: ۲۰).

این توجه و توصیه امام بحدی است که در نامهای به قرظه بن کعب انصاری در راستای حفظ بخش کشاورزی دستور بازسازی نهری را صادر می فرمایند:

«اما بعد، مردانی از اهل ذمّه در حوزه استحفاظی زمینهای خراجی تو درباره نهری که از بین رفته صحبت کردند و در این نهر، نفع آنها و افزایش ثروت برای مسلمین است؛ بنابراین، تو و آنها کارشناسی کنید، سپس عمران و اصلاح نهر را به عهده بگیر؛ پس به جانم سوگند که رفاه و افزایش درآمد آنها بسیار محبوبتر است نزد من تا اینکه از این زمینها خارج شده و بیکار و عاجز شوند و یا این که (در این زمینها باقی بمانند) و در وظیفه کشاورزی خود که به صلاح کشور است کوتاهی کنند» (احمدی میانجی، ۱٤۲۲: ۱/۰۵۶).

یکی از بایدهای رشد اقتصادی و به تبع آن افزایش تولید، رشد بخش کشاورزی است. از یک سو مازاد سرمایه و از سوی دیگر نیروی کار. یعنی از طرفی، هم میتواند موتور توسعه صنعتی را در تولید روشن کند و از طرف دیگر، خانوارهای این بخش، بازارِ مصرفِ کالاهای بخش صنعت تولید میباشند. لذا، توسعه اقتصادی پویا در حوزهٔ تولید، بدون رشد صحیح بخش کشاورزی تحقق نمی یابد (حهانیان، ۱۳۸۱: ۱۱).

امام على على الله به مردم سفارش و توصيه به كار كشاورزى نمودهاند: «هر كس آب و خاكى در اختيار داشته باشد و (كشت و كارى نكند و) فقير بماند، خدا او را از رحمت دور سازد زيرا آب، رمز



زندگی است و خاک، خواه زمین یا معدن رمز تولید است» (حمیری، ۱٤۱۳: ۱۱۵). تأکید امیرمؤمنان علی علی است و خاک، خواه زمین یا معدن رمز تولید، علاوه بر اهمیت واقعی سهم این بخش در ایجاد اشتغال سازنده و مفید و گسترش اشتغال مولد، نشان دهنده این نکته می باشد که هر گاه فرهنگ تولیدی در جامعه تضعیف شود، بر دولت و کارگزاران آن لازم است برای بازگشت و تصحیح فرهنگ تولید، سرمایه گذاری های ضروری انجام دهند، تا امنیت اشتغال و درآمد هم در بخش تولید تضمین شود (جهانیان، ۱۳۸۱: ۲۲).

#### ٦. توسعه دامداری در اشتغال مولد تولید

دامداری از نظر اهمیت، همشأن و همتراز کشاورزی است. پیامبر اکرم صلی الله علیه و آله در دوران جوانی گوسفند پرورش می داد. با ظهور اسلام، سرزمینهای زراعی فتح شدند و به قلمرو اسلام پیوستند. در نتیجه از اهمیت دامداری به شکلی که در جزیرةالعرب متداول بود، کاسته شد. پس از فتح عراق، مصر و ری، هر خانواده ای صاحب زمین کشاورزی شد و با درآمدهای زیادی که از این رهگذر به دست آمد، خانواده ها از پرداختن به دامداری و تحمل سختی های آن بی نیاز شدند و دیگر کسی حاضر نبود سختی های دامپروری را بر خود آسان کند. از این رو شیوه پرورش دام تغییر یافت. به موجب این تغییر چنان که در دستورات امام آمده است، مسلمانان می توانستند به جای آن که دام را به صحرا ببرند، در داخل مرزعه یا خانه به پرورش آن بپردازند (دین پرور، ۱۳۹۶: ۱۹۶۲). امیرالمؤمنین سیسی درباره اهمیت دامداری می فر مایند: «فرشتگان، خانه ای را که در آن گوسفند باشد، مقدس می شمارند» (همان).

با این شیوه جدید، دامداری جایگاه واقعی خود را بازیافت و از خطر نابودی و انقراض در امان ماند؛ خطری که با توجه به پیشرفت گسترده اقتصادی در اثر فتوحات اسالمی و روی آوردن مردم به کار در زمینهای کشاورزی، آن را تهدید می کرد. با این روش، امام هی این فعالیت اقتصادی و مولد را از نابودی رهانید (همان، ۲۹۵).

## ۷. بسامانی صنعت در اشتغال مولد تولید

در جامعه صنعتی امروز، صنعت بخش عمده اشتغال را تأمین میکند. ایجاد صنایع هم باعث میشود که تعدادی از افراد جامعه هم در بخشها شغلهای مولد و مفید داشته باشند و هم با ساختن



ابزارهایی به رونق بخش کشاورزی و گسترش آن در جهت بالا بردن اشتغال و تولید بیش تر در آن بخش کمک شایانی نمایند.

با ظهور اسلام و شروع فعالیتهای جدید اقتصادی، شیوه زندگی در جزیرةالعرب دگرگون شد. رسول اکرم شی مردم را به پیروی از این شیوه فراخواند. درگیریهای نظامی با قریش، ساختن شمشیر، نیزه و دیگر ابزارهای دفاعی را بر مسلمانان تحمیل کرد. این کار موجب شد دغدغه روحی که مانع از پرداختن مسلمانان به چنین فعالیتهایی می شد، از بین برود. از روشهایی که برای تشویق مردم به کار می رفت تا به شغلهای صنعتی روی آورند، ذکر داستانهایی از زندگی پیامبران و کارهایشان بود. امام علی نیز برای یارانش زندگی حضرت داوود شی را نقل می کرد که به هنگام جنگ زره می ساخت و به هنگام صلح، حصیر و زنبیلهایی از لیف خرما که برای حمل خرما از جایی به جایی دیگر استفاده می شد. (سید رضی، خطبه/۱۸۱) در ابتدا صنعت تنها محدود به رفع نیازهای ضروری بود و رونق کشاورزی و دامداری را نداشت (دین پرور، ۱۳۹۶: ۲/ ۹۶۶).

به همین دلیل است که امام علی شمن توجه دادن مردم به راههای گوناگون اشتغال مولد و کسب درآمد، اشتغال و امرار معاش، بخش صنعت را هم مورد توجه قرار دادهاند. در دیدگاه امام علی شخص قوام طبقات کشاورز و کارمند لشکری و کشوری به وجود صنعتگران پیشه ور در بخش تولید است، زیرا اینها تقاضای کالاهای مورد نیاز مصرفی و سرمایهای را پاسخگو هستند. (جهانیان، ۱۳۸۱: ۲۵) بدین جهت امام شخص فرمودهاند: «و کار این جمله [سپاهیان، کشاورزان، قضات، عاملان و نویسندگان] استوار نشود جز با بازرگانان و صنعتگران که فراهم می شوند و با سودی که به دست می آرند، بازارها را بر پا می دارند و کار مردم را کفایت می کنند در آنچه که دیگران مانند آن نتوانند» (سید رضی، نامهٔ ۵۳).

لذا اثر وجودی صنعتگران، کفایت کردن کار مردمان است، چون به یاری فکر و بازوی خود، مصنوعاتی از جمله کالاهای سرمایهای و مصرفی را تولید می کنند که دیگران توان ساخت آنها را ندارند وکار بازرگانان این است که این مصنوعات را به بازارهای مصرف برسانند و چرخه تولید را استمرار بخشند (نظری، ۱۳۸۱: ۳۶).



#### ۸. بسامانی تجارت در اشتغال مولد تولید

تجارت، نوعی کار تولیدی و مفید بوده و منافع حاصله از آن درآمد تولیدی محسوب می شود. چنانچه مصنوعات صاحبان صنعت به جهت کمک به بازارهای مصرف روانه نگردد، تولید صنایع ادامه نمی یابد و طبقاتی چون کشاورزان، نظامیان، قضات، کارمندان و... به کالاهای ابزاری و مصرفی مورد نیازشان دست پیدا نمی کنند. به همین دلیل امام شیسی استواری دیگر طبقات را به دو طبقه بازرگان و صنعتگر وابسته می داند. (نظری، ۱۳۸۱: ۳۶). وقتی که پیامبر صلی الله علیه و آله پیمان برادری را بین مهاجران و انصار برقرار کرد، مسلمانان بر شریانهای اقتصادی مدینه مسلط شدند. انصار به کشاورزی پرداختند و مهاجرین به تجارت. از این پس تجارت در میان مسلمانان پیشرفت زیادی کرد. وقتی قلمرو حکومت اسلامی رو به گسترش نهاد و ثروتهای زیادی در دست مسلمانان قرار گرفت، تجارت علاوه بر آن که عامل سودورزی بود، دو هدف دیگر را نیز دنبال می کرد (دین پرور، ۱۳۹۶: ۱۹۵۲).

- ۱. بهرهبرداری مناسب از ثروتها و جلوگیری از انباشت، رکود و بی مصرف ماندن اموال؛
- ۲. تجارت به عنوان عاملی برای صدور اسلام به سرزمین هایی که با اسلام آشنایی نداشتند.

ثمره این تفکر اسلام آوردن بسیاری از کشورهای اسلامی مانند اندونزی بهدست تاجران مسلمان بود (دین پرور، ۱۳۹۶: ۲۹۰/۲). امام علی شکر به پیروی از سنت رسول اکرم صلی الله علیه و آله به تجارت اهمیت می داد و مسلمانان را به آن تشویق می کرد: «به تجارت بپردازید که شما را از آنچه در دست مردم است، بی نیاز می گرداند.» امام علی شکر مسلمانان غیرعرب را نیز به تجارت وامی داشت، زیرا آنان از ویژگی کشورهای دیگر آگاهی داشتند. از این رو می توانستند به تجارت بپردازند. امام شکر خطاب به آنان می فرماید: «تجارت کنید. خداوند به شما خیر و برکت دهد. من از رسول خدا صلی الله علیه و آله شنیدم که می فرمود: روزی ده جزء دارد که نه جزء آن در تجارت است و یک جزء در دیگر کارها.» امام در بخشی از سخنان خویش به زیبایی کار تجارت اشاره دارد که چگونه تاجر برای دیارت به دریا سفر می کند و به سیاحت جهان هستی می پردازد. امام شکر در فرمان نامه خود به مالک در حمایت از تاجران می فرماید: آنان مایه های سودند و ابزار راحتی و آسایش را برای مردم فراهم می آورند و از دیار دور و نزدیک کشورت، خشکی و دریا و سرزمینهای ناهموار و کوهستانهای صعب العبور را در می نوردند؛ جاهایی که مردم با آنها آشنا نیستند و جرأت رفتن بدان جا را ندارند و آن کالاها را که در دسترس مردم نیست فراهم می آورند (سید رضی، نامه ۵۳؛ دین پرور، ۱۳۹۶: ۲/ ۱۹۶۶). بازرگانان، مظهر فعالیتهای اقتصادی و کسب و کار مورد نیاز جامعهاند و بی گمان بسامانی آنان، بازرگانان، مظهر فعالیتهای اقتصادی و کسب و کار مورد نیاز جامعهاند و بی گمان بسامانی آنان،



موجب بسامانی جامعه می شود، چرا که سرنوشت طبقات مختلف جامعه در عینیت و حیات اجتماعی به یکدیگر وابسته است. از همین روست که در آموزههای امیر مؤمنان علی این جایگاه، مهم و اساسی معرفی شده است: «بی گمان خدای عزّ و جلّ پیشه ور درستکار را دوست دارد» (کلینی، ۱۲/۷ق: ۱۲۳/۵).

با توجه به حدیث فوق که امام فرمودهاند خداوند پیشه ور درستکار را دوست دارد، انسانی که معتقد به تقوای الهی باشد و اینکه بر اساس توحید در اطاعت، اطاعت پذیری در برابر خداوند داشته باشد ؛ لذا در تجارت درستکاری را سرلوحه خود نموده و اینگونه در جهت جلب رضای خداوند بدنبال کسب حلال می رود.

بازرگانان و صنعتگران به عنوان بخشی مهم از گردانندگان اقتصادی جامعه، گذشته از تأمین قسمتی از نیازهای اقتصادی، مایهٔ روانی زندگی و آسایش اجتماعی اند و چنانچه در جایگاه خود باشند و در پیوند با دیگر گروهها در سامانی درست و عادلانه قرار گیرند و درستکاری را پیشه خود کنند، روابط اجتماعی هم در جامعه به واقع رو به سلامت و آسایش می رود (دلشاد تهرانی، ۱۳۹۵: ۲۲۹).

علاوه بر این امام ﷺ در حکمت ۱۲۳ نهج البلاغه می فرماید: «خوشا به حال آنکه نفس امّاره خود را ذلیل کند و کسبی حلال و یاکیزه به دست آورد» (سید رضی، قصار/۱۲۳).

یکی از عوامل موفقیت و نشاط در عبادت و استجابت دعا، کسب حلال است (مکارم شیرازی، ۱۳۷۵: ۲۷/۱۳). امام علی علی بر لزوم پرهیزگاری و تفقه تاجر در حکمت ٤٤٧ نهج البلاغه تأکید کردهاند: «هر که بدون دانستن احکام کسب و تجارت به بازرگانی پردازد گرفتار ربا خواهد شد» (سید رضی، حکمت ٤٤٧).

«اژ تَطَمّ» از ماده «رطم» (بر وزن ختم) به معنی فرو رفتن در چیزی است که امکان بیرون آمدن از آن نیست و معمولا تشبیه به گِل و لای عمیق و باتلاق میکنند، که وقتی کسی در آن بیافتد قادر به خروج نمی باشد. در زبان عرب، ارتطام را به معنای فرو رفتن در چیزی دانسته اند که اگر هم کسی بتواند از آن بیرون بیاید همراه با اندوه و غم سنگین خواهد بود. آنچه مسلم است ورود در هر کاری بدون آگاهی از مسائل مربوط به آن، مشکل آفرین است به خصوص ورود در تولید و به تبع آن تجارت بدون آگاهی از فقه اسلامی انسان را گرفتار معاملات حرام و اعمال نامشروع میکند. (مکارم شیرازی، ۱۳۷۵ محقق نخواهد شد که این در معاملات ربوی محقق نخواهد شد. در فرمایشات دیگری نیز امام ایستان به در خطر بودن تاجر تأکید کرده اند، علت

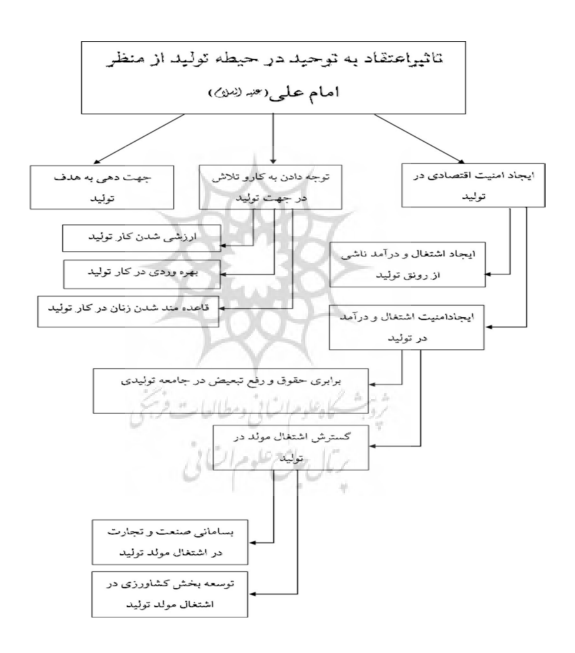


مخاطرات این است که تاجر گمان کند با جمع کردن اموال خوشبختی را برای خود ذخیره کرده؛ در حالیکه ممکن است مال و ثروت برای او به عنوان هدف واقع شود و در عمل، روشها مورد غفلت قرار گیرند. چه بسا با هر روشی اگرچه غیر مشروع، درصدد افزایش مال و ثروت بر می آید و با این پندار، خود را به کم فروشی و ربا و دروغ گفتن و قسمهای خلاف می اندازد؛ (محمدی ایوانکی و همکاران، ۱۳۹۸: ۱۱۱) لذا بدین جهت است که حضرت به پرهیزگاری تجار در نامه ۳۱ نهج البلاغه تأکید فرموده اند: «بازرگان، خود را به خطر می اندازد و چه بسا مال و ثروت کم که از ثروت زیاد برکت بیشتری دارد» (سید رضی، نامهٔ/۳۱).

#### نتيجهگيري

با توجّه به ضرورتی که در بیانیّه گام دوّم انقلاب اسلامی توسط مقام معظّم رهبری بیان شده بود ضرورت ایجاب می کرد که برای بیان نظریّات اسلامی در باب اقتصاد و بخصوص در امر تولید تحقیقی صورت گیرد نتیجهٔ این تحقیق که با هدف سؤال تأثیر اعتقاد به توحید در تولید از منظر امام علی ع انجام گرفت این موارد بود. که اعتقاد به توحید باعث جهت دهی به هدف تولید و توجّه دادن به کار و تلاش در جهت تولید خود، زمینه ساز قاعده مند شدن زنان در کار تولید و ارزشی شدن کار تولید و بهرهوری در کار تولید است. از طرف دیگر اعتقاد به توحید باعث ایجاد امنیّت اقتصادی در تولید می شود که این امر باعث ایجاد امنیت اشتغال و در آمد در تولید و در نتیجه برابری حقوق و رفع تبعیض در جامعهٔ تولیدی، گسترش اشتغال مولّد در تولید و توسعهٔ بخش کشاورزی در اشتغال مولّد در بسامانی صنعت و تجارت در اشتغال مولّد تولید و بسامانی صنعت و تجارت در اشتغال مولّد تولید می گردد. (نمودار ذیل)







#### فهرست منابع

- رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۶ش.
- ٢. ابن أبى الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة لابن أبى الحديد، محقق و مصحح:
  ابراهيم، محمد ابوالفضل، قم: مكتبة آية الله المرعشى النجفى، ٤٠٤١ق.
- ٣. ابن حيون، نعمان بن محمد مغربي، دعائم الإسلام، محقق و مصحح: فيضي، آصف، قم: مؤسسة آل البيت بها، ١٣٨٥ق.
- ٤. احمدى ميانجى، على، مكاتيب الأئمة عليهم السلام، محقق و مصحح: فرجى، قم، دار
  الحديث، ١٤٢٦ق.
- ٥. اربلي، على بن عيسى، كشف الغمة في معرفة الأئمة (ط- القديمة) ، محقق و مصحح: رسولي
  محلاتي، هاشم، تبريز: بني هاشمي، ١٣٨١ق.
- 7. بحرانی، میثم بن علی بن میثم، ترجمه: شرحنهجالبلاغه (ابنمیثم)، مترجم: قربانعلی محمدی مقدم علی اصغر نوایی یحیی زاده، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی ۱۳۷۵ش.
  - ۷. جهانیان، ناصر، امنیت اقتصادی، تهران: مؤسسه فرهنگی دانش و اندیشه معاصر، ۱۳۸۱ش.
- ۸. حسینی خامنهای، سید علی، کتاب بیانیه گام دوم انقلاب خطاب به ملت ایران، تهران: انتشارات انقلاب اسلامی ۱۳۹۷ش.
- ٩. حميرى، عبد الله بن جعفر، قرب الإسناد (ط- الحديثة)، محقق و مصحح: مؤسسة آل
  البيت المنها، قم، مؤسسة آل البيت المنها، ١٤١٣ق.
- ۱۰. دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، مبانی اقتصاد اسلامی، تلخیص و تکمیل: غلامرضا مصباحی و سیدهادی عربی، قم: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت)، ۱۳۷۷ش. ۱۱. دلشاد تهرانی، مصطفی، تراز حیات، تهران: انتشارات دریا، ۱۳۹۵ش.
  - ١٢. دين پرور، سيد جمال الدين، دانشنامه نهج البلاغه، تهران: انتشارات مدرسه، ١٣٩٤ش.
    - ١٣. سيد رضى، نهج البلاغه، نسخه صبحى صالح، بيجا، بينا، بيتا.



- ۱٤. طبرسی، فضل بن حسن، نثر اللآلی، ترجمه: شیخی، مترجم: شیخی، حمید رضامحقق و مصحح: زبری قایننی، محمد حسن، مشهد: بنیاد پژوهش های اسلامی، ۱۳۸۶ ش.
- ۱۵. طهماسبی، کاظم و عبداله اسکندری، روشهای تولید، تهران: انتشارات دانشگاه پیام نور، ۱۳۹۶ش.
- 17. عياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، محقق و مصحح: رسولي محلاتي، هاشم، تهران: المطبعة العلمية، ١٦٨٠ق.
- ۱۷. كليني، محمد بن يعقوب بن اسحاق، الكافي، مصحح: غفاري على اكبر و آخوندي، تهران: دارالكتب الإسلامية، ۷۰ ـ ۱۶ق.
- 1۸. مجلسی، محمدباقر بن محمد تقی، بحارالأنوار (ط- بیروت)، محقق و مصحح: جمعی از محققان، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، ۱۶۰۳ق.
- ۱۹. محمدی ایوانکی، محسن. رضا امرائی، ۱۳۹۸ش، نظام اقتصادی در نهج البلاغه. تهران: چاپ اول، نشر نورعلم.
  - ۲۰. محمدی، داود ومحسن آیتی، کلیات اقتصاد، تهران: چاپ دوم، نور پردازان، ۱۳۷۸ش.
  - ٢١. مدرس وحيد، احمد، شرح نهج البلاغه (مدرس وحيد) ، قم: احمد مدرس وحيد، بي تا.
- ٢٢. مفيد، محمد بن محمد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، محقق و مصحح: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، قم، جلد٢، چاپ اول، كنگره شيخ مفيد، ١٤١٣ق.
- ۲۳. مكارم شيرازى، ناصر، جمعى از فضلا، پيام امام اميرالمؤمنين هي، تهران: دارالكتب الاسلامية، ۱۳۷۵ش.
  - ۲٤. نظري، حسن، كار و توليد، تهران: مؤسسه فرهنگي دانش و انديشه معاصر، ١٣٨١ش.