دو فصل نامه علمی-تخصصی مطالعات حدیث پژوهی س ۱ ش ۱ پاییز و زمستان ۱۳۹۴

A tow Quarterly specializedscholarly journal Hadith Studies Vol. 1, No. 1, Fall & winter 2015



# برکات عصر ظهور در روایات اهل سنت

محمد يعقوب بشوى ۗ

#### چکیده

عصر ظهور در برخی روایات برادران اهل سنت، به عنوان رویدادی استثنائی معرفی شده است. عصر ظهور مترقی ترین دوران برای بشریت خواهد بود. روایات چهره متفاوتی از آن رونمائی می کند! برکات آن عصر، محدود به انسان نخواهد بود، بلکه همه عالم از برکات آن بهره مند می شوند. در آن عصر عقول و ارزشهای انسانی به تکامل خواهند رسید؛ بنابراین، تکامل اجتماعی هم اجتناب ناپذیر خواهد بود. روایات معتبر اهل سنت در صحاح و مسانید بر توسعه مادی و معنوی همه جانبه آن زمان دلالت دارد.

مهمترین برکات آن عصر، از دید روایات اهل سنت را می توان همچون: استقرار عدالت، از بردن ظلم، ایجاد امنیت، رفاه اقتصادی، واکنش مثبت عالم، عزت امت و تشکیل حکومت واحد جهانی دانست. روایات شاخصهای مهم آن عصر را، توسعه امنیتی، سیاسی، فرهنگی، اقتصادی معرفی می کنند. سؤال اصلی «برکات عصر ظهور در روایات اهل سنت» می باشد. در عصر ظهور جامعه تکامل یافته تر خواهد بود و بشر به منتهای سعادت خود دست خواهد یافت. اهداف بعثت انبیاء (علیهم السلام) و وعده خداوند درباره استقرار حکومت مستضعفان صالح بر جهان تحقق خواهد یافت. در نتیجه همه نظامهای فاسد از بین رفته، تنها یک نظام الهی دارای ارزشهای واقعی به دست رهبر الهی تشکیل خواهد شد.

كليدواژهها: بركات، امام مهدى، عصر ظهور، روايات، اهل سنت.



دوفصلنامه مد



دانشمندان شیعه و اهل سنت تاکنون هزاران اثر، اعم از کتاب و مقاله، درباره موضوع مهدویت، به رشته تحریر درآوردهاند. منابع مهم اهل سنت همچون: صحاح سته، مسانید، مستدرکات و جوامع حدیثی از این موضوع سخن فراوان گفتهاند. طبق بررسی اینجانب تنها در منابع اهل سنت، بیش از ۷۶ نفر از صحابه، روایات مهدویت را نقل نموده، دهها نفر از بزرگان و دانشمندان اهل سنت، این مسئله را متواتر دانستهاند؛ از جمله: ابو الحسین آبری (متوفای ۳۶۳ق)؛ گنجی شافعی (متوفای ۸۵۶ق)؛ قرطبی (متوفای ۲۷۶ق)؛ ویوسف مزی (متوفای ۲۷۴ق)؛ ابن حجر هیتمی (متوفای ۴۷۴ق)؛ سخاوی (متوفای ۲۰۲ق)؛ بین حجر هیتمی (متوفای ۴۷۴ق)؛ سخاوی (متوفای ۲۰۰ق)؛ شوکانی ملاعلی قاری (متوفای ۲۰۱۴ق)؛ برز نجی (متوفای ۲۱۰۳ق)؛ شوکانی (متوفای ۲۵۰۱ق)؛ مرعی (متوفای ۲۵۰۱ق)؛ مرعی (متوفای ۲۵۰۲ق)؛ مرعی (متوفای ۲۵۰۲ق)؛ مرعی

۱. نگارنده: نقداحادیث مهدویت از نگاه اهل سنت، ص ۱۹–۲۰.

٢. نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

٣. البيان، ص ١٢۴.

۴. الجامع لاحكام القران، ج ٨، ص ١٢١-١٢٢.

۵. تهذیب الکمال، ص ۲۴۵.

۶. فتح الباري،۶، ص ۶۱۱.

٧. الصواعق المحرقه، ج٢، ص ۴٨٠.

٨. فتح المغيث بنفل از نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

۹. الحاوي للفتاوي، ج ۲، ص ۸۵.

١٠. المهدى المنتظر، ص ٤٢.

۱۱. پیشین.

۱۲. البيان، ص ۱۶۵.

حنبلی؛ ٔ شیخ جسوس (متوفای ۱۱۸۲ق)؛ ٔ محمد شهرزوری (متوفای ۱۰۱۳ق)؛ ٔ ادریس عراقی (متوفای ۱۱۸۳ق)؛ ٔ صدیق حسن خان قنوجی (متوفای۱۳۰۷ق)؛ ۲ کتانی (متوفای۱۳۴۵ق)؛ ^ مؤمن شبلنجی (متوفای بعد از ۱۳۰۸ق)؛ ۹ ابوالفیض غماری مغربی؛ ۱۰ و از دانشمندان معاصرين، همچون: عبدالعزيزبن عبدالله بن باز؛ ١١ عبدالمحسن العباد؛ ١٢ طنجی؛۱۳ محمد ادریس کاندهلوی؛۱۴ ناصر الدین آلبانی؛۱۵ مشوخی؛۱۶ شامزئی؛۱۷ طاهر قادری: ۱۸ و عامر حسن صبری. ۱۹

٢. شرح المواهب بنقل از المهدى المنتظر، ص٣٦، نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

۳. پیشین.

٤. نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

۵. الاشاعة، ص ١٣٩.

ع. نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

٧. الاذاعة، ص ١٢٥.

٨. نظم المتناثر، ص ٢٨٢.

٩. نورالا بصار، ص ٢٤٢.

١٠. ابرازالوهم المكنون، ص ٢٣٢.

١١. معاضرة حول الامام المهدي، ص ٥٩.

۱۲. پیشین، ص ۵۸.

۱۳. تهذیب السنن الترمذی، ج ۲، ص ۵۱۰.

۱۴. عقیده ظهورمهدی، ص ۸۷.

١٥. قصة المسيح الدجال و نزول عيسى، ص ٣٤.

١٤. المهدى المنتظر، ص ٣٧.

۱۷. عقیده ظهورمهدی، ص ۸۷.

١٨. القول المعتبر في الامام المنتظر، ص ٧.

١٩. الفتن ويليه جزء حنبل، ص ١۴۴، حاشيه كتاب.



مسئله مهدویت، یکی از مسلمات عند الفریقین محسوب می شود. در این نوشتار تنها از برکات رسالهای برخی برکات مهم عصر ظهور، اشاراتی شده است وگرنه هر کدام از این برکات رسالهای مستقل می طلبد.

هدف نگارش: هدف اصلی این پژوهش، بیان حقائق بسیاری از منابع اهل سنت برای افکار عمومی مربوط به مسئله مهدویت، یکسانسازی مواضع فر یقین نسبت به این مسئله و زمینه سازی برای پذیرش چنین اصلی از سوی اذهان عمومی بشر بهویژه مسلمانان تا با آشنایی بیشتر با برکات آن عصر، برای تحقق چنین پدیده استثنایی، سهیم باشیم.

سؤال اصلی: در این نگارش صرف نظر از همه مباحث مربوط به مسئله مهدویت، تنها برخی از شاخصههای مهم عصر ظهور سخن گفته است. سؤال اصلی این پژوهش «برکات عصر ظهور در روایات اهل سنت چیست؟» است. مهمترین برکات را روایات اهل سنت همچون استقرار عدالت، از بین بردن ظلم، ایجاد امنیت، رفاه اقتصادی، واکنش مثبت عالم، عزت امت و تشکیل حکومت واحد جهانی دانستهاند.

### ١- استقرار عدالت

برخی روایات اهل سنت یکی از مهم ترین برکات عصر ظهور را برای بشریت، استقرار عدالت دانسته است. بسیاری از دانشمندان اهل سنت از جمله امام احمد بن حنبل در این زمینه از ابوسعید خدری از پیامبر (صلیالله علیه و آله و سلم) روایت صحیح السند را آورده که آن حضرت (صلیالله علیه وآله و سلم) به اصحابش بشارت ظهور مهدی را داده می فرماید: «أبشرکم بالمهدی، یبعث فی امتی علی اختلاف من الناس و زلازل، فیملا الارض قسطاً و عدلاً کما ملئت جوراً و ظلماً». امام احمد بن حنبل روایت دیگری را نیز به همین مضمون نقل نموده است.

۱. نگارنده، نقداحادیث مهدویت از نگاه اهل سنت، ص ۱۱۹

۲. مسنداحمد ،ج ۳، ص ۳۷

در این گونه روایات اهم ترین برکت عصر ظهور، سخن گفته و آن را اقامه عدالت در جهان دانسته است. تحقق چنین اصلی در جامعه آرزوی همه صالحان در طول تاریخ بوده است. قرآن مجید با تائید این امر، هدف ارسال رهبران الهی را در جامعه، اقامه عدل دانسته است. آنان وظیفه داشتند که مردم را جوری تربیت کنند که خودشان برای تحقق عدالت در جامعه تلاش کنند. چنین چیزی محقق نمی شود مگر اینکه قبل از آن، تغییر در اندیشه و رفتار مردم صورت گیرد. رهبران الهی برای تحقق همین امر در جامعه سعی دارند: «لَقَدْ ارْسَلْنا رسُلُنا بِالْبَیِّناتِ و اَنْزَلْنا مَعَهُمُ الْکِتابَ و الْمیزان لِیَقُومَ النَّاس بِالْقِسْط». هدف بعثت همه رهبران صالح این بوده که مردم را طوری تربیت کنند که خودشان به تکامل برسند و برای نهادینه کردن ارزشهای الهی در جامعه اقدام کنند.

اقامه عدالت از ویژگیهای عصر ظهور و همچنین هدف بعثت انبیاء معرفیشده، به سه حوزه مختلف (رابطه با خدا، رابطه با خود و رابطه با دیگران) می تواند خود را نشان دهد. رابطه با دیگران در دو بخش قابل تقسیم است. بخش نخست، رابطه با دیگر انسانها که می توان عدالت اجتماعی را در این حوزه دانست. دوم، رابطه با جهان طبیعت. رهبران الهی حتی برخورد با جهان طبیعت را بما یاد دادهاند. در آیه همراه ادله و کتاب، میزان را نیز از عناصر اصلی عدالت دانسته است. بیشتر مفسران اهل سنت میزان را به معنای عدل دانسته، ولی ظاهراً آنان به این نکته توجه ننموده که خود آیه از عدالت سخن گفته است! لذا عدل دانسته معنای میزان مناسب نیست.

علامه، هر دو معنای عدل و ترازو را برای میزان رد کرده است. مراد از نزول میزان چه می تواند باشد که مردم بهوسیله آن عدالت را برپا می کنند؟ لغت شناسان و مفسران بیشتر به بهطرف معنای میزان رفته اند؛ اما در این مقام نیاز به بیان مصداق آن است. بر خی آن را

۱. حدید/ ۵۷.

۲. ر.ک: محمدعلی انصاری، ترجمهنهجالبلاغه (انصاری)، ص ۶۳۸.

٣. ر.ك: تفسير مقاتل، ج٣، ص ٧٤٧؛ جامع البيان، ج٢٥، ص ١٣؛ تفسير القرآن العظيم ج٧، ص ١٨٠

۴. ر.ک: الميزان، ج ۱۸، ص ۵۳ – ۵۴.

ترازو دانسته، امّا ترازو یک شیء مادی است و نزول آن همراه کتاب سنخیت ندارد. چیزی همراه کتاب نازل شود که سنخیت با کتاب داشته باشد. این واژه در قرآن بیشتر در موردسنجش امور معنوی بکار رفته است؛ و این با نزول ترازو معقول به نظر نمی رسد. لذا به نظر می رسد که مراد از نزول میزان چیزی باشد که با کتاب سنخیت داشته باشد. در اصل میزان، معیار سنجش همه اعمال و رفتار و اندیشه و اعتقادات مردم در دنیا و در آخرت باشد. بسیاری از روایات فر یقین از میزان اعمال بودن رهبران دینی سخن گفته است. حدیث ثقلین بر سنخیت کتاب و رهبران الهی (عترت) اشاره می کند. ۲

استاد جوادی آملی میزان را سنجش حق و باطل دانسته است. به نظر می رسد که میزان ارتباط مستقیم باسعادت و شقاوت و سرنوشت جوامع و امتها دارد. در اصل کار رهبران الهی در جامعه اول بابیان براهین عقلی و نقلی اثبات حقانیت خود و کلام خود است. سپس با معرفی قوانین به صورت کتاب برای رفع نیازها قدم برمی دارند، سپس عقاید، احکام و اخلاق را در جامعه نهادینه کرده، به دست خود مردم معیار سنجش را قرار می دهند تا آنان با این معیار خودشان را تربیت کنند و تکامل یابند و با شناخت ارزشها و ضد ارزشها، برای اقامه عدالت در جامعه حرکت کنند.

ر.ک: على ابن ابراهيم قمى، تفسير القمى، ج٢، ص ٢٧٤؛ امام على (ع)، ميزان اعمال مردم وميزان
 الحساب در قيامت معرفى شده.

۲. ر.ک: سليمان طبراني، المعجم الكبير، ج ۵، ص ۱۵۴، ۱۷۰.

۳. ر.ک: ادب فنای مقربان، ج ۱، ص ۲۵۴.

۴. ر.ک: محمد علی رضائی اصفهانی، تفسیر قرآن مهر، ج۲۰، ص ۱۲۶.

۵. ر.ک: ابن عساکر، تاریخ مدینه دمشق، ج ۴۳، ص ۳۷۳؛ در روایات محبت علی (ع) میزان ایمان، کفرو

در عصر ظهور مردم با توجه به راه نمودهای مستقیم منجی عالم، ابزار شناخت اشیاء را به دست خواهند گرفت و با شناخت آن، برای تحقق عدالت قیام خواهند نمود. اهمیت میزان از اینجا واضح می شود که قرآن آن را یکی از راهکارها و پایههای اصلی تحقق عدالت دانسته است. بعضی هم گفتهاند: «مراد از میزان، عقل است». پس یکی از اهداف بعثت انبیاء، برانگیختن خود مردم و جامعه برای اجرای عدالت است و از این طریق تغییرات اجتماعی و توسعه در همه حوزههای سیاسی، اقتصادی، امنیتی، دینی، اجتماعی و بسبه دست خود مردم صورت می گیرد. اهمیت عدالت در حیات اجتماعی از اینجا معلوم می شود در آن تعبیر «لیقوموا الناس بالقسط»، نموده است.

نکته بسیار قابل تأمل این است که قرآن کریم از اقامه عدالت همچون اقامه نماز، سخن گفته است؛ و این یک اصل قرآنی است که حرکت دائمی مردم را برای ایجاد عدالت اجتماعی در جامعه به رسمیت می بخشد. در برخی روایات اهل سنت، مهم ترین حرکت امام مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف) بعد از ظهور، برپایی عدالت در جامعه معرفی شده است. یعنی او همه جهان را به اعتدال و جایگاه حقیقی خود باز می گرداند و هر کس با شناخت کامل جایگاه خود را می شناسد و به خاطر چنین شناختی است که گرگومیش باهم زندگی می کنند و پیرزن از مشرق زمین به سوی مغرب زمین، تنها سفر می کند، اما کسی به او ضرر نمی رساند! آنسان در هستی، جایگاه خودش را شناخته و آن را یافته است. او ابزار شناخت را در دست دارد و عقل انسان هم به تکامل رسیده است.

در روايتى به يكى از بركات عصر ظهور اشارهشده چنين آمده است: ﴿إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ يَدَهُ عَلَى رُءُوسِ الْعِبَادِ فَجَمَعَ بِهَا عُقُولَهُمْ وَ ٱكْمَلَ بِهَا ٱخْلَاقَهُم». \* در زمان ظهور،

نفاق شناخته شده است.

۱. ر.ک: ابوبکرعتیق بن محمد سورآبادی، تفسیر سور آبادی، ج۴، ص ۲۲۴۳.

٢. ر.ك: احمد بن حنبل، المسند، ج٣، ص ٣٧.

٣. ر.ك: نگارنده، نقداحاديث مهدويت از ديدگاه اهل سنت، ص ١٣٣.

۴. قطب، راوندی، الخرائج و الجرائح، ج۲، ص ۸۴۰.

عقلهای مردم جمع و اخلاقشان با تماس به دست امام مهدی کامل می شوند و این برکت دیگری در عصر ظهور مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف) است. یعنی انسان در زندگی از کمبودی عقل رنج فراوان می برد اگر از عقل درست استفاده می شد، دیگر مشکلی نبود و در زمان ظهور عقول خوابیده بیدار می شوند و انسان از عقل استفاده می کند و گرههای زندگی باز می شوند. همین طور مشکل اساسی دیگر انسان عدم تحمل دیگران و بداخلاقی های انسان است. بداخلاقی نتیجه عدم صبر است و در زمان ظهور این ملکه فاضله رشد می کند و ماده صبر شکوفه تر می شود.

در تعبیر دیگر از امام باقر (علیهالسلام) چنین آمده است: «إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ اللّهُ یَدَهُ عَلَى رُءُوسِ الْعِبَادِ فَجَمَعَ بِهَا عُقُولَهُمْ وَ كَمَلَتْ بِهِ أَحْلَامُهُم»؛ یعنی وقتی قائم ما قیام كند، خداوند، دست او را بر سر بندگان قرار می دهد و از این طریق عقل آنان را جمع می كند و حلمشان به كمال می رسد. در چنین فضایی زندگی عقلانی بر حیات شهوانی غلبه می یابد.

واژه احلام، جمع حلم در لغت عرب به دو معنای حلم (بردباری) و عقول آمده است. مختلف در زمان ظهور عقول مردم جمع می شوند و ممکن است این تعبیر اشاره به اقسام مختلف عقل نیز باشد.

مهمترین نوع عدالت در حوزه ارتباط انسان با انسانهای دیگر است که به عنوان عدالت اجتماعی مطرح شده است. دانشمندان مسلمان سخنان بسیار زیادی در این بابت دارند. نقش اسلام در قوام و تحقق عدالت اجتماعی قابل انکار نیست. اصلاح نظام فردی و اجتماعی مهمترین برنامه اسلام است که در عصر ظهور محقق خواهد شد.

۱. الكافي، ج۱، ص ۲۵.

٢. المفردات في غريب القرآن، ص ٢٥٣.

٣. ر.ك: سيد عبده فتحي، الاسلام و العداله الاجتماعيه، ص ٥٥ به بعد.

٤. ر.ك: محمد طاهربن عاشور، اصول النظام الاجتماعي، في الاسلام، ص ٤١ به بعد.

اکنون ممکن است این سؤال مطرح شود که عدالت اجتماعی چیست؟ برخی دانشمندان عدالت اجتماعی را این چنین تعریف کردهاند: «عدل اجتماعی این است که با هر یک از افراد اجتماع به استحقاق آن فرد رفتار شود یکی را جای دیگری نگیریم و عملی را جای عمل دیگر نگذاریم». امروز بزرگترین چالش جهان، ظلم و بیعدالتی در آن است. همه جای عالم پر از ظلم شده است. امروز گوهر گمشده بشر عدالت است، حتی باارزشترین نهادهای مذهبی و علمی از کمبود آن رنج میبرند. روابط، بجای ضوابط بهصورت یک اصل حاکم در جهان شده است و میتوان این عصر را «عصر بیعدالتی» نامید.

با توجه به ایجاد چنین تغییراتی است که در روایات فریقین تعبیر «فیملا الارض قسطاً و عدلاً کما ملئت جوراً و ظلماً» آمده است که حضرت مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف)، زمین را بعد از ظلم و جور، از قسط و عدل پر خواهد نمود. عدالت قیام عمومی میخواهد! یعنی همه آحاد جامعه به آن اهتمام جدی بورزند، چون دشوار است، تنها عمل فردی به آن مجزی و مطلوب نیست، همین طور در قرآن کریم از اقامه نماز سخن گفته، نه صرف خواندن آن، گاهی ضرر هم دارد. آما اگر نماز قائم شود، به همه ابعاد وجودی انسان فیض می بخشد و چنین نمازی معراج مؤمن، آو مانع منکر و فحشا عمی شود. آهمین طور اگر عدالت هم چون نماز، اقامه شود، به همه هستی فیض می رساند. ٥

#### ٢-ايجاد امنيت

امنیت با نبود هر گونه درگیریهای اعتقادی، فکری، سیاسی و فیزیکی فراهم میشود. یکی از امتیازات اقامه عدالت این است که هر چیز جایگاه حقیقی خودش را می ابد و به تعادل همه جانبه دست پیدا می کند! همه نوع در گیریها به پایان می رسد. در چنین فضایی

۱. ر.ک: علی اکبر قرشی، قاموس قرآن، ج۴، ص ۳۰۱.

ماعون/١٠٧، «فَوَيْلٌ للْمُصلَّينَ».

٣. ر.ك: سلطان محمد گنابادي، تفسير بيان السعادة في مقامات العبادة، ج ٢، ص ٤٣٢.

عنكبوت:٢٩،۴۵، «إنّ الصّلاة تُنْهى عَن الْفَحْشاء وَ الْمُنْكَر».

۵. «بالعدل قامت السموات و الأرض» محمد، طنطاوي، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، ج١٢، ص ١٣١.

امنیت ایجاد می شود. وقتی ظلمی نباشد، لازمه چنین چیزی عدل است و امنیت ثمره آن می باشد. لذا در برخی روایات اهل سنت، تعبیرات قابل توجه بر می خوریم. در اصل این گونه روایات یک نمای کلی را از آن دوران به نمایش می گذارد. در زیر سایه حکومت عدل معصوم، بساط ظلم به کلی برچیده، عدالت همه جانبه مستقر خواهد شد و در نتیجه امنیت جهانی برای همه هستی مهیا می شود. در چنین فضایی است که حتی گرگومیش، شیر و گاو، مار و انسان از شر یکدیگر محفوظ خواهند بود.

در روایتی از ابن عباس درباره عصر ظهور چنین آمده است: «لایبقی صاحب ملة الّا صار الی الاسلام حتی تأمن الشاة من الذئب و البقر من الاسد و الانسان من الحیة و حتی لاتقرض الفأرة جراباً و ذلک عند قیام القائم»! علت تجاوز بر یکدیگر دو عامل مهم چون گرسنگی و عصبانیت دارد و ریشه عصبانیت نیز همان گرسنگی میباشد و هنگام ظهور این دو عامل از بین خواهد رفت و امنیت کامل به وجود خواهد آمد.

مشکل ترین مسئله در این عصر، امنیت ناموسی است. در بسیاری از کشورها، مردم در داخل خانهها، امنیت مشکل امنیت ناموسی دارند. ریشه این مشکل به خاطر ارضاء نشدن نیاز شهوانی انسان نهفته است. اگر این نیاز پاسخ داده شود، نیمی از مسئله امنیتی حل خواهد شد. برکات ظهور این است که در سایه استقرار امنیت جهانی، چنین وضعیتی پیش خواهد آمد که پیرزنی ناتوان، بهقصد سفر از شرق زمین به غرب عالم بهصورت تنها خواهد رفت، اما هیچکس متعرض او نخواهد شد: «و تخرج العجوزة الضعیفة من المشرق ترید المغرب لایؤذیها احد».

یکی از پیامدهای مثبت انقلاب مهدویت، ایجاد امنیت در جامعه است. امنیت توسعه واقعی خواهد یافت. امنیت مقولهای است که نه تنها انسان، بلکه بسیاری از مخلوقات دیگر به آن نیاز دارند. یکی از حقوق بنیادی افراد جامعه، تأمین امنیت است. قرآن دایره امنیت را توسعه داده، حتی در فکر امنیت سرزمینها است لذا از زبان حضرت ابراهیم

١. قندوزي حنفي، سليمان، ينابيع المودة، ص ٢٢٣.

۲. پیشین، ص ۴۲۳.

(علیهالسلام) چنین نقل می کند: «رَبِّ اجْعَلْ هذا بَلَداً آمِنا». پارهای از دعا حضرت ابراهیم (علیهالسلام)، در حق سرزمین مکه است که امنیت آن را از خداوند برای نسل خود خواستار است. وی می داند که یک جامعه چقدر به امنیت نیاز دارد. جامعه بدون ترس، با امنیت می تواند در توسعه همه جانبه مشارکت نماید. قرآن با لحنی منت گذاری از امنیت سخن رانده، در مقابل آن از مردم بندگی را خواسته است. «فَلْیَعْبُدُوا رَبَّ هذا الْبَیْتِ الَّذِی الْطُعَمَهُمْ من جُوعو آمَنَهُمْ من خَوْف»، حتی عبادت بدون امنیت استقرار نمی یابد.

در این آیه، کعبه و مردم مکه محور سخن قرارگرفته است. مکه سرزمین امن الهی است که مسلمانان جهان با داشتن شرایط، واجب است در زندگی یکبار به آن سفر کنند و عملاً در برنامههای مهم سیاسی عبادی و تربیتی اسلامی شرکت نمایند. در این تربیت گفته گاه مردم روش ایجاد امنیت در جامعه انسانی را یاد می گیرند. جامعه مؤمن جامعهای گفته می شود که در آن حتی قتل جانوران،  $^{7}$  پرندگان  $^{4}$  و حشرات،  $^{6}$  مجازات (کفاره)، دارد. اهداف اسلام در حج از جمله یاد دادن روش زندگی سالم در پرتوی ایجاد جامعه سالم در کنار هم دیگر است. در مکه صدها هزار حاجی از مناطق مختلف جهان گرد هم آمده، یک جامعه واحد آرمانی را به وجود می آورند و عملاً به جهانیان نشان می دهند که باوجود اختلاف سلیقه ها، رنگ، نسل، ملیت و…می توان، یک جامعه واحد دارای ارزش های الهی را تشکیل داد.

یعنی نوعی الگودهی و انتقال فرهنگ دینی در سرتاسر عالم صورت می گیرد. همچون مکه همه جوامع از نعمت امنیت برخوردار شوند. مکه پایگاهی مهم برای استقرار صلح و امنیت جهانی است. در موسم حج یک ماه آموزش مسالمت آمیز زیستن در کنار یکدیگر،

۱. بقره/ ۱۲۶.

۲. قریش / ۴.

٣. ر.ك: محمد باقر، مجلسي، بحار الأنوار، ج١٠، ص ٣٨٣.

۴. ر.ك: صدوق، من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص ٢٥٨.

۵. ر.ک: محمد بن يعقوب كليني، الكافي، ج۴، ص ٣٤۴.

زندگی کردن، عدم تجاوز به دیگران حتی جانوران، حشرات از جمله طبیعت و ...همه چیز در عمل محقق می شوند. زندگی مطلوب در سایه امنیت دستیافتنی است، «و َ لَیُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ عَمل محقق می شوند. زندگی مطلوب در سایه امنیت دستیافتنی است، «و َ لَیُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنا ً... امنیت مردم، از اولویتهای برنامههای رهبران الهی بوده است. ۲

امام مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف) امنیت را توسعه داده، به همه موجودات برکت امنیت را هدیه مینماید. یکی از عوامل تأمین کننده امنیت، ایمان میباشد که نقش اساسی در حیات جامعه برخوردار است، لذا نقش مؤمن تنها در تأمین امنیت خود خلاصه نمی شود، بلکه او در تأمین امنیت دیگران نیز تأثیر فوق العاده دارد. در چنین صورتی است که بر او مؤمن اطلاق می شود. در عصر ظهور همه جوامع از نعمت ایمان برخوردار می شوند و امنیت مطلوب به وجود خواهد آمد. لازمه امنیت، دوری از ستم است. قرآن، امنیت همه جانبه را برای جامعه خواستار است: «فَأَیُّ الْفَریقَیْنِ اَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ کُنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّذِینَ آمَنُوا و َلَمْ یَلْبسُوا اِیمانَهُمْ بِظُلْم أُولیْکَ لَهُمُ الْأَمْنُ و َهُمْ مُهْتَدُونَ»."

تغییر ماهیت جامعه از ظلم به ایمان، امنیت جامعه را هم تأمین می کند. امروز امنیت، حلقه گمشده جوامع است. استکبار جهانی با نام مبارزه با تروریسم، امنیت جهانی را با خطر جدی مواجه کرده است. صدها هزار مردم در کشورهای مختلف همچون: افغانستان، عراق سوریه، یمن و...کشته شدهاند و هنوز، این ترورها در اطراف مختلف جهان ادامه دارد. اگر امروز دست از ظلم برداشته شود، امنیت قائم می شود. همه این نا امنیها ریشه در ظلم دارد. امنیت مورد نظر قرآن منحصر به یک حوزه نیست، بلکه در تمام ابعاد حیات جامعه، از جمله فرهنگی، اجتماعی، سیاسی، اقتصادی و...را شامل می شود. اسلام خواهان امنیت جهانی است، لذا یکی از ویژگیهای حکومت امام مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف)، تأمین امنیت همه جانی و جهانی است.

۱. نور /۵۵.





۲. يوسف/٩٩.

۳. انعام/ ۸۱–۸۲.

۴. ر.ک: نگارنده، نقد احادیث مهدویت از دیدگاه اهل سنت، ص ۱۲۵.

قرآن کریم از استقرار نظامی در آینده خبر میدهد که هیچگونه نا امنی در آن دیده نخواهد شد، «وَعَدَ اللَّهُ الَّذينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْض كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذِي ارْتَضي لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً». از این آیه استفاده می شود تا استقرار نظام خدا محور بر زمین، جامعه مؤمن، امنيت نخواهد داشت. ﴿وَ لَيُبَدِّلُّنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً»، اگر امنيت قبلاً تأمين باشد، دیگر دادن چنین نویدی بیفایده خواهد بود. این آیه به توسعه همهجانبه بهویژه، توسعه سیاسی و قدرت دینی اشاره دارد. بدون تغییرات بنیادین در جامعه امکان به دست أوردن چنين امرى محال است. امنيت با مفهوم وسيع أن، تنها با حاكميت يك نظام الهي، به دست رهبر عادل به وجود خواهد آمد آیه و روایات نیز به این مطلب اشاره دارد که چنین امنیتی در عصر ظهور محقق خواهد شد.<sup>۲</sup>

### ٣-, فاه اقتصادي

بعد از ظهور امام مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف)، اقتصاد جامعه دگرگون خواهد شد. اقتصاد نقش موثر در جامعه دارد، نه نقش مطلق. برخی جامعه شناسان غربی همچون مارکس و مارکسیسها که اقتصاد را زیربنای همه چیز (حتی دین، مذهب، اخلاق و...) میدانند. البته در مقابل اینها، برخی دیگر از دانشمندان اقتصادی غربی مانند پارتو، کروچه، سورل، ٔ ابنشتاین و ادوین فاگلمان وغیره  $^{a}$  دیدگاه مارکس و همفکرانش را در این زمینه رد و نقد نموده اند. دیدگاه مارکسیستی در دین جایگاهی ندارد زیرا اسلام زیر بنا دانستن اقتصاد را مردود میداند، در عین حال نقش اقتصاد و تأثیر آن را در جامعه مىپذيرد.



۱. نور/ ۲۴،۵۵.

٢. ر.ك: محمد بن ابراهيم، نعماني، الغيبة للنعماني، ص ٢٤٠.

۳. ر.ک: کارل مارکس، سرمایه، ج ۱، ص ۶۵ به بعد.

۴. ر.ک: ه.استیوارت هیوز، آگاهی و جامعه، ص ۵۷.

۵. مکاتب سیاسی معاصر، ص ۸.

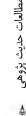
قرآن برخورداری جامعه از اقتصاد سالم را امری لازم میداند. همین طور اقتصاد را برای جامعه انسانی مایه حیات دانسته، به عقلای عالم هشدار میدهد که نباید اقتصاد به دست سفيهان و بي خردها بيافتد: «و َ لا تُؤْتُوا السُّفَهاءَ أَمْوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قياما». ` قرآن به اقتصاد تنها نگاه ابزاری نمی کند، بلکه به آن نگاه ارزشی دارد، لذا حدود و قیود آن را نیز مطرح نموده است. در این آیه ثروت را مایه قوام زندگی، تحرک و حیات بخش مردم معرفی نموده است. واژه قیام، از قوام گرفته است و قوام به نظم دهنده و قوام بخشنده امری را گویند. ٔ آیه نقش اقتصاد را در زندگی فردی و اجتماعی بسیار حائز اهمیت دانسته است. بدون اقتصاد پویا، جامعه از رشد و توسعه باز میماند.

استاد جوادی اَملی درباره تحصیل و دوست داشتن عاقلانه مال را خیر و فضیلت دانسته، ّ نقش ثروت را در جامعه با نقش خون در بدن مقایسه می کند و مینویسد: «گردش نامنظم ثروت در جامعه نیز همانند گردش نامتعادل خون در بدن برای جامعه مشکلات فراوانی را به بار می آورد: همان گونه که ناهماهنگی در گردش خون، برخی از اعضای بدن را فلج می کند، گردش ناهماهنگ ثروت میان مردم نیز زندگی اقشار محروم جامعه را فلج و نظام جامعه را مختلّ می کند و فاصله طبقاتی شدیدی ایجاد می گردد». آ

در روایات اهل سنت یکی از برکات مهم عصر ظهور رشد و توسعه همهجانبه اقتصادی معرفی شده است. روایات از پرشکوه ترین دوران حیات بشر سخن می گویند که در آن بزرگترین مسئله امروزی بشر حلشده است. اقتصاد چنین رشدی سریع به خود خواهد گرفت که درنتیجه آن، انقلاب بزرگی بنام «بینیازی» را جوامع انسانی تجربه خواهند حاه علوم السالي ومطالعات قريم نمود.

حاکم نیشابوری از رسول خدا (صلی الله علیه وآله وسلم) با سند معتبر روایتی را نقل مى كند كه أن حضرت (صلى الله عليه وآله وسلم) در أن از خروج امام مهدى (عج الله

۱. نساء/۵.



٢. ر.ك: محمدجوادبلاغي نجفي، آلاء الرحمن في تفسير القرآن، ج٢، ص١٢.

۳. عبدالله جوادی آملی، تسنیم، ج ۱۷، ص ۳۴۰.

۴. پیشین، ج ۱۷، ص ۳۴۲.

تعالى فرجه الشريف) سخن گفته، از جمله فرمودند: «و يعطى المال صحاحاً و تكثر الماشية و تعظم الامة». اين روايت در نظر بسيارى از علماى اهل سنت همچون: حاكم و ذهبى؛ آلبانى؛ آرناووط؛ و بستوى، «صحيح» است. اين روايت از ابن مسعود هم نقلشده است. در اين روايت از كثرت و تقسيم عادلانه ثروت سخن بميان آمده است. ابن ماجه قزوينى از رسول خدا (صلى الله عليه وآله وسلم) روايت ديگرى نقل مى كند كه فرمودند:

«یکون فی امتی مهدی. فتنعم فیه امتی نعمة لمینعموا مثلها قط. تؤتی اکلها و لاتد خر منهم شیئاً و المال یومئذ کدوس فیقوم الرجل فیقول یا مهدی اعطنی فخذ». فروان ثروت بهقدری است که هر کس مطالبه کند بدون هیچ پیش شرطی به وی عطا می شود.

روایت احمد بن حنبل دورنمای آن عصر را این چنین ترسیم نموده است. «یقسم المال صحاحاً، فقال له رجل: ماصحاحاً؟ قال: بالتسویة بین الناس. قال: و یملا الله قلوب امة محمد غنی و یسعهم عدله حتی یأمر منادیاً فینادی فیقول، من له فی المال حاجة؟ فمایقوم من الناس الارجل، فیقول: ائت السادن یعنی الخازن فقل له: المهدی یأمرک ان تعطینی مالاً فیقول له: أحث حتی اذا جعله فی حجره و ابرزه ندم، فیقول:

ثروبشكاه علوم النابي ومطالعات فريحي

۱. المستدرك، ج ۵۵۸،۴.

۲. حاکم، پیشین.

٣. سلسله الاحاديث الصحيحه، ج ٢، ص ٣٢٨، ش ح ٧١١.

۴. الاذاعه، ص ۱۴۰.

۵. المنتظر، المهدى، ص ١٤٥.

۶. هندی، متقی، کنزالعمال، ج ۱۴، ص ۲۷۳.

۷. سنن ابن ماجه، ج ۲، ص ۱۳۶۷.

کنت اجشع امة محمد نفساً او عجز عنی ماوسعهم؟ قال: فیرده، فلایقبل منه، فیقال: این الاناخذ شیئاً اعطیناه». در این روایت بیانشده که مردم از ثروت بینیاز میشوند تا اینکه اعلام میشود که هر کس ثروتی نیاز داشته باشد، بگیرد! نکته قابل توجه این است که باوجود اعلام، هیچکس برای گرفتن پول و ثروت از جا تکان نمیخورد! تنها شخصی بلند میشود و ثروتی می گیرد اما از این کار خود پشیمان میشود.

روایت بعدی نیز از بی نیاز مردم و فراوانی ثروت در جامعه مهدوی حکایت دارد. ترمذی از ابوسعید خدری روایت آورده که او می گوید ما از حوادث بعد از وفات پیامبر از خود آن حضرت (صلی الله علیه وآله وسلم) پرسیدیم که چه خواهد شد؟ در پاسخ فرمودند: «ان فی امتی المهدی یخرج یعیش خمساً او سبعاً او تسعاً زید الشاک. قال: قلنا: و ماذاک؟ قال: سنین، قال: فیجیء الیه الرجل فیقول: یا مهدی! اعطنی اعطنی، قال: فیحثی له فی ثوبه مااستطاع ان یحمله». آبرخی دانشمندان اهل سنت اصل این حدیث را «متواتر»، می دانند. آ

همه این گونه روایات بر توسعه یافتن اقتصاد اسلامی در عصر ظهور دلالت دارند که با استقرار یافتن حکومت عدل همراه رهبر الهی، جامعه انسانی به بینیازی مطلق دست خواهد یافت؛ و در آن دولت کریمه حتی حقوق بگیر پیدا نخواهد شد. فقر بهطور مطلق ریشه کن می شود. چون نظام اقتصادی اسلام به دست رهبر صالح، به مرحله اجرا در آمده است.

١. مسند احمد، ج ٣، ص ٣٧.

۲. سنن ترمذی، ج ۴، ص ۱۰۰.

۳. تهذیب سنن الترمذی، ج ۲، ص ۵۱.

دوفصلنامه مطالعات حديث پژوه



در برخی روایات معتبر اهل سنت سخنان فراوان نسبت به واکنش هستی در مقابل رفتار مردم بیانشده است. در برخی روایات اهل سنت، از مسرور شدن اهل آسمان و زمین، حتی پرندگان در هوا، ماهیها در دریا، مردگان در قبور، خبر میدهند! برخی روایات، از عکسالعمل طبیعت مانند آمدن بارانهای فراوان، سبزهها، فراوانی میوهجات، بیرون نمودن خزانهها توسط زمین نیز سخن گفته است. حذیفه از پیامبر (صلیالله علیه وآله وسلم) چنین روایت آورده که آن حضرت فرمود:

«...يفرح به اهل السماء و اهل الارض و الطّير و الوحوش و الحيتان فى البحر و تزيد المياه فى دولته و تمد الانهار و تضعف الارض أكلها و تستخرج الكنو». اهل آسمان و زمين، پرنده، وحشىها و ماهىها در دريا به او خوشاند. در دولت او، آب زياد و رودها جارى خواهد شد و زمين خوراكىهاى خود را افزون خواهد ساخت و معدنها را استخراج خواهد كرد. اميرالمؤمنين (عليهالسلام) در روايتى طولانى فرمود: «و يزرع الانسان مداً يخرج سبعمائة مد، كما قال الله تعالى: كَمَثُلِ حَبَّة المنبَت سبع سنابل في كُلِّ سننمبلة مِّائَة حَبَّة و آللَّه يُضعف لِمَن يَشاء ه." از ابوسعيد خدرى روايت شده كه آن حضرت (صلى الله عليه وآله وسلم) فرمود: «تنعم أمتى فى زمن المهدى نعمة لميتنعموا مثلها قط، ترسل السماء عليهم مدراراً و لاتدع الارض شيئاً من نباتها اللا أخرجته». أز ابوسعيد خدرى روايت ديگرى نيز از رسول خدا (صلى الله عليه وآله وسلم) نقل شده است كه تحولات ايجاد شده در عصر ظهور اثرات اين چنانى دارد كه حتى مردگان آرزوى زندگى مى كنند:

۱. یوسف، مقدسی شافعی، عقدالدرر، باب ۷، ص ۱۴۹.

۲. پیشین، باب ۹، ص ۲۰۰.

۳. بقره/۲۶۱.

۴. پیشین، ص۱۴۵.

«ينزل بأمتى فى آخر الزمان بلاء شديد من سلطانهم لميسمع بلاء اشد منه حتى تضيق عنهم الارض الرحبة و حتى يملاء الارض جوراً و ظلماً لايجد المؤمن ملجأ يلتجى اليه من الظلم فيبعث الله عزوجل رجلاً من عترتى فيملا الارض قسطاً و عدلاً كما ملئت ظلماً و جوراً يرضى عنه ساكن السماء و ساكن الارض لاتدخر الارض من بذرها شيئاً الا اخرجته و لاالسماء من قطرها شيئاً الا صبه الله عليهم مدراراً يعيش فيهم سبع سنين او ثمان او تسع. تتمنى الاحياء الاموات مما صنع الله عز وجل بأهل الارض من خيره». كسترش رحمت الهى بر بندگان در أن عصر طورى است كه همه عالم به أن واكنش نشان مىدهند حتى مردگان در قبر أرزوى زندگى در زير سايه حكومت أن حضرت (عج الله تعالى فرجه الشريف) را دارند. اين گونه روايات از توسعه خير و بركات همهجانبه در جامعه مهدوى تصريح دارند.

#### ٥-عزت امت

برخی روایات اهل سنت، از جمله برکات مادی و معنوی آن عصر را بیان نموده، از برکت عزت و عظمت امت مسلمان سخن گفته است. از ابوسعید خدری روایت شده که رسول خدا (صلی الله علیه وآله وسلم) در ضمن بیان ویژگیهای آن دوران فرمودند: «یخرج فی آخر امتی المهدی، ... و تَعظم الامّة».

حاکم نیشابوری نیز از ابوسعید روایت آورده که آن حضرت (صلیالله علیه وآله وسلم) در آن نیز از عظمت و عزت مسلمین سخن گفته است. آمروز امت مسلمان به درد ذلت مبتلا شده است. عظمت خود را نوکری به مستکبران عالم تلاش میکنند. قرآن عزت را از

۱. حاکم، نیشابوری، المستدرک، ج ۴، ص ۴۶۵.

۲. یوسف، مقدسی شافعی، عقدالدرر، باب ۷، ص ۱۴۴.

٣. المستدرك، ج ٤، ص ٥٥٨.

پیامدهای ایمان میداند، «و َ لِلّهِ الْعِزّةُ و َ لِرَسُولِهِ و َ لِلْمُؤْمِنِينَ». جامعه وقتی عزت دار می شود که با خدا و نمایندهاش، ارتباط داشته باشد. ارزش جامعه مبتنی بر جهان بینی توحیدی آن است. در اصل این جهان بینی توحیدی است که به جامعه عزت می بخشد. قرآن منشأ عزت را گفتار پاکیزه و رفتار نیک میداند، که از جهان بینی الهی سر می زند و در دوران حکومت معصوم به اوج خود می رسد. تغییر جامعه از ضد ارزشها به ارزشها، از برکات عصر ظهور است. جامعهای باعزت است که دارای نظام مستقل، حکام با بصیرت و برخوردار از پشتیبانی مردمی باشد. قرآن و روایات چنین جامعهای را جامعه عصر مهدوی ترسیم نموده است، لذا در دعای افتتاح توصیه ترغیب به سوی دولتی شده که موجب عزت مسلمین و ذلت منافقین خواهد شد، «اللّهُمَّ انّا نَرْغَبُ الَیْکَ فِی دَوْلَة کَریمَة، تُعِزُ بها الاسْلامَ وَ اهْلَهُ، وَ تُذِلِّ بِهَا النّفاق وَ اهْلَه». در آن عصر اسلام به تمام معنی بر همه جهان حاکمیت خواهد داشت و با اجرائی شدن دستورات آن، امت نیز به عزت واقعی دست خواهد یافت.

### ٦-تشكيل حكومت واحد جهانى

یکی دیگر از برکات عصر ظهور را تشکیل حکومت واحد جهانی دانست. در روایات متعدد اهل سنت از دولت جهانی حضرت مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف) سخن بمیان آمده است. درآیات قرآنی نیز به همین موضوع اشارهشده است. تشکیل دولت جهانی بدون یک نظام واحد جهانی و رهبر واحد جهانی امکان ندارد، آیه «هُوَ الَّذی أُرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدی وَ دینِ الْحَقِّ لِیُظْهِرَهُ عَلَی الدِّینِ کُلِّهِ وَ لَوْ کَرِهَ الْمُشْرِکُونَ»، الره بر چنین مدعایی دلالت

۱. منافقون/۶۳.

۲. فاطر /۳۵.

٣. سيد ابن طاووس، الإقبال بالأعمال، ج ١، ص ١٤٢.

۴. توبه/ ۳۳.

تمام دارد. در این آیه، هدف بعثت پیامبر اسلام (صلیالله علیه وآله وسلم) غالب نمودن دین اسلام به عنوان یک نظام برتر و برحق، بر همه ادیان جهانی دانسته است.

جمله «و دین الْحَقِّ لِیُظْهِره عَلَی الدین کُلّه» میرساند که دین اسلام بر همه ادیان عالم غلبه مییابد. معنای غلبه یافتن این است که همه مردم دارای ادیان مختلف از اسلام عالم غلبه مییدا کنند، سپس آن را بهعنوان دین قبول کنند و از ادیان دیگر تبری جویند. از طرف دیگر با توجه به تاریخ اسلام، در هیچ مقطعهای از زمان، اسلام بر همه ادیان غلبه نیافته است و امروز اکثریت انسانها بر ادیان دیگر هستند. طبق آمارها، امروز جمعیت بشر، بیش از هفت میلیارد نفر هستند و تنها یک و نیم میلیارد مسلمان داریم. این یعنی اقلیت مسلمانان در مقابل دیگران را تداعی میکند. قرآن در این آیه از تکامل تاریخی دین اسلام خبر میدهد که روزی خواهد آمد که در آن روز اسلام بهعنوان دین برتر، بر همه ادیان غالب خواهد شد. نظام سیاسی اسلام بر همه نظامهای جهانی غلبه می یابد. نظام اقتصادی اسلام بر همه نظامهای جهانی غلبه می یابد. نظام اقتصادی اسلام بر همه نظامهای آمدی و سهود؛ همین طور در همه ابعاد سیاسی، نظامی، فرهنگی و…، دین اسلام حاکم میشود.

در آیه دیگر از حاکمیت مطلق مردم به استضعاف کشنده، بر مستکبران جهانی صحبت شده، «و َ نُریدُ اُنْ نَمُنَّ عَلَی الَّذینَ اسْتُضْعِفُوا فِی الْاُرْضِ و َ نَجْعَلَهُمْ الْبِمَّةَ و َ نَجْعَلَهُم الْوارثِینَ». این آیه نیز حرکت تکاملی تاریخ را بازگو میکند. در این آیه قلمرو حکومت مستضعفین را همه روی زمین دانسته است و در آیه دیگر نیز رهبران چنین دورانی را صالحان دانسته که بر همه جهان حکومت خواهند نمود، «و َ لَقَدْ کُتَبْنا فِی الزّبُور مِنْ بَعْدِ الذّکْرِ اُنَّ الْاُرْضَ یَرِثُها عِبادِی الصَّالِحُونَ». در آیه دیگر نیز از استخلاف مردم صاحب اندیشه و عمل را بر همه جهان دانسته و خبر از تسلط نظام ارزشی آنان صحبت شده است و از امنیت کامل جهانی سخن گفته و اشاره به بندگی آنان در مقابل حق شده است،

۱. قصص /۵.

۲. انبیاء / ۱۰۵.

«وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِي الْتَضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَلَذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَلَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَلْفَاسِقُونَ». أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَ مَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ». \

در برخی روایات فر یقین، آیات مطرحشده را ناظر به حکومت جهانی مهدوی دانسته است.  $^{7}$  همینطور در این گونه آیات، از حرکت تکاملی تاریخ و جوامع اشارهشده است. مردم باید برای رسیدن به چنین مقطعهای سعی فراوان از خود نشان دهند، نظامهای فاسد جهانی را به مردم معرفی کنند. دوشاخه ی برجسته دولت مهدوی، اقتصاد همگانی و امنیت جهانی است،  $^{7}$  این دو شاخه به گوش همه مردم جهانی برسد تا آنان با بصیرت و آگاهی کامل به سوی زمینه سازی به چنین نظامی حرکت کنند. در برخی روایات حتی مدت عمر دولت آن حضرت نیز اشاره شده است.  $^{7}$ 

باید دانست که روایات اهل سنت بر حکومت واحد جهانی، توسط امام مهدی در آخر الزمان اتفاق دارند و این دولت، همه نظامهای فاسد و دولتهای خو کامه را از بین خواهد برد. مفهوم سیاست را توسعه خواهد داد و چهره واقعی سیاست را بهصورت «مدیریت جهانی»، آشکار خواهد نمود.

ژونبشگاه علوم النانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم النانی

۱. نور،۲۴، ۵۵.

۲. ر.ک: تفسیر فرات الکوفی، ص ۴۸۱؛ عبیدالله بن احمد، حسکانی، شواهد التنزیل، ج۱، ص ۵۵۵، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، ج۷، ص ۱۰۶

٣. ر.ک: نگارنده، نقد احادیث مهدویت از دیدگاه اهل سنت، ص ١٣٣.

۴. ر.ک: ابن ابی شیبه، المصنف، ج ۷، ص ۵۱۲.

در روایات اهل سنت برخی شاخصههای اصلی عصر ظهور مطرحشده است. در عصر ظهور برکات الهی جامعه را دربر خواهد گرفت. استقرار عدالت، ایجاد امنیت، رفاه اقتصادی، واکنش مثبت عالم، عزت امت و تشکیل حکومت واحد جهانی از مهمترین برکات این دوره بهحساب می آید. روایات مطرحشده در این زمینه از اسناد معتبر و متن بسیار متقن برخوردار می باشند. با توجه به اصل مطرحشده، «عرض حدیث بر قرآن» نیز با این روایات سازگاری تام دارد. تحقق برکات مطرحشده در منابع اهل سنت، تنها با دولتی همخوانی دارد که در رأس امور آن یک رهبر الهی باشد. روایات مطرحشده چنین رهبری را امام مهدی (عج الله تعالی فرجه الشریف) معرفی نموده است.



## منابع و مأخذ

- ۱. قرآن کریم
- ٢. انصارى، محمدعلى، ترجمه نهج البلاغه، تهران: منشورات نوين، بي تا.
- ۳. ابن ابى شيبه، ابوبكر عبدالله، المصنف (فى الاحاديث و الاثار)، بيروت: دارالكتب العلمية،
  ١٩٩٥ م.
  - ۴. ابن حنبل، امام احمد، مسند احمدبن حنبل، دارالفكر، بي جا، بي نا، بي تا.
    - ۵. ابن سوره، محمد بن عیسی، سنن الترمذی، بیروت: دارالفکر، ۱۹۹۴ م.
- ابن عاشور، محمد طاهرشاذلی، اصول النظام الاجتماعی، فی الاسلام، قاهره:
  دارالسلام،۱۴۲۶ ق.
  - ٧. ابن عساكر، على، تاريخ مدينه دمشق، تحقيق على شيرى، بيروت دارالفكر، ١۴٢١ ق.
- ٨. ابن كثير، اسماعيل بن عمر بن كثير دمشقى، البداية و النهاية، بيروت: دار الفكر، ١٤٠٧ ق.
  - ٩. ابن ماجه قزوینی، محمد بن یزید، سنن ابن ماجه، بیروت: دارالکتب العلمیه، بی تا
- ۱۰. ابنشتاین، ویلیام ادوین فاگلمان، مکاتب سیاسی معاصر، ترجمه حسینعلی نوذری، انتشارات نقش جهان،۱۳۷۶ ش.
- آلبانی، محمد ناصرالدین، قصهٔ المسیح الدجال و نزول عیسی، عمان: المكتبهٔ الاسلامیه،
  ۱۱. آلبانی، محمد ناصرالدین، قصهٔ المسیح الدجال و نزول عیسی، عمان: المكتبهٔ الاسلامیه،
  - ١٢. آلباني، محمد ناصر، سلسلة الاحاديث الصحيحة، مكتبة المعارف، الرياض، ١٩٩١م.
  - ١٣. برزنجي، محمد بن عبدالرسول، الاشاعة الاشراط الساعة، بيروت: دارالهجرة، ١٩٩٥م.
- ۱۴. بستوى، عبدالعليم عبدالعظيم، المهدى المنتظر (في ضوء الاحاديث و الاثار الصحيحة)، مكه: المكتبة المكية دار ابن حزم، ۱۹۹۹م.
- ۱۵. بشوی، محمد یعقوب، نقد احادیث مهدویت از دیدگاه اهل سنت، قم: مرکز جهانی علوم اسلامی،۱۳۷۴ ش.
  - ١٤. بلاغي، محمد جواد نجفي، آلاء الرحمن في تفسير القرآن، قم: بنياد بعثت، ١٤٢٠ ق.

- ١٧. بلخي، مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل بن سليمان، بيروت: دار إحياء التراث،١۴٢٣ ق.
  - ۱۸. جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، قم: اسراء، ۱۳۷۹ ش.
  - ١٩. جوادي آملي، عبدالله، آداب فناي مقربان، قم، اسراء.
- حسكانى حاكم، عبيد الله، شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تهران: سازمان چاپ وانتشارات وزارت ارشاد اسلامى، ۱۴۱۱ ق.
- ۲۱. حنبل بن اسحاق، الفتن (جزء حنبل بن اسحاق)، تحقیق عامر حسن صبری، بیروت: دارالبشائرالاسلامیه، ۱۹۹۸م.
  - ٢٢. راوندي، قطب، الخرائج و الجرائح، مدرسه امام مهدى، بي جا، بي تا.
- ۲۳. رضایی اصفهانی، محمد علی، تفسیر قرآن مهر، انتشارات پژوهش های تفسیر وعلوم قرآن،۱۳۸۷ ش.
- ۲۴. سور آبادی، ابوبکر عتیق بن محمد، تفسیر سور آبادی، تهران، فرهنگ نشرنو، ۱۳۸۰ ش.
  - ٢٥. سيد ابن طاوس، الإقبال بالأعمال الحسنة، نهران: دار الكتب الإسلامية، ١٣۶٧ ش.
    - ٢٤. سيوطي، جلال الدين، الحاوي للفتاوي، بيروت: دارالكتب العلمية، ١٩٨٨م.
- ۲۷. شافعی، محمد بن یوسف، البیان فی اخبار صاحب الزمان، قم: موسسهٔ النشر الاسلامی،۲۷. شافعی، محمد بن یوسف، البیان فی اخبار صاحب الزمان، قم: موسسهٔ النشر الاسلامی،
  - ۲۸. شامزئی، نظام الدین، عقیده ظهورمهدی، کراچی: الفیصل پرنتر، بی تا.
- ۲۹. شبلنجي، مؤمن بن حسن، نورالا بصار في مناقب ال بيت النبي المختار، بيروت: دارالكتب العلمية،۱۹۹۷م.
- ٣٠. صدوق، محمّد بن على بن بابويه قمى، من لا يحضره الفقيه، قم: دفتر انتشارات اسلامي،١٤١٣ ق.
- ۳۱. طباطبائی؛ محمدحسین، تفسیرالمیزان، قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعه ی مدرسین حوزه علمیه، ۱۳۷۴ ش.
  - ٣٢. طبراني، سليمان، المعجم الكبير، قاهره، مكتبه ابن تيميه، بي تا.

- ۳۳. طبرسی، فضل بن حسن، مجمع البیان فی تفسیر القرآن، تهران: انتشارات ناصر خسرو،۱۳۷۲ ش.
  - ٣٤. طبري، محمدبن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفه، ١٤١٢ ق.
    - ٣٥. طنجي، عبدالله بن عبدالقادر، تهذيب السنن الترمذي، مغرب: دارالمعرفة، بي تا.
      - ٣٤. طنطاوي، محمد، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، بي جا، بي نا، بي تا.
- ٣٧. عباد، عبدالمحسن، محاضرة حول الامام المهدى والتعليق عليها، تهران: مطبع گلشن، ١٣٠٢ق.
  - ٣٨. عسقلاني، ابن حجر، فتح الباري، بيروت: دارلكتب العلمية،١٩٩٧م.
  - ٣٩. فتحي، سيد عبده، الاسلام و العداله الاجتماعيه، اسكندريه، موسسه شباب الجامعه، ٢٠٠٩ م.
- ۴٠. فضل الله، محمد، تفسير من وحيي القرآن، بيروت: دار الملاك للطباعة و النشر،١۴١٩ ق؛
- ۴۱. قادری، محمد طاهر، القول المعتبر فی الامام المنتظر، لاهور: منهاج القران پبلیکیشنز، ۲۰۰۲م.
  - ۴۲. قرشى، على اكبر، قاموس قرآن، تهران: دار الكتب الإسلامية، ١٣٧١ ش.
  - ٤٣. قرطبي، احمد، الجامع لاحكام القرآن، بيروت: داراحياء التراث العربي، ١٩٨٥م.
    - ۴۴. قمی، علی بن ابراهیم، تفسیر قمی، قم: دار الکتاب ۱۳۶۷ ش.
    - ۴۵. قندوزی حنفی، سلیمان، ینابیع المودهٔ، قم: مکتبهٔ بصیرتی، ۱۹۶۶م.
- ۴۶. قنوجی، محمدحسن، الأذاعهٔ بماکان و مایکون بین یدی الساعهٔ، تحقیق عبدالقادرالأرناؤوط، بیروت: دار ابن کثیر، ۱۹۹۹م.
- ٤٧. كتاني، محمد بن جعفر، نظم المتناثر، في الحديث المتواتر، مصر، دارالكتب السليفة، بي تا.
- ۴۸. کوفی، فرات بن ابراهیم، تفسیر فرات الکوفی، تهران: سازمان چاپ وانتشارات وزارت ارشاد اسلامی، ۱۴۱۰ ق.
- ۴۹. گنابادى، سلطان محمد، تفسير بيان السعادة في مقامات العبادة، بيروت: مؤسسة الأعلمى للمطبوعات،١۴٠٨ ق.

- ۵۰. مارکس، کارل، سرمایه، ترجمه حسن مرتضوی، تهران، آگاه،۱۳۸۶ ش.
  - ۵۱. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار، بيروت، موسسه الوفاء.
- ۵۲. مزى، جمال الدين ابى الحجاج يوسف، تهذيب الكمال (فى اسماء الرجال) بيروت: دارالفكر، ۱۹۹۴م.
  - ۵۳. مشوخي، ابراهيم المهدى المنتظر، اردن: مكتبة المنار، ۱۹۸۴م.
- ۵۴. مغربى شافعى، احمد، ابراز الوهم المكنبون من كلام ابن خلدون، اصفهان: مكتبهٔ الامام امير المومنين، بي تا.
- ۵۵. مقدسى شافعى، يوسف، عقد الدرر فى اخبار المنتظر، تحقيق عبدالفتّاح محمد الحلو، بى جا، بى نا، بى تا.
  - ۵۶. نعماني، محمد بن ابراهيم، الغيبة للنعماني، شرصدوق، بي جا، بي تا.
  - ۵۷. نیشابوری، ابو عبدالله حاکم، المستدرک علی الصحیحین، بیروت: دارالمعرفه، بی تا.
- ۵۸. هندى، على بن حسام الدين متقى، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٩٨٩ م.
- ٥٩. هيتمي، ابن حجر، الصواعق المحرقة (على اهل الرفض والضلال، الزندقة)، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٧م.
- .۶۰ هیوز، هـ استیوارت، آگاهی و جامعه، ترجمه عزت الله فولادوند، تهران، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی،۱۳۷۳ ش.

برتال جامع علوم اتنافي