Scientific Journal
The History Of Islamic Culture and Civilization
Vol. 12, Spring 2021, No. 42

Scientific Research Article

نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی دوره ۱۲، بهار ۱۴۰۰، شماره ۴۲ مقاله علمی ـ پژوهشی صفحات ۵۲ ـ ۳۳

# بایستههای تحقق علوم انسانی متناسب با تمدن نوین اسلامی

عليرضا شيرزاد\* على الهامي\*\*

### چکیده

پژوهش حاضر با هدف تبیین بایسته های علوم انسانی به عنوان یکی از پایههای فکری در ایجاد تمدن نوین اسلامی و بررسی وظایف اندیشمندان مسلمان با روش توصیفی ـ علّی سامان گرفته است. یافتههای پـژوهش نشان می دهد بخشی از بایستهها جنبه مقدماتی داشته که عبارتند از: «هویت بخشی به دانشمندان مسلمان» که مانع نگاه پرستش گرایانه به جلوه های مادی تمدن غربی است، «وحدت و انسجام میان اندیشمندان اسلامی» که با ترویج مفهوم «امت» و اندیشه منجی و انسجام میان اندیشمندان اسلامی» که با ترویج اسلامی» که سبب شناخت عمیق قرآن و احادیث در جهت تولید علم می گردد. بخش دیگر بایستهها، به مرحله أخذ علم مرتبط بوده که عبارتند از: «تولید علم با اتکای بر مبانی اسلامی» و «نظامسازی بر اساس علوم انسانی اسلامی» که براساس مبانی اسلامی، نظامهای منسجم که متشکل از گـزارههای دینـی است ایجاد می شود.

# واژگان کلیدی

علوم انسانی، تمدن اسلامی، مبانی علم، نظام سازی، علوم اسلامی.

\*. دانشجوی دکتری مدرسی قرآن و متون اسلامی دانشگاه معارف اسلامی قم (نویسنده مسئول).

ashirzad125@gmail.com a\_elhami@tums.ac.ir ۱۳۹۹/۱۰/۱۳ تاریخ پذیرش:

\*\*. استادیار گروه معارف اسلامی دانشگاه علوم پزشکی تهران. تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۲/۲۸

# طرح مسئله

ایجاد تمدنی نوین بر اساس آموزههای اسلامی، همواره دغدغه اندیشمندانی بوده که با نگاهی دوراندیشانه، تعالیم اسلام را پاسخگوی بشرِ درحال پیشرفت میدانستند. این دغدغه در طول تاریخ با روشنگری متفکرانی همچون سید جمال الدین اسدآبادی، محمد عبده، سید قطب و ... زنده نگه داشته شده و سرانجام با انقلاب اسلامی به رهبری امام خمینی شی بذرهای ایجاد تمدن نوین اسلامی در میان مسلمانان سراسر جهان نهاده شده و در جهت محقق شدن این هدف متعالی گامهای عملی برداشته شد.

آنچه که امروزه شاهد آن هستیم، این بوده که هر دولت یا حکومت دغدغهمند دینی که در ممالک اسلامی تشکیل شده، حداکثر توانی که داشته این بوده که زمینه اجرای احکام فقهی اسلام را در سطح جامعه محقق نماید که در واقع همان انجام واجبات، ترک محرمات و اجرای حدود شرعیه است (فقه بالمعنی الأخص). اما تمدن اسلامی ـ که مرتبهای فراتر از یک حکومت اسلامی و در حقیقت غایت نهایی نظام معرفتی اسلام است ـ خود را به اجرای کلیه معارف اسلامی که احکام فقهی نیز جرئی از آنهاست ملزم میداند (فقه بالمعنی الأعم). به عنوان نمونه از منظر حکومت اسلامی، یک پدر در جایگاه سرپرست خانواده، مسئول تأمین نفقه فرزندان خویش است اما در نظام متمدن اسلامی افزون بر آن، مسئولیت تربیت دینی فرزندان و مهیا نمودن آنها برای نقش آفرینی در پازل تمدنی آینده را نیز بر عهده دارد، لذا بر همین اساس است که برای پیدایش تمدن نوین اسلامی، نیازمند نظامهای گوناگونی همچون نظام تربیتی، نظام سیاسی و نظام اقتصادی هستیم تا همه احکام و معارف اسلامی در کنار یکدیگر و برای رسیدن به هدفی مشخص دیده شوند. به عبارت دیگر هدف تمدن نوین اسلامی، حاکمیت آموزههای نظاممند اسلام در جهت تحقیق رفیه مادی و تعیالی معنوی مدرم جامعه است که مرتبه عالی آن را در حکومت حضرت مهدی شاهد خواهیم بود.

از سویی دیگر، نگاه تمدنی به علوم انسانی برای نظام جمهوری اسلامی ایران که داعیه دار تحقق آموزههای دین در همه ابعاد زندگی بشری است، ضرورتی انکار نشدنی دارد. علوم انسانی به دانشهایی اطلاق می گردد که به کنش و اندیشه بشر می پردازند، دانشهایی همچون روانشناسی، جامعه شناسی، اقتصاد و علوم سیاسی، نمونه هایی از علوم انسانی هستند. آیا می توان بدون داشتن یک نظام اقتصادی اسلامی و صرفاً با حذف موارد خلاف فقه رایج از اقتصاد غرب که مبتنی بر نظام سرمایه داری است، ادعای تحقق اقتصادی بر پایه آموزه های اسلام را در جامعه داشت؟ به همین جهت است که امام خمینی همین بصیرت اقتصادی، اطلاع از کیفیت برخورد با اقتصاد

حاکم بر جهان و دانستن نقاط قوّت و ضعف قطب سرمایه داری را از ویژگیهای یک مجتهد جامع الشرایط می دانستند. ۱

بدیهی است که ایجاد چنین تمدن عظیمی که با آرمان تحقق کلیه آموزههای اسلامی در میان افراد جامعه شکل می گیرد، بدون داشتن زیرساختهای فکری مبتنی بر علوم انسانی، آن هم از نوع تمدنساز آن ممکن نخواهد بود. علوم انسانی رایج همچون جامعه شناسی، روان شناسی، اقتصاد، مدیریت و دیگر دانشهای نظیر آنها هرکدام در مسیر تحقق جامعه متمدن، کارکردی تعیین کننده خواهند داشت. درنتیجه برای رسیدن به این مقصود لازم است که بایستهها و مختصات علوم انسانی که بتواند یافتههایی تمدنساز را ارائه نماید، مشخص نمود تا به کمک آن در جهت تحقق تمدن نوین اسلامی گام برداریم. بایستههایی که علاوه بر اینکه ناظر به یافتههای پژوهشی در حوزه علوم انسانی است، ناظر به عملکرد پژوهشگران و دانشمندان این حوزه نیز می باشد.

# پیشینه پژوهش و وجه نوآوری

در موضوع ارتباط علوم انسانی و تمدن نوین اسلامی، مقالاتی منتشر شده است: «مبانی فلسفی و جایگاه علوم انسانی در تمدن نوین اسلامی» نام مقالهای است که توسط آقای محمد نبیزاده در مجله اندیشه تمدنی اسلام به چاپ رسیده است. پژوهشگر در این مقاله تنها راه دستیابی به تمدن اسلامی را حرکت به سمت علوم انسانی اسلامی دانسته که برای رسیدن به این هدف بایستی با دینی نمودن مبانی، علوم انسانی را در مسیر صحیحی قرار داد.

«تبارشناسی روشهای تحقیق در علوم انسانی در مسیر تمدن ایرانی ــ اسلامی» عنوان مقالـهای است که از آقای جهانیار بامداد صوفی در مجله مطالعات مدیریت به چاپ رسیده است. محقق با ریشهیابی مبانی معرفت شناسی، هستی شناسی و روش شناسی علوم مدرن به این نتیجه رسید که خواستگاه بسیاری از روشهای متداول علمی در علوم انسانی که مورد استفاده پژوهشگران قرار می گیرند، به قرنها قبـل در مسیر تمدن ایرانی اسلامی برمی گردد.

«تولید علم اسلامی؛ راهبردی برای وحدت تمدنی جهان اسلام» مقاله دیگری است که توسط آقای حسن ناصر خاکی و همکاران وی در مجموعه مقالات دومین کنگره بینالمللی علوم انسانی اسلامی به چاپ رسیده است. پژوهشگران این نوشتار با مقایسه دو تمدن اسلام و غرب به این نتیجه رسیده اند که: همچنان که علم مدرن غربی مبنای شکل گیری تمدن مدرن غرب بوده است، علوم

۱. خميني، صحيفه نور، ج ۲۱، ص ۲۸۹.

انسانی اسلامی نیز می تواند مبنای شکل گیری یک تمدن واحد در گستره وسیع جهان باشد. همچنین در ادامه، اسلامی سازی علوم، راهکاری برای تحقق وحدت تمدنی و عاملی برای انسجام جهان اسلام در قالب یک هویت مشترک بین المللی عنوان شده است.

همانگونه که ملاحظه شد، بخشی از پژوهشهایی که تاکنون در این زمینه صورت گرفته، صرفاً به بررسی مبانی علوم انسانی ـ اسلامی پرداختهاند و پارهای دیگر به ارتباط اسلامیسازی علوم انسانی در تحقق وحدت تمدنی بسنده نمودهاند اما در مقالات مذکور به بسیاری از ابعاد علوم انسانی و نقش آنها در تمدن نوین اسلامی که محور انسانی متناسب با تمدن نوین اسلامی که محور اساسی پژوهش حاضر است، اشاره نگردیده است. ازاینرو نگاشته پیشرو به نوبه خود، جدید و نوآورانه است، در این نوشتار سعی برآن است که با بررسی کاستیهای علوم انسانی رایج و نیز ملاحظه افق تمدنی اسلام، بایستههای تحقق علوم انسانی متناسب با تمدن نوین اسلامی، با رویکردی کاربردی ـ تمدنی بیان شود.

#### هویت بخشی به دانشمندان مسلمان

آنچه می تواند مسیر نهضت علمی جهان اسلام را با کُندی روبرو نماید، وجود نگاه «پرستش گرایانه» به جلوههای مادی رشد علمی غرب در میان عدهای از اندیشمندان اسلامی است که می تواند مانعی در راه نوآوری و تولید انواع علوم و دانشهای روز از جمله علوم انسانی با مقتضیات تمدن اسلامی باشد. رویکردی که تنها راه پیشرفت یک ملت را تکیه به دستاوردهای علمی غرب می داند.

ریشههای تاریخی این نوع نگاه را می توان به شکستهای پی در پی جوامع اسلامی، به ویژه بعد از جنگ جهانی اول، از کشورهای استعمارگر غربی مرتبط دانست که اندیشمندان مسلمان آن عصر را هرچه بیشتر مرعوب قدرت غرب نمود. از نگاه کشورهای استعمار شده، «علم و فناوری جدید، عاملی بود که انگلیس و فرانسه را قادر می ساخت تا بخش بزرگی از جهان را مستعمره خود کنند. این تشخیص کشورهای اسلامی، موجب پدید آمدن مفهوم «همپای غرب شدن» و نیز عطشی سیرابناپذیر برای کسب علوم جدید شد». البته عطش کسب علوم جدید به تنهایی، نه تنها مضر نیست بلکه لازم است، اما فراموشی پیشینه و دستاوردهای علمی مسلمانان در طول تاریخ اسلامی، خطری است که نباید از آن غافل شد. البته با پیروزی انقلاب اسلامی و دمیده شدن روح استقلال و القای هم می توانیم» در سراسر جامعه، این نگاه مرعوبانه به غرب در عرصههای گوناگون کاهش یافت اما

۱. اقبال، *اسلام و علم*، ص ۱۴.

با این وجود نیز «برخی از اساتید دانشگاهها آنچنان شیفته و یا مرعوب غرب شدهاند که گویا هرچه سخن درست است در غرب بیان شده و با انتقال این روحیه خود به دانشجویان، فضا را برای هرگونه خلاقیتهای علمی میبندند». آری؛ فراموشی پیشینه علمی و درنتیجه عدم خودباوری، نتیجهای غیر از این نخواهد داشت.

به نظر میرسد آنچه که می تواند در رفع نگاه پرستش گرایانه مؤثر واقع شود، «هویت بخشی» به دانشمندان مسلمان است. همچنانکه که بایستی عوامل عقب ماندگی علمی در زمان حاضر را بررسی نمود، لازم است عوامل پیشرفت علمی مسلمانان در برخی از ادوار تاریخ نیز مورد بررسی قرار گیرد، زیرا داشتن یک عقبه علمی شکوفا می تواند منبعی راهگشا برای دانشمندان مسلمان و سبب بازسازی هویت علمی آنها گردد. نمی توان فراموش نمود که «از قرن سوم تا قرن نهم هجری، مسلمانان در زمینه های مختلف علمی و فناوری پیشگام زمان خود بوده اند.» همچنین نفوذ علمی اسلام در ابعاد گوناگون بر جهان مسیحیت و نیز مسئله انتقال علوم از جوامع اسلامی به جوامع غربی که هریک مایه افتخار و یک پیشینه غرورآمیز علمی است، غیرقابل انکار است. ویلیام دورانت، وابستگی اروپای مسیحی به علوم اسلامی را این گونه بیان نموده است:

اروپای مسیحی، غذاها، شربتها، داروها، شیوه درمان، اسلحه، انگیزه هنری، ابزارها، فنون صنعت، تجارت، قوانین و راههای دریایی را از اسلام فرا گرفت و غالباً لغات آن را نیز از مسلمانان اقتباس کرد. علمای اسلامی ریاضیات، طبیعیات، شیمی، ستارهشناسی و پزشکی یونان را حفظ کردند و به کمال رسانیدند و این میراث یونانی را که بسیار غنی تر شده بود به اروپا انتقال دادند. هنوز هم اصطلاحات علمی عربی در زبانهای اروپایی فراوان است.

به دلیل اینکه بخشی از مشکلات ما در حوزه علوم انسانی وابسته به آن است که افرادی از داخل و خارج از کشور درصدد القای روحیه ناامیدی و نیز تحقیر دانشمندان اسلامی در برابر تمدن غرب هستند، توجه به این تاریخ تمدنیِ غرورآمیز مسلمانان در سدههای مختلف و اینکه بخشی از تمدن غرب مرهون زحمات دانشمندان اسلامی است، می تواند الهام بخش رسیدن به تمدنی نوین در سراسر ممالک اسلامی باشد.

۱. سوزنچی، «تأملی در باب بایسته های تحول در علوم انسانی»، مجله راهبرد فرهنگ، ش ۵، ص ۱۷ ـ ۱۶.

۲. بكار، *تاريخ و فلسفه علوم اسلامي*، ص ۲۳۶.

۳. دورانت، تاریخ تمدن، عصر ایمان، ص ۴۳۳.

#### وحدت و انسجام میان اندیشمندان اسلامی

هنگامی که نظریات مختلف در باب ظهور یا افول تمدن اسلامی را مرور می کنیم با عوامل مختلفی روبرو می شویم که یکی از کلیدواژههای به نسبت پُربسامد در این زمینه، «وحدت و انسجام» جامعه اسلامی است که «فقدان آن موجب افول تمدن اسلامی خواهد بود». این فقدان وحدت در جوامع اسلامی، سالیانی طولانی است که گریبانگیر مسلمانان بوده و تفاوتهای قائل شده میان عرب و عجم، موالی و غیرموالی و نیز فرق مختلف اسلامی، از عوامل زمینه ساز در ایجاد شکاف میان امت اسلامی است.

در شرایط فعلی نیز نمی توان انکار نمود که ایجاد یک تمدن نوین بر پایه تعالیم اسلامی ملزم به حضور اندیشمندان ممالک اسلامی و مشارکت آنها در تولید علوم تمدنی خواهد بود. در نتیجه برای رسیدن به چنین هدف والایی \_ یعنی تحقق تمدن نوین اسلامی \_ نیازمند به یک گفتمان همگانی میان دانشمندان و پژوهشگران مسلمان خواهیم بود. به نظر می رسد برای دستیابی به یک گفتمان همگانی، افزون بر متقاعد شدن اندیشمندان مسلمان نسبت به ضرورت تشکیل تمدن نوین اسلامی، دو عامل دیگر نیز نقش آفرینی می کنند:

یک. ترویج مفهوم امت، نه مفهوم ملت: با ظهور اسلام و تشکیل حکومت اسلامی توسط پیامبراکرم منه تمام مسلمانان با نژادها و قبائل مختلف، تحت یک لوای واحد به نام «امت» قرار گرفتند، خداوند متعال نیز در قرآن کریم مکرراً از واژه امت برای جامعه مسلمین استفاده نموده است: «وکَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا» مختله مفهوم «امت اسلامی» در دوران بعدی اسلام نیز حتی با گسترش مرزهای اسلامی باز هم مفهوم «امت اسلامی» در میان مسلمین رواج داشت، چنان که استفاده از واژه امت در خطبهای که امام صادق شخطاب به مردم زمان خویش ایراد میفرمود، شاهدی بر این مدعاست. \*

اما با وجود تأکید اسلام بر امت گرایی، یکی از آسیبهای مهم دوران استعمار بر جوامع اسلامی، جایگزینی مفهوم غربی «ملی گرایی» به جای مفهوم فراملی «امت» بود. «این جایگزینی به ظهور واحدهای سیاسی متمایزی که با مرزهای مشخصی تعیین میشد، انجامید که البته اسلام هیچ گونه

۱. زرین کوب، کارنامه اسلام، ص ۱۵.

۲. بقره (۲) ۱۴۳.

۳. آل عمران (۳) ۱۱۰.

۴. کلینی، *الکافی*، ج ۱، ص ۲۰۳.

تقسیم انسانها بر اساس فرهنگ و زبان را به رسمیت نمی شناسد». در یک امت واحده، تعارضات مذهبی و گوناگونیِ نژاد و زبان، رنگ باخته و همه مسلمین در راه هدف واحد یعنی تحقق تمدن نوین اسلامی گام برمی دارند.

دو. تکیه بر اندیشه موعود گرایی: با ترویج مفهوم امت اسلامی که بر مبنای دوری از اختلافات و تکیه بر اشتراکات مذهبی است، نوبت به ترویج آرمان مشترک امت اسلامی خواهد رسید که می تواند زمینه ساز ایجاد گفتمان علمی در میان اندیشمندان گردد.

در شرح مفهوم «عصبیت» که ابن خلدون آن را به عنوان «محور اصلی و نیروی محرکه ایجاد یک تمدن» مطرح میداند، آنظرات مختلفی مطرح شده که در این میان، عدهای آن را با مفهوم عصبیت مذهبی تبیین نمودهاند یعنی «همچنانکه برخی از تعصبات مذهبی به دلیل برخی اهداف سیاسی می تواند سبب تفرقه و جدایی امت اسلامی گردد، برخی از تعصبات مذهبی نیز وجود داشته که می تواند سبب همگرایی امت اسلامی گردد.» آبه همین منظور نقش عصبیت مذهبی البته از نوع همگرای آن را نمی توان در ایجاد تمدن نوین اسلامی نادیده گرفت و می توان با تحریک عصبیت مذهبی در میان دانشمندان اسلامی که ناشی از اشتراکات دینی آنهاست، در مسیر تولید یک علوم انسانی تمدن ساز نقش قابل توجهی ایفا نمود.

اما آنچه که لازم است به عنوان یک اشتراک مذهبی بر آن تکیه نمود، بایستی یک اعتقاد قدرتمند و البته تمدنساز باشد تا بتوان تمام اندیشمندان مسلمان را حول محور آن جمع نمود. در میان تمام اشتراکات مذهبی، آن اعتقادی که علاوه بر «آیندهنگر» بودن از خاصیت «انگیزهسازی» نیز در حرکت تمدنی برخوردار است، اعتقاد به «ظهور منجی در آخرالزمان» است که استقرار کامل تمدن نوین اسلامی در گرو برپایی حکومت ایشان محقق خواهد شد. «در نگاه تشیع و اهل تسنن، نهضت جهانی مهدی موعود مصرفاً مربوط به گروهی خاص نبوده بلکه علاوه بر امت مسلمان، حتی غیرمسلمانان نیز از حکومت عدالت محور حضرت بهرهمند خواهند شد». به همین جهت می توان با استفاده از این اعتقاد که بر مبنای روایات متواتری از پیامبر اکرم و اهل بیت است، به مثابه حلقه تسبیح، عموم مسلمانان را در جهت حرکت به سمت تمدنسازی سوق داد. درنتیجه به دلیل اینکه استقرار عدالت ِهمگانی و ایجاد یک تمدن بزرگ اسلامی، نیازمند مقدمهسازی است،

۱. اقبال، *اسلام و علم*، ص ۲۷۳.

۲. این خلدون، مقدمه، ج ۱، ص ۲۴۱.

۳. صفوی، *وحدت جهان اسلام*، ص ۴۱.

۴. فرمانیان، «جایگاه اَموزههای منجی موعود در اندیشه اهل سنت»، مجله شرق موعود، ش ۲، ص ۱۹۵.

دانشمندان اسلامی نیز وظیفه دارند تا با تلاش علمی خود در تولید علوم انسانیِ متناسب با تمدن نوین، زمینههای علمی آغاز چنین تمدنی را مهیا نمایند.

البته لازم به ذکر است که برخی تفاوتها نیز در اعتقاد به مسئله مهدویت و منجی آخرالزمان، در میان مذاهب اسلامی وجود دارد که این تفاوتها نباید زمینه را برای آغاز اختلافات و دوری از انسجام امت اسلامی که از ضروریات تحقق تمدن اسلامی است، بوجود آورد؛ به همین جهت تکیه بر اعتقاد موعودگرایی که مورد پذیرش شیعه و اهل سنت است، در پیشبرد رویکرد تمدنی و تلاش برای تحقق آن مؤثر خواهد بود.

# توانایی فهم متون عربی اسلامی

با توجه به اینکه نظام حاکم بر تمدن نوین اسلامی، اجرایی شدن تعالیم دین در همه ابعاد زندگی مردم را وظیفه خویش میداند، لذا علوم انسانی در صورتی میتواند نیازهای چنین جامعهای را برطرف نماید که تاحد ممکن، نظریاتش مبتنی بر آموزههای اسلامی و متّخَذ از آنها باشد. به همین جهت نمی توان فراموش نمود که رسیدن به این هدف والا نیازمند پیش زمینههایی است که یکی از مهمترین آنها، فهم صحیح و عمیق متون اسلامی، اعم از قرآن و احادیث است که به «زبان عربی» بیان شدهاند.

در طول تاریخ اسلام، زبان عربی مورد توجه ممالک اسلامی حتی دولتهای غیرعربزبان بوده اما با گسترش نفوذ کشورهای استعمارگر، به تدریج زبان استعمارگران جایگزین زبان عربی شده است. «این امر وسیله ارتباط میان اجتماعات مسلمان را در کشورهایی که زبان عربی بهصورت زبان گفتاری به کار نمی رفت، از بین برد و نیز قرآن و مجموعه وسیعی از معارف سنتی را حتی برای طبقه تحصیل کرده، غیرقابل دسترسی کرد.» در نتیجه، عدم آشنایی اندیشمندان مسلمان با زبان عربی و در نتیجه عدم فهم متون عربی، آنان را از بسیاری از منابع اصیل اسلامی که به زبان عربی بود، بینصیب گذاشت و این مسئله خطری است که می تواند در سرعت غربی نمودن جوامع اسلامی مؤثر باشد.

البته ممکن است این سؤال مطرح شود که با وجود ترجمه شدن قرآن و احادیث و نیز وجود کتب تفسیر قرآن، دیگر لزومی به آموزش قواعد زبان عربی برای محققان نیست و از طریق همین متون ترجمه شده نیز میتوان از منابع دینی، استفادههای علمی نمود. پاسخ این است که اولاً هنوز بخش قابل توجهی از احادیث ترجمه نشده است، ثانیاً نمی توان ترجمه را با «فهم» متون عربی یکسان دانست زیرا اصولاً فرایند فهم متون عربی پس از ترجمه لغات آن آغاز شده و کاربرد ترجمه صرفاً

۱. اقبال، اسلام و علم، ص ۲۷۳.

برگرداندن عبارات است که با ایجاد نوعی زبان مشترک، خواننده ترجمه را به مثابه یک عرب زبان خواهد نمود، چنانچه اگر ترجمه برای فهم عبارات عربی کافی بود دیگر هیچ عرب زبانی نباید در فهم متون عربی مشکل میداشت و حال آنکه هیچ عرب زبانی از فهم قرآن و احادیث بیناز نیست. از سویی دیگر وجود تفاسیر قرآن نیز نمی تواند به صورت کافی نیاز محققان را در تولید علم برطرف کند زیرا علاوه بر اینکه ممکن است بسیاری از مسائل و موضوعاتی که محقق به دنبال آن است در تفاسیر به آن پرداخته نشده باشد، به دلیل اینکه قرآن یک معجزه فراعصری است، به مرور زمان عمق معنایی بیشتری از آن ظاهرشده که با مطالعه تفاسیر گذشته بدست نمی آید.

درنتیجه، دانشمند یا پژوهشگری می تواند عهده دار تولید علوم انسانی متناسب با تمدن نوین اسلامی باشد که علاوه بر تخصص خود در یکی از رشته های علوم انسانی، با قواعد فهم زبان عربی نیز آشنا بوده و بتواند از سرچشمه های وحی، پاسخگوی نیازهای علمی یک جامعه متمدن باشد.

# تولید علم با اتکای بر مبانی اسلامی

آنچه که در حال حاضر مشهود است، ورود نظریات متعدد در حوزه علوم انسانی به جوامع اسلامی است که از مبانی غیراسلامی همچون «انسان محوری» و «اصالت حس» در غرب سرچشمه گرفته و شاکلههای علوم انسانی را در جوامع مذکور پیریزی نموده و متأسفانه توسط دانشمندان و دانشجویان ممالک اسلامی در حال ترویج است. البته در طول تاریخ برخی از اندیشمندان اسلامی سعی در «تهذیب» علوم انسانی غربی از مطالب خلاف آموزههای اسلامی بودهاند که «سید محمد نقیب العطاس» نمونهای از آنان است.

وی اعتقاد داشت که «نخستین وظیفه ما در رویارویی با چنین علومی، جدا نمودن عناصری است که مشتمل بر مفاهیم کلیدی سازنده فرهنگ و تمدن غرب است.» اما این رویکرد ویرایشی یا تهذیبی به علوم انسانی \_ که البته سالهاست در جوامع اسلامی جریان دارد \_ با وجود ضرورت انکار

۱. پسندیده، «درآمدی بر روش شناسی فهم معارف روانشناختی از احادیث»، *مجله علوم حدیث*، ش ۴۵، ص ۹۰. ۲. علی تبار فیروزجایی، «بررسی تطبیقی مبانی انسان شناختی علم دینی و علم سکولار»، *مجله قبسات*، ش ۲۱، ص ۴۹ ـ ۴۸. ۳. العطاس، *اسلام و دنیوی گرایی*، ص ۱۵۴.

نشدنیاش، تنها قدم اول، و نه تنها قدم در مواجهه با علوم وارداتی است زیرا اثر مبانی بر علوم در بسیاری از اوقات ظاهر نبوده و بهطور پنهان به جهت دهی و هدف گذاری علوم پرداخته و تنها با نگاه فلسفی عمیق می توان تنافی علوم وارداتی را با روح اسلام کشف نمود.

به نظر میرسد، پدیده «سکولاریزم» یا جدایی دین از همه عرصههای علمی و اجتماعی، اصل حاکم بر تمام مبانی دانش غربی و در نتیجه پایهگذار علوم انسانی رایج در غـرب باشـد و علـیرغـم اعتقاد دانشمندان غربی به خداوند و ادیانی همچون مسیحیت و یهودیت، آنچه که مورد غفلت آنان قرار می گیرد، نقش خداوند و تعالیم آسمانی در فرایند تولید علوم اعم از روش و محتواست. در نتیجـه با توجه به اینکه اندیشه جدایی دانش از دین در تمام مبانی غربی ریشـه دوانـده اسـت، بـه جهـت روشنتر شدن این اثرپذیری علوم، با لحاظ چشمانداز تمدنی اسلام، رابطه هریک از مبانی هسـتیشناسی، انسان شناسی و معرفتشناسی با علوم انسانی بررسی خواهد شد.

### ۱. انسان شناسی

نوع نگاه نظریهپرداز به ماهیت و اوصاف انسان و نیز تعریفی که از انسان در هریک از محیطهای علمی اسلامی یا سکولار ارائه میشود، میتواند در جهتدهی و به عبارت کاملتر «هویتبخشی» علوم انسانی، نقش اساسی ایفا نماید. براستی چگونه میتوان از جامعهای با تمدن نوین اسلامی سخن گفت درحالی که علوم انسانی آن جامعه صرفاً بر پایه ابعاد مادی انسان بنا شده و هدف زندگی انسان را چیزی جز لذت بردن نمیداند؟! به تعبیر دکتر نصر:

سخن گفتن از امکان آیندهای خوش یا صرفاً آیندهای برای بشریت بدون تغییر بنیادین در برداشت از ماهیت انسان که در حال حاضر مورد قبول همگان است، چیزی نیست مگر رویایی خیالانگیز و زودگذر.

نگاه تمدن غرب به انسان، که از فضای سکولار حاکم بر آن تبعیت می کند، نگاهی بـر محـور اصالت انسان و پرداختن به تمام تمایلات او در زندگی است که از آن به «اومانیسم» تعبیر می کنند. «این مکتب در واقع با انگیزه تمرّد و عصیان در برابر نگاه کلیسای قرون وسطی بـه انسان در اروپا شکل گرفت». کلیسایی که انسان را بی اختیار در برابـر بزرگان کلیسا و موجـودی ذاتاً گنـه کـار می دانست. البته اومانیسم صرفاً به معنای بها دادن به ارزشها و تمایلات بشـری نیسـت بلکـه نفـی

۱. نصر، نیاز به علم مقدس، ص ۹۳.

<sup>2.</sup> Humanism.

۳. ديويس، *اومانيسم*، ص ۱۷.

خداوند و فرامین او نیز از دیگر اصول این مکتب است که می تواند در راه رسیدن به تمایلات انسانی خلل ایجاد نماید. در نتیجه «انسان به معنای واقعی، خودش خالق خودش است و در نتیجه وظیفه اوست که معیارها و اهداف زندگی اش را تعیین نموده و خودش نیز باید راه را به سوی آنها بگشاید.» این مبنا می تواند به تمام اقسام علوم انسانی «جهتدهی» نموده و با تعیین مسیر پژوهشی دانشمندان، محتوایی با هدف تأمین نگاه اومانیسمی در جامعه تولید نماید. درنتیجه نه تنها به ایجاد تمدن نوین اسلامی کمک ننموده بلکه جامعه را بیش از پیش به سمت تمدن و فرهنگ غرب سوق می در دانش حقوق اومانیسمی، اصل بنیادین، آزادی مطلق همه انسانهاست و اگر قانونی نیز وضع می شود، به دلیل رعایت حال دیگران و عدم محدود شدن آزادی آنان است.

درنتیجه به دلیل اینکه «هویت علم، محصول نظام فکری و اجتماعی انسان است.» در جهت تحقق جامعهای با تمدن اسلامی بایستی ابتدا با استنباط نظر اسلام پیرامون انسان و اهداف او از متون دینی، نظام فکری دانشمندان آن جامعه با مبانی انسان شناختی اسلامی شکل گیرد تا آنان از دریچه دین به انسان نگریسته و تولید دانش نمایند.

#### ۲. معرفت شناسي

یکی از مبانی اثرگذار در تولید علوم انسانی که بیشتر به فرایند تولید علی مربوط می گردد، مبانی معرفت شناسی آست که تغییر در هریک از این مبانی می تواند معرفتی متمایز از دیگر معرفت ها را به ارمغان آورد. البته اهمیت این مبنا صرفاً به فرایند کسب دانش محدود نمی شود بلکه «ارزیابی و اعتبارسنجی دانش های تولید شده» آنیز از دیگر ثمرات پرداختن به این مبناست. لازم به ذکر است که هریک از دیدگاههای معرفت شناسی در طول تاریخ علم به دلیل اینکه از مبانی هستی شناسی و ارزشی مخصوص به خود پیروی می کردند لذا به دو دسته دینی و سکولار تقسیم می شدند، در نتیجه علوم انسانی حاصل از آنها نیز قاعدتاً دینی یا سکولار می بود. در مکتب سکولار، اداره کننده و تولید کننده علم، خود انسان است و منابع فعال کسب معرفت در منابعی نهفته است که انسان بدان مجهز شده، لذا در این چشم انداز، مهمترین منبع معرفتی یعنی وحی، از حوزه فعالیت فکری و اجتماعی انسان کنار زده می شود. (

۱. براون، فلسفه و ایمان مسیحی، ج ۲، ص ۲۳۳.

۲. نبیزاده، «مبانی فلسفی و جایگاه علوم انسانی در تمدن نوین اسلامی»، مجله اندیشه تمدن اسلام، ش ۲، ص ۱۱۲.
 3. epistemology.

<sup>4.</sup> Laudan, science and values: the aims of science and their role scientific debate, p. 349.

۵. ایمان و همکارش، «اَسیبشناسی روش توسعه علوم انسانی در ایران»، *مجله راهبرد فرهنگ*، ش ۱۹، ص ۳۸.

در نتیجه آسیب شناسی آن می تواند در رسیدن به یک جامعه متمدن اسلامی نقش مهمی ایفا نماید. ریشه حذف وحی و منابع آسمانی از روشهای کسب معرفت را نیز می توان به «چالش و معارضه دیانت مسیح با آموزههای عقلانی مرتبط دانست». این مسئله به پیدایش «عقل گرایی» افراطی در فرهنگ غرب منجر شده نگرشی معرفت شناختی که معتقد است تنها مرجع کسب معرفت، تواناییهای نهفته در وجود خود آدمی است و آنچه منشاء ماورایی دارد، یا به طور کلّی مورد انکار است و یا مرجعیّت آن پذیرفته نیست. به طور کلی، «بی اعتمادی به سنتها و شرایع دینی و خودبسندگی عقل مرجعیّت آن پذیرفته نیست. به طور کلی، از خصوصیات این نوع عقل گرایی شمرده می شود». آ

اما معرفتشناسی سکولار به عقل گرایی خویش نیز پایبند نبوده و به مرور زمان دایره کسب دانش را بیش از پیش محدودتر نموده و اصالت را به دادههای حسّی و مشاهده پدیدهها داده است که به «تجربه گرایی» معروف است. «این نگرش که از دیدگاههای «ویلیام اکام» در قرن چهاردهم میلادی نشئت گرفته به این مطلب اشاره دارد که تنها منبع دانش، تجربه است و هر ادعای معرفتی باید مورد آزمایش تجربی قرارگیرد و از قواعد آن تبعیت نموده تا به عنوان حقیقتی صحیح مورد پذیرش قرارگیرد. یکی از مهم ترین اثرات نگرش معرفت شناسی بر علوم انسانی را می توان به یکسان انگاشتن علوم انسانی با «علوم طبیعی» در روش، هدف و موضوع دانست و آنقدر این نگرش بر علوم انسانی سایه می افکند که روان شناسی یک علم طبیعی است». همورا حیالت اعلام می کند که «روان شناسی یک علم طبیعی است». همورا حیالت است به علی کند که «روان شناسی یک علم طبیعی است». همورا حیالت می کند که «روان شناسی یک علم طبیعی است». همورا حیالت در کتاب خود، به صواحت اعلام می کند که «روان شناسی یک علم طبیعی است». همورا حیالت در کتاب خود، به صواحت اعلام می کند که «روان شناسی یک علم طبیعی است».

البته این یکسان نگری علوم انسانی با علوم طبیعی با انتقاداتی از سوی برخی فیلسوفان غربی نیـز روبرو شده که «افرادی همچون «هانریخ ریکرت» و «ویلهلم دیلتای» به عنوان پیشگامان آنـان، معتقـد بودند که تفاوت اساسی میان علوم انسانی و علوم طبیعی در «موضوع»، «هدف» و «روش» وجـود دارد». میان انتقادات و همچنین چالشهای فراگیر در مسیر تجربه گرایی، همچنان شـاهد سـیطره ایـن نگاه بر علوم انسانی هستیم که از جنبه تمدنی می توان اثرات این نگرش را در موارد زیر مشاهده نمود:

۱. قدردان قراملک*ی، سکولاریزم در مسیحیت و اسلام، ص ۸۸* 

۲. شجاعی زند، عرفی شدن در تجربه مسیحی و اسلامی، ص ۱۳۵.

<sup>3.</sup> William Ockham.

۴. محمدی، «تجربهگرایی و نقد آن»، م*جله دین و سیاست*، ش ۱۱ و ۱۲، ص ۱۰۵.

<sup>5.</sup> James, The Principles of Psychology, p. 183.

<sup>6.</sup> Heinrich Rickert.

<sup>7.</sup> Wilhelm Dilthey.

۸. مصباح، «نقد و بررسی مبانی تجربه گرایی در علوم انسانی»، مجله اسراء، ش ۱۱، ص ۱۲۴.

یک. حذف گزارههای وحیانی و برخی معارف دینی که قابلیت آزمون پذیری تجربی را ندارند: این مسئله با محدود نمودن منابع کسب دانش به محسوسات، علوم انسانی را از معارف عظیم و خطاناپذیر وحی بیبهره مینماید که بدون تردید این امر مانعی بزرگ در ایجاد تمدنی است که بر یایه دانشی خواهد بود که برگرفته از منابع اصیل اسلامی است.

دو. حذف ارزش گذاری و عدم قضاوت اخلاقی نسبت به واقعیتهای علمی: این مسئله یعنی به خدمت گرفتن علوم مختلف برای پیشرفتهای مادی بشر اما بدون در نظر گرفتن پیوستهای اخلاقی و مفاسد حاصل از آنها، هر چند این مسئله از جامعهای با مبانی انسان شناسی اومانیسمی بعید نخواهد بود.

لازم بهذکر است که رسیدن به تمدن نوین اسلامی، به معنای حذف روش تجربی و آزمایشگاهی از علوم انسانی نیست زیرا بسیاری از نتایج علمی، با مشاهده و بررسی کمیِ روابط دو متغیر حاصل می گردد، درنتیجه آنچه که در این بحث مورد نظر خواهد بود، در این دو نکته خلاصه می گردد: «عدم انحصار واقعیتهای علمی به محسوسات و امور مشاهده پذیر که می تواند به عنوان یک خطای عقیدتی به پژوهشهای دانشمندان علوم انسانی جهت دهد» و نیز «عدم اکتفا به روش مشاهده و آزمون در کسب معرفت که یک محدودیت بزرگ برای علوم انسانی در حوزه منابع تولید علم خواهد بود.»

### ۳. مبانی هستی شناسی

یکی دیگر از مبانی علوم انسانی که به نوع نگاه اندیشمندان یک جامعه نسبت به ماهیت جهان پیرامونی و نیز اجزای آن مرتبط است، مبانی «هستی شناسی» است که مبانی «جهان بینی» نیر بر آن اطلاق می گردد. «هستی شناسی به معنای مطالعه چیستی است» یعنی آنچه که در این عالم وجود دارد چیست و چه ماهیتی داشته و چگونه عمل می کند. در واقع هستی شناسی، عهده دار پاسخ به تمام سؤالاتی است که از جوهره دنیا و اشیاء موجود در آن، پرسیده می شود.

«در جوامع غربی، هنگامی که روش کسب معرفت به عقل گرایی و سپس تجربه گرایی محدود شد، شناخت هستی و اجزای آن نیز صرفاً بهوسیله ابزار تجربی و مشاهدات آن امکان پذیر گردید و به مرور زمان، هستی شناسی فلسفی و دینی جای خود را به هستی شناسی علمی (تجربی) داد». آین محدود شدن ابزار شناخت جهان، سبب شد که اندیشمندان غرب، از بسیاری از ویژگیهای هستی همچون «اهداف آفرینش» و «قوانین حاکم بر دنیا» که می توانست نتایج پژوهشهای آنان را نیز تغییر دهد، غافل شوند و

<sup>1.</sup> Ontology.

<sup>2.</sup> Crotty, The Foundations of Social Research: Meaning and Perspective in the Research Proces, p. 10. ه. بلیکی، استراتژیهای پژوهشهای اجتماعی، ص ۳۷.

در نهایت، منجر به پایهریزی علوم انسانی مبتنی بر جهان بینی سکولار گردد.

البته روشن است که لازمه رسیدن به اهداف انسانها در مکتب اومانیسیم، داشتن یک دنیای عاری از هر نوع قید و بند و ضوابط محدود کننده است تا انسانها بتوانند در آن، هرنوع تصرفی برای رسیدن به اهداف مادی خود داشته باشند. اما بر خلاف این دیدگاه که هرگونه تصرفات در این دنیا را در راستای اهداف مادی نگر خود تنظیم مینماید، هستی شناسی دینی «با وضع چهارچوبهای معینی برای تصرف در هستی، میزان مصرف را به مقدار رفع نیازمندیهای جامعه دینی معین نموده که آن نیز در راستای اهداف بندگی و آخرت است». ا

از سویی دیگر همچنان که توجه به «اهداف» هستی و کشف آن بر مبنای آموزههای اسلامی، از اهمیت برخوردار است، نمی توان از نقش «قواعد» هستی شناسی اسلامی در پیدایش علوم انسانی تمدن ساز غافل شد، به عنوان نمونه در صورتی که مبنای هستی شناسی دانش روان شناسی را «دنیای بدون رنج» در نظر بگیریم، آموزههای آن دانش نیز بر عدم محاسبه رنج \_ به عنوان بخش جداناپذیر زندگی \_ و همچنین صرفاً اندیشیدن به لذتها و شادیهای زندگی دلالت خواهد داشت و حال آنکه این مبنا علاوه بر اینکه مخالف آموزههای اسلامی آست، یک شناخت ناقص از دنیا بوده که می تواند پیامدهای منفی روان شناختی نیز داشته باشند. همچنین دانش اقتصادی که بر مبنای: «تلاشِ بیشتر = سود بیشتر» پیریزی شده، با دانش اقتصادی که با توجه به این قاعده هستی شناختی: «تلاش بیش از حد و نیز راههای حرام کسب روزی تأثیری در افزایش رزق نخواهند داشت» و لذا قائل به «تعادل در طلب روزی» است، هر کدام در اقتصاد جامعه اثرات متفاوتی خواهند داشت.

در نتیجه علاوه بر لزوم کشف اهداف هستی، استنباط قواعد هستی مرتبط با هریک از انواع علوم انسانی از متون اسلامی نیز امری ضروری خواهد بود زیرا علوم انسانی بر پایه شناخت ناقص و البته ناصحیح از آفرینش و سنن الهی در عالم، نمی تواند داعیه دار جامعه ای با تمدن نوین اسلامی باشد، جامعه ای که مبتنی بر آموزه های اصیل اسلامی آن هم در همه ابعاد زندگی است.

۱. خاکی قراملکی، تحلیل هویت علم دینی و علم مدرن، ص ۳۱۷.

<sup>7.</sup> اميرالمؤمنين على الدّنيا دار بالبلاء محفوفة. (تميمي آمدي، غررالحكم و دررالكلم، ص ١٠٤)

۳. از امیرالمؤمنین علی ﷺ نقل شده که این کلام را بسیار می فرمودند: به یقین بدانید که خداوند عزّوجل برای بنده، هرچند تلاش زیاد کند و شگردهای فراوان به خرج دهد و زحمت فراوان کشد، این امکان را قرار نداده که از آنچه در لوح محفوظ برای او در نظر گرفته شده، پیشی گیرد. (کلینی، الکافی، ج ۵، ص ۸۱)

### نظامسازی بر اساس علوم انسانی اسلامی

پس از اسلامی نمودن مبانی علوم انسانی، با اتکای بر این مبانی جدید، نوبت به بایسته بعدی یعنی تولید علوم انسانی مطابق با آموزههای اسلامی می رسد. در تعریف «علم دینی» و یکی از اقسام آن یعنی علوم انسانی اسلامی، تعاریف بسیاری ذکر شده که بررسی آنها از مجال این پژوهش خارج است اما برای رسیدن به هدف یک جامعه متمدن اسلامی که همان حاکم شدن آموزههای اسلام در همه ابعاد زندگی است، نمی توان بدون یک اقتصاد اسلامی، مدیریت اسلامی و یا روان شناسی اسلامی گامی برداشت، به همین جهت، یکی از معیارهای علم دینی، اخذ آموزههای تمدن ساز از متون اسلامی یعنی قرآن و احادیث است. با این وجود نمی توان انکار نمود که بسیاری از دستاوردهای تجربی بشر در حوزه علوم انسانی که در متون اسلامی به آن اشاره نشده است، می تواند در ایجاد یک تمدن اسلامی مؤثر باشد، به همین منظور اگر این دستاوردها، متکی بر مبانی اسلامی علوم و عاری از مبانی غـرب بـوده و مانانی نیز با تعالیم اسلامی نداشته باشد، می توان در جامعه متمدن اسلامی از آنها بهره برد.

اما مسئلهای که توجه به آن در این بحث از اهمیت بالایی برخوردار است، «کیفیت» یافته های علوم انسانی است که از متون اسلامی أخذ می گردد، اینکه آیا صرف تولید علوم انسانی از آیات و روایات، برای تحقق تمدن نوین اسلامی کافی است یا لازم است که چنین پـژوهشهایی با جهت گیریهای خاصی صورتپذیرفته تا نتایج حاصل از آن توانایی پاسخگویی به همه نیازهای یک جامعه متمدن را داشته باشد؟ به نظر میرسد برای اینکه بتوان کارایی دین را در وسعت یک تمدن به نمایش گذاشته و از ارائه تصویری ناقص از اسلام جلوگیری نمود، لازم است که با نگاه «نظامسازی» به آموزههای اسلامی رجوع نمود. در نگاه نظام مند آنچه که از مفاهیم و گزارههای اسلامی در تولید علوم انسانی اسلامی استفاده می شود، صرفاً به عنوان عناصر تشکیل دهنده خرده نظامهایی همچون نظام اجتماعی یا نظام اقتصادی محسوب می گردند. همچنین این خرده نظامها نیز تحت یـک «نظام کلان» قرار گرفته اند و این نظام کلان همان نظام اسلامی حاکم بر یک جامعه متمدن خواهد بود.

در طول تاریخ معاصر، نظامسازی یا نگاه «مجموعه نگر» به دین در اندیشه بسیاری از روشنفکران دینی وجود داشته که البته توجه به این نگاه در آثار آیت الله سید محمدباقر صدر موج میزند. در نظر شهید صدر برای اینکه بتوان یک نظام اقتصادی را از منظر اسلام ارائه دهیم، بایستی سیری از جزء به کل را در مفاهیم اسلامی طی کنیم زیرا در متون دینی کمتر مفاهیم کلی اقتصاد همچون عدالت اجتماعی و نفی طبقات اقتصادی بیان شده لذا با تعمیق در نصوص شرعی و فتاوای

۱. برای اطلاع بیشتر رجوع کنید به: کتاب در جستجوی علوم انسانی اسلامی، اثر عبدالحسین خسروپناه.

فقهی و از خلال تحلیل و بررسی مجموع نصوص و فتاوا میتوان به این احکام کلی رسید تا در تهیه نظام اقتصادی بر مبنای اسلام از آنها استفاده نمود. در نتیجه برای تشکیل عناصر یک خردهنظام همچون خردهنظام اقتصادی، به یک سری «عناصر کلی» که متکی بر گذارههای جزئی در متون اسلامی است، نیاز خواهیم داشت.

اما در نهایت، پس از کشف عناصر کلی، به منظور تشکیل یک خردهنظ ام، وجود سه شرط در مجموع عناصر لازم است:

یک. مبانی مشتر ک: در تشکیل یک نظام با دو نوع مبانی فکری روبرو هستیم، مبانی عام و مبانی خاص. مبانی عام همان مبانی انسان شناسی، هستی شناسی و معرفت شناسی هستند که تمام علوم و پژوهش های اسلامی مبتنی بر آن بوده که در بخش «تولید علم با اتکای بـر مبانی اسلامی» ایـن نوشتار اشاره شد، اما مبانی خاص در هریک از خرده نظامها متفاوت اسـت. مثلاً عناصـر عـدالت اجتماعی و مالکیت افراد که از متون دینی کشف شده است، علاوه بر اینکه متکی بر تمام مبانی عام است، متکی بر این مبنای خاص یا مشترک نیز میباشد که «مالکیت اموال، حـق ذاتی خداسـت و اوست که مالکیت اموال را در انسانها به ودیعت گذاشته است.» کی از فوایـد کشـف مبانی جزئی نسبت به هریک از خرده نظامها، شاکله بندی صحیح عقاید و افکار مردم جامعه است که عملی نمودن عناصر متکی بر مبانی به عهده آنهاست. بدون تردید تصور این معنا در میان مردم که صاحب حقیقی عاصل دنیا شخص دیگری است، تحقق عدالت اجتماعی را در میان آنان راحت تر می نماید.

دو. اهداف مشترک: کاربرد تشکیل یک نظام، به کارگیری عناصر در رسیدن به اهداف مشخصی در کوتاهترین راه است که آن اهداف نیز از متون دینی اخذ شده است. بدیهی است تنظیم عناصر مختلف در جهت تحقق هدفی واحد، می تواند با سرعت بیشتری منجر به تمدن سازی اسلامی شود.

سه. انسجام و هماهنگی میان عناصر: هریک از عناصر نظام در راستای تحقق اهداف مورد نظر خویش، بایستی بهصورت منسجم و هماهنگ، وظیفه خود را انجام دهند زیرا «در هر نظام، هریک از عناصر بر عناصر دیگر تأثیر داشته و هیچ یک از آنها اثری مستقل و جدای از مجموعه (نظام) برجای نمی گذارد». "به عنوان نمونه در نظام خانواده از منظر اسلام، تمامی عناصر کلی آن در جهت اهداف یک خانواده متعالی ـ که همان آرامش دنیوی و سعادت اخروی است \_ و بهصورت هماهنگ عمل می کنند.

۱. صدر، اقتصادنا، ص ۴۳۲.

۲. همان، ص ۴۳۹.

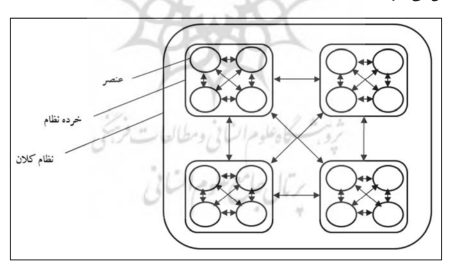
۳. واسطی، تگرش سیستمی به دین، ص ۸۹.

در نتیجه اگر پدر خانواده به عنصر «توجه به معیشت خانواده» بیش از عنصر «عبودیتِ اعضای آن نسبت به پرودگار» توجه نماید، عدم تعادل و در نتیجه غیرنظاممند شدن آن خانواده را درپی خواهد داشت.

پس از تشکیل نظامهای متعدد در حوزههای مختلف، تا زمانی که این خردهنظامها در ارتباط با یکدیگر به عنوان نظام کلان ملاحظه نشوند، نمی توان از اثر گذاری صحیح هریک از خردهنظامها در جامعه اطمینان حاصل نمود زیرا هریک از خرده نظامها برای تحقق کامل اهداف خود نیازمند مساعدت دیگر خردهنظامها هستند، به عنوان نمونه اجرایی نمودن تجویزات نظام اقتصادی اسلام، در برخی اوقات ممکن است از منظر روانی نیازمند شرایط مساعدی باشد که در این موقعیت نظام روان شناختی اسلام به یاری نظام اقتصادی می رسد و یا اجرایی کردن نظام اقتصادی در سطح جامعه، که بدون تردید نیازمند یک نظام مدیریتی صحیح بر پایه آموزههای اسلام است. لذا همچنان که هریک از عناصر یک تمدن در جهت تحقق هدف خاصی با یکدیگر در ارتباط هستند، هریک از خردهنظامها نیز در مسیر یک هدف واحد یعنی تحقق نظام کلان اسلامی، به صورت هماهنگ با یکدیگر در ارتباط خواهند بود.

در نتیجه به منظور تشکیل جامعه متمدن اسلامی نمی توان به صرف تولید علم از متون اسلامی حتی بر پایه مبانی دینی اکتفا نمود بلکه این تولید علم به مثابه مواد خامی است که برای تناسب آن با تمدن نوین، نیازمند یک نظامسازی متکی بر مبانی مشترک، اهداف مشترک و هماهنگی میان عناصر برای تشکیل یک خرده نظام است. این خرده نظامها نیز با داشتن یک ارتباط منسجم با یکدیگر، نظام کلان اسلامی را تشکیل خواهند داد.

شکل زیر نحوه ارتباط هریک از عناصر و خردهنظامها را با یکدیگر در مجموعه نظام کلان به نمایش می گذارد:



#### نتيجه

از بررسیهای به عمل آمده به این نتیجه میرسیم که برخی از لوازم تمدنی نوین اسلامی از لحاظ رتبی مقدم بر دیگر لوازم است. این تقدم از آن جهت است که پیش از آغاز تولید علوم انسانی تمدنساز، مقدماتی نیز باید محقق شود که بخشی از آنها اندیشهای و پارهای هم مربوط به تواناییها و ابزار عملی اندیشورزان و پژوهشگران است. بایستههایی که میتوان آنها را «پیش عملیاتی» نامید، عبارتند از: «هویتبخشی به فرهیختگان و دانشمندان اسلامی»، «گفتمانسازی علوم تمدنی میان اندیشمندان مسلمان» و «توانایی فهم متون عربی اسلامی». نمی توان نادیده انگاشت که وجود انگیزه قوی پیش از آغاز کارهای خطیر امری ضروری است و بدون آن نمی توان در دشواریهای کار مورد نظر استقامت نمود؛ ازهمین رو پیش از پرداختن به تولید علوم انسانی لیجاد انگیزه ای که ناشی از اقناع اندیشه است، برای محققان و دانشمندان این حوزه امری مهم تلقی می شود.

تصور یک پیشینه عظیم علمی در جهان اسلام به استناد اسناد و منابع معتبر تاریخی ـ تمدنی از یک سوی و وابستگی تمدن مدرن غرب به علوم اسلامی در زمان پیداش آن، بـه اعتراف اندیشـمندان دنیای غرب، مسئله است که دانستن آن برای هر اندیشمند مسلمانی دلگرم کننده، موجب خودباوری و استقرار هویت ملی است اما با این وجود نظر به اینکه رسیدن به تمدن نـوین اسلامی نیازمنـد اتحاد و همگرایی اندیشمندان سراسر جهان اسلام است؛ «ایجاد فضای گفتمانی» متکی بر پایه مفهوم «امـت» و دوری از اختلافات و کشمکشهای تعصبات مذهبی مبتنی بر تلاش برای تحقق آرمانهای مهـدویت (باور مورد اتفاق کلیه فرق اسلامی) از بایستههای اجتنابناپذیر تمدن نوین خواهد بود.

افزون بر این شرط دیگری نیز برای ورود به مرحله تولید علوم انسانیِ تمدنساز «آشنایی اندیشورزان مسلمان با قواعد فهم دقیق متون عربی به منظور کشف گذارههای علمی از آیات و روایات اسلامی» از دستاوردهای نظری است که این پژوهش بهدست میدهد. از سویی دیگر دو بایسته «تولید علم با اتکای بر مبانی اسلامی» و «نظامسازی بر اساس علوم انسانی ـ اسلامی» از لحاظ رتبی بعد از بایستههای «عملیاتی» نامگذاری نمود.

نتائج پژوهش نشان میدهد که علوم انسانی رایج در تمدن مادی غرب که به کشورهای اسلامی نیز ورود نموده، متکی بر مبانی مخصوص به خود، یعنی، متناسب با اندیشههای انسان محوری و تجربهگرایی تمدن غربی است و به هیچ وجه نمی تواند در ایجاد تمدن نوین اسلامی معطوف به اهداف آن کارساز باشد چه اینکه دانش متناسب با تمدن اسلامی، دانشی مبتنی بر آموزههای دینی بود که نیازمند مبانی مطابق با متن اسلام است تا بتوان بر مبنای آن علوم انسانی را از منابع اسلامی استخراج نمود.

# منابع و مآخذ

- ۱. قرآن کویم.
- ابن خلدون، عبدالرحمن، مقدمه، تهران، علمي و فرهنگي، ١٣٦٩.
- ۳. اقبال، مظفر، اسلام و علم، ترجمه فرشته ناصری و همکارش، مشهد، بنیاد پژوهش های اسلامی، ۱۳۹۱.
- ایمان، محمدتقی و همکارش، «آسیب شناسی روش توسعه علوم انسانی در ایران»، مجله راهبرد فوهنگ، ش ۱۹، ص ۲۷ ـ ۵۱، ۱۳۹۱.
  - ٥. براون، كالين، فلسفه و ايمان مسيحى، ترجمه ميكائيليان، تهران، علمى و فرهنگى، ١٣٨٤.
- ۲. بگار، عثمان، تاریخ و فلسفه علوم اسلامی، ترجمه محمدرضا مصباحی، مشهد، بنیاد یژوهشهای اسلامی، ۱۳۸۸.
- ۷. بلیکی، نورمن، استراتژی های پژوهش های اجتماعی، ترجمه هاشم آقابیگ پوری، تهران،
   جامعه شناسان، ۱۳۸۹.
- ۸. پسندیده، عباس، «در آمدی بر روش شناسی فهم معارف روانشناختی از احادیث»، مجله علوم حدیث،
   ش ۵۵، ص ۱۰۹ ـ ۸۸، ۱۳۸۶.
- ٩. تميمي آمدي، عبدالواحد بن محمد، غرر الحكم و درر الكلم، قم، دار الكتاب الإسلامي، ١٤١٠.
- ۱۰. خاکی قراملکی، محمدرضا، تحلیل هویت علم دینی و علم مدرن، قم، کتاب فردا، ۱۳۹۰.
  - خمینی، سید روحالله، صحیفه نور، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، ۱۳۸۹.
- ۱۲. دورانت، ویلیام جیمز، تاریخ تمدن، عصر ایمان، ترجمه آبوطالب صارمی و همکاران، تهران، علمی و فرهنگی، ۱۳۸۵.
  - ۱۳. دیویس، تونی، اومانیسم، ترجمه عباس مخبر، تهران، مرکز، ۱۳۷۸.
    - ١٤. زرين كوب، عبدالحسين، كارنامه اسلام، تهران، امير كبير، ١٣٦٩.
- ۱۵. سوزنچی، حسین، «تأملی در باب بایسته های تحول در علوم انسانی»، مجله راهبرد فرهنگ، شر ۵، ص ۲۷ ـ ۷، ۱۳۸۸.
  - 17. شجاعی زند، علیرضا، عرفی شدن در تجربه مسیحی و اسلامی، تهران، باز، ۱۳۸۱.
    - ١٧. صدر، سيد محمدباقر، اقتصادنا، قم، مركز الأبحاث للشهيد الصدر، ١٤٢٤.
  - ۱۸. صفوی، سید یحیی، وحدت جهان اسلام: چشم انداز آینده، تهران، شکیب، ۱۳۸۷.
- ۱۹. العطاس، سید محمد نقیب، *اسلام و دنیوی گرایی،* ترجمه احمد آرام، تهران، مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه تهران، ۱۳۷٤.

- ۲۰. علی تبار فیروزجایی، رمضان، «بررسی تطبیقی مبانی انسان شناختی علم دینی و علم سکولار»،
   مجله قبسات، ش ۷۱، ص ٤٧ ـ ۷۲، ۱۳۹۳.
- ۲۱. فرمانیان، مهدی، «جایگاه آموزههای منجی موعود در اندیشه اهلسنت»، **مجله مشرق موعود**، ش ۲، ص ۲۰۰ ـ ۱۸۵، ۱۳۸۲.
- ۲۲. قدردان قراملکی، محمدحسن، سکولاریزم در مسیحیت و اسلام، قم، دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۷۹.
  - ٢٣. كلني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران، دار الكتب الإسلامية، ١٤٠٧.
- ۲٤. محمدی، مسلم، «تجربه گرایی و نقد آن»، **دین و سیاست**، ش ۱۱ و ۱۲، ص ۱۳۸ ـ ۱۳۸۰، ۱۳۸۲.
- ۲۵. مصباح، علی، «نقد و بررسی مبانی تجربه گرایی در علوم انسانی»، مجله اسراء، ش ۱۱، ص ۱۶۲ ـ ۱۳۹، ۱۳۹۱.
- ۲۹. نبی زاده، محمد، «مبانی فلسفی و جایگاه علوم انسانی در تمدن نوین اسلامی»، مجله اندیشه تمدنی اسلام، ش ۲، ص ۱۱۵ ـ ۱۳۹۰، ۱۳۹۵.
  - ۲۷. نصر، سید حسین، نیاز به علم مقدس، ترجمه حسن میانداری، قم، مؤسسه طه، ۱۳۷۹.
  - ۲۸. واسطى، عبدالحميد، تكوش سيستمى به دين، مشهد، مؤسسه علوم و معارف اسلام، ١٣٨٨.
- 29. Crotty, Michael, *The Foundations of Social Research: Meaning and Perspective in the Research Process*, London, Sage Publications Ltd, first edition, 1988.
- 30. James, William, *The Principles of Psychology*, vol. 1, New York, Dover Publications, first edition, 1918.
- 31. Laudan, Larry, science and values: the aims of science and their role scientific debate, Oakland, University of California press, first edition, 1986.

