# Scientific Journal ISLAMIC REVOLUTION STUDIES

Vol. 17, Summer 2020, No. 61 Scientific Research Article نشریه علمی مطالعات انقلاب اسلامی دوره ۱۷، تابستان ۱۳۹۹، شماره ۶۰ مقاله علمی ـ پژوهشی صفحات: ۱۱۲ ـ ۹۱

# تبیین مبانی هستی شناسانه دیپلماسی در اسلام و بازخوانی اصول برآمده از آن

علی شیرازی\*

چکیده

پژوهش حاضر کنکاشی نظری است که می کوشد با ارائه معیارهایی هستی شناسانه، ضمن تبیین مفهومی اصول و جداسازی آن از مبانی، فروع، قواعد و الگوهای جزئی عملی، امکان قضاوت علمی درباره جایگاه و نسبت مفاهیم با یکدیگر را فراهم سازد. سپس آنچه را که در آثار موجودِ این حوزه از آنها بهعنوان «اصول دیپلماسی اسلامی» یادشده است، بر اساس مبانی هستی شناختی ارائه شده نقد و از نو بازخوانی نماید. برای نیل به این هدف، بنیانهای سه گانه اندیشه سیاسی توحیدی و دیپلماسی اسلامی ارائه و هفت گزاره کلیدی بهعنوان اصول برآمده از آنها و سایر موارد بهعنوان فروع و قواعدی که در پرتو گزاره اصلی حیات می یابند، ذیل اصول مورد شناسایی قرار گرفتهاند. همچنین تلاش شده است در قالب روش کیفی و برمبنای اصول روش تحقیق نظری، چگونگی مفصل بندی دالهای شناور دیپلماسی اسلامی در منظومه اندیشه سیاسی اسلام آشکار و با ترسیم نمودار پایانی، برآیندی از دستاوردهای تحقیق ارائه گردد.

واژگان کلیدی

تاریخ دریافت: ۱۳۹۸/۱۱/۲۸

هستی شناسی اسلامی، مبانی دیپلماسی در اسلام، اصول دیپلماسی در اسلام.

alishirazi@ut.ac.ir ۱۳۹۹/۰۴/۱۵ تاریخ پذیرش:

#### امقدمه

کنش گری دولتها در نظام بینالملل و چگونگی روابط دیپلماتیک در عصر حاضر، اهمیتی فراتر از گذشته یافته است. از بدو پیروزی انقلاب اسلامی این مهم در صدر مسائل حکومت نوپای برآمده از آن قرار داشته است. از آنجاکه نظام جمهوری اسلامی برپایه اندیشه سیاسی اسلام بنا گردیده، دقتنظر و پژوهش پیرامون نظام اندیشگانی که اصول، فروع و قواعد دیپلماسی را از اصل اندیشه سیاسی اسلام ارائه نماید، می تواند در شرایط کنونی حاکم بر سیاست بینالملل، از اهمیتی مضاعف برخوردار باشد.

باید دانست برای نیل به این نظام اندیشگانی باید توجه داشت که مقدمات فهم یک دانش و ورود به حیطه علمی و معرفتی، منوط به درک کلی جهان بینی حاکم بر آن و اصول مستخرج از دل آن جهان بینی است. ازاین رو هنگامی که از دیپلماسی و رفتار سیاسی بین المللی در اسلام سخن به میان می آید، نخستین گام، شناخت و تبیین مبانی هستی شناختی، اصول برخاسته از آن و سپس معرفی زیر مجموعه های آنهاست، تا حدود بحث معین و الگوی عمل در آن بستر، تا حد امکان مشخص و قابل پیش بینی گردد.

در آثار متعدد نگارشیافته پیرامون دیپلماسی در اسلام به اصول گوناگونی اشاره شده که کموکیف آنها متفاوت است. این اصول، دایره گسترده و متنوعی از مفاهیم کلان و اساسی همچون «مصونیت «توحید» تا قواعد جزئی عملی و رویههای حاکم بر عرف روابط دیپلماتیک همچون «مصونیت دیپلماتیک سفرا» را در برمیگیرد که این وسعتبخشی در برشمردن «اصول» میتواند دقتنظر علمی مباحث ارائهشده را خدشهدار سازد.

با مداقه علمی در مفاهیم یادشده، برخی سوالات بهذهن متبادر می گردد؛ ازجمله اینکه آیا اصول برشمرده شده در آثار موجود، همه اصول حیاتی و ناگزیر در دیپلماسی اسلامی را در برگرفته و از ویژگی جامعیت علمی برخوردار است؟ و اینکه اساساً یک گزاره بهمثابه اصل، چه وجوه افتراقی با سایر گزارههای فرعی در این زمینه دارد؟ چگونه می توان مبانی هستی شناسانه را از اصول منشعب از آن تفکیک کرد؟ آیا جایگاه و ارزش گزارههایی که بهعنوان اصول دیپلماسی اسلامی در این مقالات و پژوهشها از آنها نام برده شده با یکدیگر برابر است؟ اگر پاسخ سوال منفی باشد، پس چگونه همه آنها در آثار گوناگون موجود در این حوزه بهطور یکسان در دسته بندی کلی با عنوان «اصول دیپلماسی در اسلام» قرار گرفته اند؟ درنهایت، چگونه و براساس چه معیاری می توان این فرایند را بازخوانی، اصلاح و تکمیل نمود؟

تأمل در این پرسشها و انطباق آنها با آثار موجود، گویای این نکته لطیف است که ارزش و اعتبار اصول مذکور در آثار مورد بحث، با یکدیگر همسان نیست؛ چنان که دایره شمول اصول یادشده نیز همه موارد را دربر نمی گیرد. بنابراین می توان گفت که مورد یا مواردی از اصول یادشده در آثار موجود اصل نیستند؛ بلکه جزو مبانی هستی شناختی اند. برخی دیگر، اصول کلی قابل استحصال از آن مبانی هستند؛ و دسته سوم، به مصادیق و روشهای جزئی تر معطوف به عمل و رویههای اجرایی اشاره دارند که می توان آنها را به عنوان زیر مجموعه های اصول دیپلماسی در اسلام قلمداد نمود. به طور طبعی دستیابی به این نگاه و شرح و تبیین آنکه برای درک علمی یک موضوع و به کارگیری آن در حوزه نظریه پردازی و عمل ضروری است، جز از راه تحلیل و بررسی نقادانه آثار موجود ممکن نیست.

پژوهش حاضر را میتوان در رسته تحقیقات بنیادین قلمداد کرد: در این فرایند ابتدا مفاهیم نظری مبتلابه پژوهش تبیین شدهاند؛ بعد از آن ادبیات موجود پیرامون موضوع مدّنظر مورد بررسی قرار گرفته است. پس از فراغت از ادبیات پژوهش که جایگاهی مهم در مقاله حاضر دارد و بسط اندک آن موجه مینماید، مبانی هستیشناسانه دیپلماسی در اسلام در شمارگانی سهگانه و سپس اصول منبعث از آن در قالب گزارههایی هفتگانه ارائه و مورد بررسی قرار گرفته است. در انتها نیز پس از نتیجه گیری، اهم مباحث در قالب نموداری ارائه شده است.

# ۱. تبیین مفاهیم نظری پژوهش

## ۱\_۱. مبانی هستی شناختی

هستی شناسی (Ontology) که از آن به «مادر علوم» تعبیر می شود و کلید حل مهم ترین مسائل بنیادین در زندگی انسان به شمار می آید، (مصباح یزدی، ۱۳۹۶: ۲۷۸) در تعریف یعنی حوزه هستها و نیستها و حوزه امکان (وجوب و عدم): تبیین ماهیت پدیده ها و سؤال از چیستی و چگونگی آنها را گویند. (شیرازی، ۱۳۹۴: ۸۵) معنای متعارف و کلاسیک هستی شناسی، نه علم و شناخت نسبت به موجودات جزئی؛ بلکه معرفت نسبت به وجود به شکل عام و کلی آن است. (فولکیه، ۱۳۷۸: ۴ ـ ۳)

شایان ذکر است در اینجا بحث درباره وجودی فراگیر است که نقطهمقابل عدم بهشمار آمده و ویژگی آن شمولیت و تعمیم است. بنابراین هنگامی که سخن از هستی شناسی بهمیان می آید، کلی و فراگیر بودن در آن مفروض است؛ به گونهای که قابل تقلیل به ویژگیهای اختصاصی مصادیق و جزئیات نیست.

پس در اینجا مراد از مبانی هستی شناختی، آن سنخ گزارههای بنیادینی است که صرفاً ناظر به ترسیم دایره هستها و نیستها بوده، حدود بحث را مشخص نماید و نسخهای نپیچد و حکم عملی

درباره رفتار دیپلماتیک صادر نکند. با این وجود مبدأ و غایت هستی شناسانه هرچه که باشد، اصول ایدئولوژیک متناسب با خود را \_ مشخصاً در حوزه دیپلماسی و روابط خارجی \_ خواهد داشت. ایراد سخن از دیپلماسی اسلامی، مستلزم باور به این مبانی اعتقادی و هستی شناسانه است.

## ١\_٢. اصول

عنوان اصل درشمار قابل توجهی از آثار برای گزارههایی به کار برده شده است که اطلاق «اصل» به آنها فاقد دقتنظر علمی است. در حقیقت باید به این نکته توجه نمود که دست پژوهشگر برای اطلاق «اصل» (basicprinciples) به هر گزارهای که مهم است، باز نیست و اینکه اصل در اینجا مقابل فرع است، نه بدل.

اصول بهمعنای آن چیزی است که وجود دیگری وابسته و متکی به آن است، مانند پدر نسبت به فرزند و رودخانه نسبت به جوی. اصل یعنی بنیان و شالوده، گوهر و سرشت. در اصطلاح به آنچه به بیاید اطلاق می شود و تفریع جزئیات از آن صورت می گیرد. اصل از آن بابت که مشتمل بر فروع است، اصل نامیده می شود. (دهخدا، ۱۳۷۷: ۲۸۰۱ \_ ۲۷۹۹)

به تعبیر گفتمانی (Discourse The Theory of) می توان گفت که هر اصل به مثابه یک دال مرکزی (Nodal Point)، شکل دهنده نظام معنایی یک گفتمان است و همه مفاهیم، قواعد، احکام، قوانین، افعال و اقوال پیرامون آنها با ارجاع به آن قابلیت فهم پیدا نموده، هویت یابی و معنا می شوند. (کسرایی و شیرازی، ۱۳۸۸: ۳۴۴)

باید توجه داشت که اگر مبانی از اصول تفکیک شوند، تمیز گزارههای هستی شناسانه از ایدئولوژیک دشوار نخواهد بود. مبنا هم چنان که از نام آن پیداست از بنیان، ریشه و باور حکایت دارد و ناظر بر جهان بینی یک مکتب است و اصل یا اصولی که از آن استخراج می شوند، ناظر به حوزه نظریه پردازی و اجرا می باشد؛ پس تجویزی و ایدئولوژیک اند. اصولی که دستگاه دیپلماسی نظام سیاسی با رعایت اعتقادی و عملی می تواند متصف به صفت الهی شود و عنوان «دیپلماسی اسلامی» به خود بگیرد. این اصول وجهی کلی داشته، دست مایه تفریع قواعد، قوانین و رویههای جزئی تر در حوزه دیپلماسی خواهند بود.

نکته دیگری که درمورد اصول در برابر فروع شایان توجه است اینکه بهطور اساسی اصول، غیرقابل انعطاف و اغماضاند و شارع مقدس اجازه سازش و مماشات درباره آنها را صادر ننموده است، درحالی که در غیراصول این امکان وجود دارد: «وَلَا تَسُبُّوا الَّذِینَ یَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَیَسُبُّوا اللَّهَ عَدْواً یَعْیْر عِلْمِ». (انعام / ۱۰۸؛ عباس نژاد، ۱۳۸۴: ۲۰۰)

#### ۱ـ۳. ديپلماسي اسلامي

مقصود از دیپلماسی، علم، مهارت و هنر حفظ منافع کشور در عرصه خارجی و مدیریت روابط بین المللی دولت است. (آقابخشی و افشاری راد، ۱۳۷۹: ۱۶۱ ـ ۱۶۰) درواقع مراد از دیپلماسی، اداره روابط میان کشورها به وسیله نمایندگان رسمی است که شامل بخش نظری (سیاستگذاری و تدوین) و عملی (ابزار، سازوکار و اجرا) می شود. (پلنو و آلتون، ۱۳۸۷: ۳۸۸)

هنگامی که سخن از دیپلماسی اسلامی بهمیان می آید، منظور دیپلماسی است که در نظر و عمل از مبانی هستی شناسانه مبتنی بر منابع معتبر دینی و در رأس آنها قرآن کریم و سنت پیامبر و مکاتب امامان معصوم استخراج شده باشد. به عبارت دیگر در مقابل دیپلماسی غربی، شرقی و مکاتب بشری که مبتنی بر اومانیسم و برپایه اصالت عقل انسانی یا راسیونالیسم است، دیپلماسی اسلامی ریشه در وحی الهی و عقلانیت منبعث از آن دارد.

لازم به توضیح است که مفهوم «اسلام» نیز در اینجا ضمن تمرکز بر مذهب امامیه، آن اسلامی است که همه ابعاد زندگی را اعم از فردی و اجتماعی در برمیگیرد و برای اداره بشر در همه حوزهها، برنامهای جامع و مانع ارائه مینماید. تأکید بر در کی این چنین یا اصطلاحاً حداکثری از اسلام در مقابل آن دیدگاههایی مطرح میشود که نگاه حداقلی داشته، عمدتاً بر این باورند که خداوند اداره امور زندگی را به عقل بشر وانهاده و او را نسبت به آزمون و خطای گزارههای بیشمار پیشرو رها نموده است.

# ۲. پیشینه و ادبیات پژوهش

اگرچه در چارچوب مقاله مجال پرداختن به ادبیات پژوهش محدود است؛ اما لازم مینماید که با شرح نسبی اهم آثار پیشین، خلاها و نواقص موجود و انگیزه نگارنده از بازخوانی آنها تبیین شود، تا شبهه پیش نیاید که مقاله حاضر تکرار آثار گذشتگان است.

عبدالقیوم سجادی در کتاب دیپلماسی و رفتار سیاسی در اسلام اصول دپیلماسی اسلامی را چنین برمی شمارد: ۱. دعوت یا جهاد؛ ۲. ظلمستیزی و نفی سبیل؛ ۳. عزت اسلامی و سیادت دینی؛ ۴. التزام و پایبندی به پیمانهای سیاسی. (سجادی، ۱۳۸۹: ۴۶) با وجود اهمیت موارد یادشده، بهنظر میرسد، بنابر تعریفی که از اصل بودن یک گزاره ارائه شد، نه همه موارد مطرحشده را می توان اصل نامید و نه اصول دیپلماسی اسلامی محدود به این گزارههای معدودند.

ابوالفضل شکوری در کتاب فقه سیاسی اسلام، اصول سیاست خارجی را در هشت فصل (درس) این گونه برمی شمارد: دعوت، نفی سبیل، جهاد، عتق، تألیف قلوب، تولی و تبری، عقد ذمه، استجاره

و امان. (شکوری، ۱۳۷۷: ۴۹۹ ـ ۳۰۳) این اثر هم دست کم واجد اشکالات اثر گذشته بوده، خلط مفهومی بین اصول کلی و راهکارهای جزئی در آن مشهود است.

عمید زنجانی در کتاب حقوق معاهدات بین المللی و دیپلماسی در اسلام نیز موارد بسیاری را برمی شمارد که فاقد دسته بندی منسجم و عناوین مشخص است. (عمید زنجانی، ۱۳۹۴: ۲۷۸ \_ ۲۷۶) در اثر یادشده ضمن عدم دقت نظر نسبت به هم سنخی گزاره های ارائه شده به عنوان اصول دیپلماسی اسلامی، شمار بسیاری از موارد احصاء شده قابل تجمیع با یکدیگرند. (همان: ۲۷۶)

جوادی آملی هم در کتاب روابط بین الملل در اسلام عناوینی ازجمله جهان شمولی، (جوادی آملی، اسلام عناوینی ازجمله جهان شمولی، (جوادی آملی، ۱۳۹۱: ۲۳) جایگاه عدل، (همان: ۳۷) وحدت در روابط خارجی، (همان: ۵۷) همزیستی مسالمت آمیز (همان: ۴۹) و شیوههای رفتار اسلامی با کافران و مستکبران را مطرح می نماید. (همان: ۱۷۱) کتاب مزبور با وجود بیان مطالب درخور توجه، چنانچه پیداست همهموارد را احصاء نکرده و به اولویت بندی ها، جایگاه اصول و فروع و سایر عناوین مربوطه نیز یا اشاره ننموده و یا تصریح ندارد.

به نظر می رسد اثر بهرام اخوان کاظمی با عنوان دیپلماسی و رفتار بین المللی در اسلام، کامل ترین اثر به لحاظ محتوا و روش مندترین آنها به لحاظ شیوه ارائه باشد. نویسنده تفکیک سه گانه ارزشمندی میان اصول دیپلماسی اسلامی، قواعد فقهی حاکم بر آن و ابزارها و سازو کارها به عمل آورده که نوآورانه و درخور توجه است و از آشفتگی مفهومی می کاهد.

در کتاب یادشده، اصول دیپلماسی اسلامی از این قرار است: ۱. توحید. ۲. رسالت جهانی و رسیدن به امت واحد؛ ۳. دعوت؛ ۴. جهاد؛ ۵. همزیستی مسالمت آمیز؛ ۶. نفی سبیل؛ ۷. حفظ عزت و ذلت ناپذیری مسلمین؛ ۸. وفای به عهد و تعهدات؛ ۹. مصونیت و مزایای سفرا و نمایندگان سیاسی. (اخوان کاظمی، ۱۳۹۲: ۱۲۰ \_ ۷۴

باید توجه داشت که اشکال اصلی همچنان بهقوت خویش پابرجاست؛ چنانچه «نفیسبیل» در کنار «توحید» و ذیل عنوانی (اصول دیپلماسی اسلامی) آورده شده است و اصل کلی جهانشمولی اسلام، در کنار فرعی از فروع روابط خارجی همچون مصونیت سفرا، این درحالی است که برای مثال «توحید» نه اصلی در کنار سایر اصلها؛ بلکه بنیان هستی شناسانه همه اصول است.

اگرچه نویسنده برای دو مورد (مباحث هفتم و نهم) از مباحث نه گانهای که ذیل عنوان اصول دیپلماسی آورده، لفظ «اصل» را به کار نبرده است؛ اما چون همه این مباحث مستقلاً ذیل عنوان «اصول» آمده، طبعاً برداشت می شود که نویسنده هریک از این مباحث نه گانه را اصلی از اصول دیپلماسی اسلامی می داند.

با توجه به مطالب بیانشده، می توان دریافت که نخست، نویسندگان این حوزه میان مبنا و اصل (ریشه و ثمره) تمایز قائل نشدهاند. دوم اینکه اصول کلان، فروع، قواعد و راهکارها اغلب از یکدیگر تفکیک نشدهاند. سوم، این نکته مهم که همه اصول هم سطح نیستند بلکه اولویت بندی دارند و به هنگام تزاحم، برخی بر دیگری تقدم می یابند، در آثار موجود موردعنایت قرار نگرفته است. چهارم اینکه جایگاه برجسته مهم ترین اصل دیپلماسی در اسلام، یعنی «تبعیت از ولی ّامر» در همه آثار موجود خالی است.

# ۳. تفکیک مبانی هستی شناسانه دیپلماسی در اسلام از اصول منبعث از آن

بررسی اجمالی شماری از مهم ترین آثار مطرح در این حوزه چنانچه گذشت، می تواند بیانگر چرایی بازخوانی فرایند استحصال اصول دیپلماسی در اسلام باشد. در این بازخوانی باید برای احصای اصول و معیاری معتبر درنظر گرفته شود که بتوان براساس آن از اصل بودن گزارهای دفاع کرد و آن را در میان سایر گزارهها برجسته نمود. نخستین اقدام پژوهش حاضر برای رفع آشفتگی مفهومی موجود در آثار مطبوع در این حوزه، تفکیک مبانی هستی شناختی (توحید، انسان کامل و معاد) از اصول برآمده از آن است.

# ۴. مبانی هستیشناختی دیپلماسی در اسلام

## ۵۴\_۱. توحید

توحید ازآنرو بنیانی هستی شناسانه است که ترسیم گر دایره هستها و نیستهاست و بعدی تکوینی دارد. توحید درواقع بیان حقیقت هستی، تمایز بین حق و باطل، بی شریکی پروردگار و یگانگی او در ذات، صفات و افعال و در نتیجه در ربوبیت و الوهیت است. باور به اینکه عالم سراسر محضر خداست و در سلطنت اوبوده و فرار از این حکومت ناممکن و غایت سیاست تحقق حکومت خدا بر جهان است، نتایج سیاسی مهمی را به دنبال خواهد داشت.

نخست اینکه انتساب حاکم باید از جانب خداوند باشد، تا به نیابت از او حکومت اسلامی را بنیان نهد و اداره کند. طبعاً شمول این اختیار و نیابت سیاسی، حوزه دیپلماتیک را نیز در برمی گیرد.

دوم اینکه شارع مقدس باید دیپلماسی را تشریع کند؛ چراکه شاکله سیاست در اسلام چیزی جز وحی و قوانین الهی نیست (فیرحی، ۱۳۹۲: ۲۰) و توحید، هسته اصلی یا همان دال مرکزی همه امور در جهان بینی اسلامی به شمار می آید.

سوم در حوزه باور و عمل انسانی، باید اذعان نمود که برخلاف تفکرات مادی و عرفی، تفکر توحیدی تقدس بخش است و به فعل فاعل جنبه ارزشی می بخشد. (افتخاری، ۱۳۹۱: ۳۸) باور

توحیدی اقتضا می کند یک دیپلمات موحد، خداوند را ناظر بر خود و موقعیتش را وسیله آزمایش خویش بداند؛ آنگاه تحت امر خداوند (که از طریق پیامبری ، امامان و در عصر غیبت، ولی فقیه عرضه شده است) وظیفه الهی خویش را تشخیص دهد و بی هیچ واهمه و ملاحظهای به آن عمل نماید. (برگرفته از فرمان امام علی به مالک اشتر: جعفری، ۱۳۸۹: ۱۹۷۷ ـ ۱۹۵۵)

ازاین مهم می توان به تکلیف باوری نیز یاد کرد که یکی از محورهای عمل مؤمنانه و خداباور در چارچوب نظام سیاسی اسلام است. (عمید زنجانی، ۱۳۸۹: ۹۹) پیامد این نکته در حوزه مورد بحث مقاله، تفاوت آشکار در باور و عمل میان دستگاه دیپلماسی توحیدی و غیر توحیدی است.

## ۴\_۲. انسان کامل

در حکمت بحث می شود که حقیقت انسان، وجودی فوق همه عوالم است. واسطه فیض بین خداوند و تمام موجودات که از آن به انسان کامل تعبیر می شود. مضامین روایات متعدد، زیارت جامعه کبیره و زیارت رجبیه و ... مستند این مطلب است. وجود انسان کامل در سراسر خلقت برای ثبات، بقا و عدم سقوط عالم آفرینش به ورطه فناء ضروری و وجودش عامل سیلان فیض واجب الوجود به عالم ممکنات است.

درواقع شیعه باور دارد که در هر دورهای امام و حجتی وجود دارد که انسان کامل است و مبرا از حتی شائبه اشتباه؛ (مطهری، ۱۳۹۱: ۵۶ ـ ۵۴) و جانشین حقیقی خداوند در تکوین و تشریع بهشمار می آید. تطابق اندیشه و رفتار یکایک افراد با این انسان کامل از مبانی اندیشه اسلامی بوده که از آن تحت عنوان «ولایت» یاد می شود. بنابراین همه انسانها برای درک فیوضات هستی و کسب معرفت و نیل به کمال و تعالی، نیازمند ولایت پذیری، اطاعت؛ بلکه تبعیت مطلق از انسان کامل اند.

بشر به سبب روحیه کمال گرای خویش (که در انسان شناسی اسلامی از آن بحث می شود) همواره در حوزه تصمیم و اقدام در پی کشف بهترین گزاره ممکن بوده است؛ آن گونه که متضمن جلب حداکثری منفعت و دفع حداکثری مضرت باشد. هدف همه دستگاههای دیپلماسی در دنیا نیز چیزی جز این نیست؛ اما صرفاً در هستی شناسی توحیدی است که درمی یابد چنین قدرت تشخیص و عملی در حد اعلای خود، جز از انسان کامل نمی تواند صادر شود.

پس نخستین پیامد این باور هستی شناسانه در عرصه سیاسی آن است که تنها انسان کامل شایسته قرار گرفتن در رأس حکومت دارد.

دوم اینکه انسان کامل مظهر همه صفات الهی و متصل به علم مطلق است و رأی و نظر او صائب است. به عبارت دیگر به سبب عصمت (نه اشتباه)، که حتی خطا و سهو در او راه ندارد. پس

قابلیت اعتماد مطلق داشته و در عرصه سیاسی و دیپلماسی، هرآنچه بگوید اعم از امر یا نهی، بهترین است و مافوق آن متصور نیست.

سوم آنکه شناخت چنین فردی و نصب او به خلیفه الهی در زمین از حیطه توانایی بشر خارج است: «اللَّهُ أَعْلَمُ حَیْثُ یَجْعَلُ رِسَالْتَهُ». (انعام / ۱۲۴) چهارم آنکه شرعیت بخشی به همه ارکان سیاست ازجمله دستگاه دیپلماسی از طریق وی صورت می پذیرد.

پنجم، تأمین حجت شرعی نزد خداوند برای کنش گران عرصه دیپلماتیک نیز صرفاً در انطباق رأی و عمل ایشان با خط مشی و نظر انسان کامل تأمین می شود. دو مورد اخیر، اختصاصی به عصر ظهور امام معصوم ندارد و جانشینان ایشان در عصر غیبت اعم از نواب خاص و عام (ولی فقیه) را نیز در برمی گیرد.

شایان ذکر است اگر در هستی شناسی اسلامی خلافت انسان کامل به مثابه یکی از اصول عقاید مطرح شد. شد، در اصل مستخرج از آن (تبعیت از ولی ّامر) امر به اطاعت از او در عرصه دیپلماسی خواهد شد.

#### ۴\_۳. معاد

مفهوم دیگری را که می توان به عنوان بنیانی هستی شناختی برای درک امر سیاسی در اندیشه اسلام به شمار آورد، معاد است. در اینجا نیز سخن از بودن و نبودن به میان می آید، اینکه هرچیز در این دنیا به طور مطلق، صورتی باطنی و حقیقی دارد که در معادِ خود به سوی خدا منکشف می گردد و تنها در آنجاست که پرده از راز هستی فرومی افتد.

بنیان هستی شناسانه معاد ترسیم کننده این حقیقت است که هیچ مسئلهای در طول زندگی انسان به این دنیا ختم نمی شود و پرونده عملکرد اَدمیان همواره باز و اعمال و آثار آنها جاودانه است. پاداش نیکی و عقاب بدی نزد پروردگار محفوظ است و هیچ عملی از اعمال انسانی نیست، مگر آنکه انسان خود آن عمل (و نه صرفاً نتیجه آن را) خواهد دید. (زلزال  $/ \ A - \ V$ ) ازاین رو باور به معاد یا عدم باور به آن در کلیت و جزئیتِ تصمیم سازان و کنش گران عرصه دیپلماسی اثری تمام و کمال دارد.

باور به معاد سبب می شود، تا کنش گران دیپلماتیک، رفتارها را با شاخص پاسخ گویی روز جزا بسنجند و حکم به حق یا باطل بودن و به تبع آن، فعل یا ترک آنها بدهند. ازاین رو زاویه نگاه دستگاه دیپلماسی به مقولات نام آشنا و مبتلابهی مانند: تحریم، جنگ، تهدید، رقابت، خصومت، ترور، ارعاب، تطمیع، همکاری و تعامل، حمایت یا عدم حمایت، مذاکره یا عدم مذاکره، برقراری ارتباط یا قطع رابطه سیاسی، به رسمیت شناختن یا نشناختن، معاهده بستن یا نبستن، در حوزه دیپلماسی و روابط خارجی در صورت باور به قیامت یا عدم اعتقاد به آن کاملاً متفاوت یا حتی متضاد خواهد بود.

# ۵. اصول دیپلماسی برآمده از مبانی هستی شناسانه سیاست در اسلام

مبانی سه گانه مذکور پیامدهای اساسی در حوزه عمل سیاسی در عرصه بینالملل خواهد داشت که در قالب هفت گزاره مورد اشاره قرار خواهند گرفت.

## ۵-۱. تبعیت از ولی امر

نخستین، مهمترین و اصیلترین اصل دیپلماسی اسلامی که حاکم بر همه اصول و فروع است، تبعیت از حاکم الهی یا ولی مر در رأس نظام سیاسی است.

این اصل نه تنهابر عرصه دیپلماسی و روابط بین المللی دولت اسلامی که بر همه شئون سیاسی و اجتماعی آن حاکم است. در نتیجه دستگاه دیپلماسی اسلامی برخلاف مدل غربی آن، تحت ولایت ولی امر و تابع دیدگاههای وی بوده و تنها در این صورت است که هرگونه تصمیم یا اقدام آن واجد عنصر ضروری مشروعیت خواهد بود. کمال این تبعیت آن است که در این مسیر، امرونهی مولوی از امرونهی ارشادی تفکیک نشود و کنش گران عرصه دیپلماسی در هر دو فرض مذکور، تمام و کمال مطابق دیدگاه ولی امر عمل نمایند. طبعاً این مهم با ارائه مشورت و خیرخواهی نسبت به حاکم الهی (و به طور مشخص در عصر غیبت امام معصوم شی) منافات ندارد.

# 

ابتدا باید بدانیم که حکومت اسلام، حکومت قانون است. همه افراد از رسول اکرم گرفته تا خلفای آن حضرت و سایر افراد، تا ابد تابع قانون هستند که از طرف خدای تبارک و تعالی نازل شده و در لسان قرآن و نبی اکرم بیان شده است. (امام خمینی، ۱۳۷۹: ۴۵)

ازاینرو یکی از لوازم باور توحیدی و از ارکان مشروعیت در حوزه اندیشه و کنش سیاسی اسلامی، اعتقاد نظری و التزام عملی به شرع و منطبق بودن همه اقدامات با احکام (حلال و حرام) و پایبندی به حدود الهی و چارچوب فقه شیعه است. این اصل، پیش از هرچیزی تبیینگر چارچوب عمل اولی الامر است.

درواقع اصل حاضر ناظر به متن و نص قانون و اصل قبلی ناظر به مجری و اعمال گر قانون است. درعین حال لازم بهذکر مینماید که در بروز تزاحم ظاهری میان قانون و مجری، همچون تزاحم نظر پلیس با قوانین راهنمایی، نظر مجری بر قانون مقدم است.

از تبعات التزام به این اصل حیاتی، تأکید بر لزومِ داشتنِ حجت شرعی برای هر اقدام نظری و عمل عملی در حوزه سیاسی اجتماعی بهمثابه یگانه جواز تبادر به آن است. این مهم نظریهپردازی و عمل

در حوزه دیپلماتیک را نیز در برمی گیرد. از آنجاکه بحث از احکام اولیه، ثانویه و حکومتی ذیل این اصل قرار می گیرد، تشخیص مصلحت دستگاه دیپلماسی توسط ولی ّامر نیز در چارچوب همین اصل صورت می پذیرد.

# ۵ـ۳. جهانشمولی اسلام

جهان شمولی به معنای لزوم تلاش برای فراگیری جهان بینی توحیدی در سراسر جهان است. براساس این اصل، تسری مؤمنانه باور توحیدی به روح و جان همه انسانها، رسالت توأمان حاکم الهی و مردم مؤمن تحت امر اوست. (ر.ک: یوسف / ۱۰۸؛ صف / ۱۴) مراد از تسری مؤمنانه، پذیرش با آگاهی، اختیار و شعف قلبی یکایک انسانهاست.

قرآن کریم رسالت پیامبر اسلام الله میانی معرفی مینماید:

كِتابٌ أَنزَلناهُ إليكَ لِتُخْرِجَ النّاسَ مِنَ الظُّلُماتِ إلَي النُّور بإذْن ربِّهم إلَي صِراطِ الْعَزيزِ الْحَمِيدِ. (ابراهيم / ١)

این قرآن کتابی است که ما آن را بر تو نازل کردیم، تا بهوسیله آن مردم را با اجازه پروردگارشان از ظلمتها بهسوی نور خارج سازی.

تعبیر خارج ساختن مردم بی هیچ قید و شرطی همچون نژاد، زبان، سن، دین، جنسیت و منطقه جغرافیایی و...، حکایت از آن دارد که همه انسانها از زمان بعثت پیامبر اکرم تا پایان جهان، مشمول دعوت به اسلام و دین پیامبر خاتم شخواهند بود.

همچنین در موارد بسیاری، آیات قرآن کریم با عباراتی همچون «یا ایها النّاس» عموم انسانها را مخاطب قرار میدهد و آنان را به ایمان به خدا، پیروی از فرامین الهی و کنارنهادن برتری طلبیها فرا میخواند. این امر نیز می تواند بستر شکل گیری امت واحد اسلامی در سراسر جهان به شمار آید. (بوازار، ۱۳۵۸: ۱۰۱)

گفتنی است که اصل دوم پیامدهای مهمی در عرصه دیپلماسی بهدنبال خواهد داشت؛ چنانچه مدینه فاضله اسلام در حوزه سیاست، رسیدن به امت واحد و تشکیل جامعه جهانی اسلامی است و طبعاً این آرمان، نقطه مقابل اندیشه دولت \_ ملت مبتنی بر ناسیونالیسم و حاکمیت ملی در اندیشه سیاسی غرب بهشمار می آید. ازاین رو نتیجه ناگزیر این گزاره، الغای مفهوم دیپلماسی در آرمان شهر اسلام خواهد بود.

<sup>1.</sup> Nation-state.

<sup>2.</sup> National Sovereignty.

۳. مفهوم «حاکمیت ملی» ریشه در اندیشههای ژان بدن، اندیشمند فرانسوی، دارد که در کتاب معروف خود با عنوان
 شش کتاب درباره جمهوری این مفهوم را تبیین نموده است. (ر.ک: عنایت، ۱۳۷۷: ۱۹۴ ـ ۱۷۹)

بنابراین تداوم روابط دیپلماتیک بهمعنای سنتی و مدرن آن مشروط به تداوم ساختار فعلی حاکم بر نظام بینالملل است. ازاینرو با فراگیر شدن مکتب اسلام، نظم کنونی برخاسته از مکاتب اومانیستی از اساس هویت خود را از دست داده و مفهوم «ملل» (دولت ـ ملتها) جای خود را به مفهوم «امت واحد اسلامی» خواهد داد.

در چنین حالتی سخن از رابطه میان ملتها (روابط بین الملل) و دیپلماسی به معنای متداول آن سالبه به انتفای موضوع خواهد بود. از این رو پیامد ناگزیر این اصل را می توان در این جمله خلاصه نمود که براساس اندیشه سیاسی اسلام، دیپلماسی ابزار است، نه هدف و اگرچه طریقیت دارد؛ اما موضوعیت ندارد.

#### ۵\_۴. هدانت

هدایت از آن جمله مفاهیم کلیدی است که فهم احکام و مقررات اسلامی بدون ارجاع به آن امکانپذیر نیست و این نکته برای تبیین اصل بودن یک گزاره حیاتی است. درواقع می توان گفت که غایت همه برنامههای فردی و اجتماعی اسلام و هدف از رسالت انبیا و وصایت اوصیا، چیزی جز هدایت نوع بشر نبوده است. محتوای این هدایت، دعوت به سوی حق و پذیرش ولایت خدا است که در عبارت «قُولُواً لا إله الا الله تُفلِحُوا» خلاصه می شود.

بنابراین برخلاف آنچه که در اغلب متون این حوزه آمده، نه صلح اصالت دارد و نه جهاد در معنای خاص آن (جنگ)؛ بلکه آنچه اصالت دارد، هدایت انسانهاست که گاهی با صلح و گاهی با جنگ و جهاد بهدست می آید. به دیگر سخن، هدایت اصل و هدف است و جنگ و صلح ، ابزارها و مسیرهای تحقق آن هستند. بدیهی است که مراد از اصل هدایت، هدایت تشریعی است، نه تکوینی که خارج از حیطه اراده و اختیار انسان است.

شایان ذکر است تعبیر کلیدی «فیسبیلالله» برای مفهوم جهاد در اسلام، گویای جهتدهی کامل توحیدی و هدایت گرانه به آن است (جمشیدی، ۱۳۹۰: ۱۲۱) و ماهیت آن را از جنگ در چارچوب جهان بینیهای غیراسلامی متمایز مینماید.

با این وجود جنگ در اسلام اولویت ندارد و آخرین گزینه بهشمار میرود. در حقیقت خداوند قوانین شریعت را بهعنوان نرمافزار نظام سیاسی \_ اجتماعی اسلام به گونهای وضع نموده است که قلوب مردمان را به میل و ارادت، بهسوی پروردگارشان جلب و جذب نماید و دیگر نیازی به خشونت و برخورد سختافزاری نباشد، مگر به استثنا و ضرورت؛ ازاینرو صلح بر جنگ مقدم است. از نظر شارع مقدس تا دعوت به حق نشود و حجت بر کفار تمام نگردد، جهاد و قتال با ایشان ممنوع است. (طباطبایی، ۱۳۷۶: ۹۰)

پیامبر اکرم نیز همواره به اصحاب توصیه می فرمود که از طریق صلح و آشتی درآیند و پیش از آنکه دشمن را به کرات دعوت به اسلام نمایند، از هرگونه حمله خودداری کنند (ضیایی بیگدلی، ۱۳۹۵: ۱۲۸) همچنین درخور توجه است.

اصل بر هدایت همه انسانهاست؛ اما همواره پذیرش دین، اختیاری است و آیه شریفه «لا اکراه فی الدین» در همه شرایط صادق است. ازاینرو کسانی که هدایت تشریعی الهی را نمیپذیرند، در چارچوب حکومت اسلامی در حکم کافر ذمّی، مشمول پرداخت مالیات (جزیه) خواهند شد. اهل ذمّه سکونت دائمی در سرزمینهای اسلامی خواهند داشت و تبعه دولت اسلامی بهشمار می آیند. (عظیمی شوشتری، ۱۳۸۶: ۱۲۸)

این قاعده و احکام آن نیز می تواند در عنوان کلی تری به نام «همزیستی مسالمت آمیز»، ذیل اصل هدایت مورد شناسایی قرار گیرد که خود بسترساز هدایت افراد است. همچنین است قاعده «مؤلفه قلوبهم» در مصرف زکات و نیز قوانین و احکام اسلامی پیرامون موضوع بردگی که بسط آن مجالی دیگر می طلبد.

البته همزیستی مسالمت آمیز مصادیق و زیرمجموعههای متعدد دیگری مانند قاعده امان، بی طرفی، معاهدات با کشورها یا گروههای غیراسلامی (همانند پیمانهایی که پیامبر مکرم یه یهودیان مدینه امضا نمود) و ... نیز می تواند داشته باشد. (ر.ک: خلیلیان، ۱۳۷۵: فصل یازدهم)

#### ٥٥٥ اخلاق

ابتدا باید دانست که اساس دین از دو رکن تشکیل گردیده: رکن نظری و عملی (اعتقادات و برنامه حرکت) که دومی خود شامل دو بخش است: اخلاق و احکام. (جعفری، ۱۳۹۴: ۱۳۷ \_ ۱۲۶) در حدیث مشهوری پیامبر اسلام علم را به سه بخش تقسیم نمودهاند: «آیه محکمه، أو فریضهٔ عادله، أو سنّه قائمه». (کلینی، ۱۳۶۳: ۳۲) در اینجا گفته شده که منظور از فریضه عادله، همان علم اخلاق است؛ چراکه عدالت، حدّوسط افراط و تفریط و موافق اخلاق است و تنها حالت اعتدال است که با حکمت سازگار می افتد؛ (امام خمینی، ۱۳۹۷: ۳۳۳) و اساساً هیچ اصلی یا فرعی از فروع اسلامی نیست، مگر آنکه با حکمت موافق باشد، پس لاجرم اخلاقی است.

ازاین رو بدون درک اخلاق محوری احکام و قوانین اسلامی، فهم، تعریف و تحلیل منظومه دیپلماسی اسلام ناممکن خواهد بود. از آنجاکه ارجاع همه اصول و قواعد دیپلماسی و رفتار سیاسی در اسلام به اصول ثابت و غیرنسبی اخلاقی است و اصول اخلاقی نیز مبتنی بر حسن و قبح عقلی، هیچ اصلی و فرع عملی اسلام از جمله دیپلماسی، خارج از شمول این دایره نیست. نتیجه آنکه اگر دستگاه دیپلماسی ملتزم به اخلاق نباشد، اسلامی نیست.

چنین ابتنایی موجب می شود که دیپلماسی برخاسته از جهان بینی توحیدی برای طرف مقابل قابلیت پیش بینی داشته، به وی تضمین دهد که دولت اسلامی، هرگز از مرزهای پررنگ اخلاق اسلامی خارج نخواهد شد و به سمت نیرنگ ظالمانه و تجاوز به حقوق خدا و بندگان او در روابط دیپلماتیک حرکت نخواهد کرد.

از میان گزارههایی که در آثار موجود به عنوان اصول دیپلماسی در اسلام از آنها نام برده شده، دو قاعده مهم را به عنوان دو فرع لازم می توان ذیل اصل اخلاق طبقه بندی نمود: یکی الزام وفای به عهد و دیگری، مصونیت سفرا و نمایندگان دیپلماتیک. البته دست کم یک قاعده دیگر را نیز در عنوان «رعایت حقوق بشردوستانه» می توان به آنها افزود.

شایان توجه است که بحث پیرامون حقوق بشر دوستانه اسلامی که ناظر بر بخشی از اخلاق الهی بوده و موارد متعددی از آن با حوزه مسائل دیپلماتیک مرتبط است، خود شایسته بحثی مستقل و مبسوط است. (ر.ک: عمید زنجانی، ۱۳۸۴: فصل هفتم) دراین زمینه گزارههایی از جمله لزوم صداقت و عدم فریب در معاهدات، رعایت حقوق انسانی در خلال جنگ و پساز آن و ساز آ

برای نمونه در خصوص جهاد فی سبیل الله از نگاه اسلامی عنوان می شود که حب و بغض تنها باید خالص برای خدا باشد و اِعمال خشونت و نماد اعلای آن (جنگ) برای تسلای قلب خود یا با اغراض شخصی و ... خلاف شرع است؛ (علاسوند، ۱۳۹۷: ۲۹۶) چنان که پیامبر اسلام شخ فرمود:

با نام خدای مهربان و بخشنده به سوی دشمن بروید و مبادا به زنان و کودکان و پیرمردان و ... آسیب برسانید یا درختی را بشکنید. (مجلسی، ۱۴۰۳: ۲۵۱)

بنابراین حتی در خشونتاًمیزترین معادلات سیاسی و نظامی و دیپلماتیک نیز اصل اخلاق حاکم است.

# ۵\_ع عزت

در قاموس قرآن کریم همه عزت از آن خداست: «مَن کانَ یریدُ العِزَّهُ فَللّهِ العِزَّهُ جَمیعاً» (فاطر / ۱۰) و او آن را به پیامبرش و مؤمنان عطا کرده است: «و لِلّهِ العِزَّهُ و لِرَسُولِهِ وَ لِلمؤمنينَ». (منافقون / ۸) عزت مسلمانان و جامعه اسلامی، برای خداوند بوده و امانتی از جانب اوست و هیچ مسلمانی حق ندارد آن را خدشهدار سازد.

قاعده فقهی «نفیسبیل» نیز در همین چارچوب قابل فهم خواهد بود. این قاعده بیانگر آن است که هر اقدام و عملی که راه را برای کافران در استیلای بر مؤمنان و جامعه اسلامی باز نماید، محکوم

و ممنوع است؛ چراکه آیه شریفه با نفی ابد (لن) از سوی شارع مقدس «جعل» هرگونه طریق تسلط بر مؤمنان را توسط کفار منتفی میداند: «لَن یجعَلَ اللهُ لِلکافِرینَ عَلَی المؤمنینَ سَبیلاً». (نساء / ۱۴۱) از آنجاکه: «الاسلامُ یعلو و لایعلی علیه»، (عاملی، ۱۴۰۹: ۱۴) دستگاه دیپلماسی اسلامی در هیچ حوزهای از حوزههای کاری خود حق ندارد بهگونهای رفتار نماید یا برای مثال معاهدهای یا مذاکرهای را تدارک ببیند که برخلاف آبرومندی و عزت اسلام و مسلمانان باشد و در نتیجه، راه را برای تسلط و نظارت فرادستانه ایشان بر دولت اسلامی باز نماید. ازاین رو عزت مندی اسلام و مسلمانان، اصل است و قاعده نفی سبیل، راهکاری برای حفظ آن مهم می باشد.

برای صیانت از این عزت، راهکارهای دیگری نیز در شریعت پیشبینی شده است: اخوان کاظمی در کتاب خود مبحثی را با عنوان «حفظ عزت و ذلتناپذیری مسلمین» در اصول دیپلماسی اسلام برشمرده و آن را یکی از دلایل وضع قاعده نفی سبیل توسط شارع مقدس بیان نموده است. (اخوان کاظمی، ۱۳۹۲: ۱۰۹)

اشکال وارده به تقسیمبندی مذکور، شکلی است، نه محتوایی: نویسنده از یکسو در مبحث هفتم از مباحث نه گانه اصول دیپلماسی اسلامی، حفظ عزت مسلمانان را دلیلی بر وضع قاعده (نفیسبیل) از سوی شارع مقدس معرفی مینماید و از سوی دیگر، هم قاعده (نفیسبیل) و هم علت وضع آن (حفظ عزت) را به طور مستقل به عنوان اصلی در کنار یکدیگر آورده است. این درحالی است که اگر در تبیین نسبت بین اصل و قاعده یادشده، قاعده صرفاً راهکار عملیاتی برای صیانت از بقای یک اصل است؛ ازاین رو نمی توان آن دو را در عرض یکدیگر قرار داد.

ناگفته نماند که نویسنده اشاره نموده است که برخی از موارد \_ همچون نفیسبیل \_ که وی به به عنوان اصل از آنها نام برده است، از قواعد فقهی حاکم بر دیپلماسی اسلامی نیز به شمار می آیند؛ (همان: ۷۴) اما درعین حال توضیحی که نویسنده ذیل عنوان یاد شده ارائه نموده، هنوز فراتر از نفیسبیل بوده، به طور کلی هر اقدامی را که منافی عزت مندی اسلام و مسلمانان باشد در برمی گیرد. ازاین رو می توان آن را به عنوان قاعده ای دیگر در کنار نفی سبیل در نظر گرفت؛ چنان که پیامبر اسلام شه می فرمایند:

خداوند همه کارهای مؤمن را به خودش واگذاشته، ولی اینکه ذلیل باشد را به او واگذار نکرده است. (محمدی ریشهری، ۱۳۶۲: ۶ / ۲۸۸، بهنقل از: همان)

همچنین است برخورد امام حسین به با لشکریان یزید در عاشورا که با هدف احیای عزت اسلامی و کرامت انسانی صورت پذیرفت. عبارت معروف آن حضرت دراین زمینه نیز از هرگونه ذلت پذیری

مسلمانان برای ابد مشروعیتزدایی نمود: «هَیهات مِنَّ الدِّله». (جوادی آملی، ۱۳۹۳: ۲۲۰ ـ ۲۱۶) بنابراین اگر نویسنده مذکور نیز بدان اشاره نموده، قاعده دیگری را با عنوان «ذلتناپذیری» البته نه بهعنوان اصل، که صرفاً بهمثابه قاعده ذیل «اصل عزت» می توان مورد شناسایی قرار داد.

قاعده ذلتناپذیری از نفی سبیل عامتر و دایره شمولش وسیعتر است؛ ازاین رو تفکیک این دو از یکدیگر موجه می نماید. درواقع ذلتناپذیری به عنوان قاعده ای در امتداد اصل عزت مندی، ناظر و حاکم بر تمامی احوال فردی و اجتماعی یک مسلمان در تمامی ابعاد خصوصی و عمومی زندگی اوست. (ر.ک: صفایی حائری، ۱۳۹۲: ۶۰ ـ ۵۹)

#### ۵\_۷ مصلحت

مفهوم مصلحت در ذات خود، مفهومی هنجاری است. مهم ترین نکته ای که از معنای این کلیدواژه حیاتی می توان دریافت آن است که ذیل این عنوان، اموری یا منافعی باید تأمین و حفظ گردد. (راسخ، ۱۳۹۳: ۵۵۸ ـ ۵۵۸) به طور کلی هنجاری بودن مصلحت به معنای آن است که همواره به مثابه دستورالعملی ضروری، مبتنی بر تجویز «بایدها» و «نبایدها» است، یعنی ایدئولوژیک است، نه هستی شناسانه.

باید دانست که بحث تا اینجا فرامکتبی است؛ اما پاسخ به دو پرسش مهم مبحث را از حالت بی طرفی مفهومی خارج می سازد: آن امور یا منافعی که باید تأمین و حفظ شوند، کدام اند؟ ملاک و معیار تشخیص آنها چیست؟ اساساً چرا باید حفظ شوند؟

برپایه اعتقاد به توحید و معاد در هستی شناسی اسلامی، حقیقت اخروی تصمیم و رفتار انسانی، عامل تعیین کننده در تشخیص مصادیق مصلحت است. به عبارت دیگر صورت باطنی و سیرت عمل به عنوان ملاک حق یا باطل بودن آن و صدور حکم به جواز یا منع در ارتکاب یا ترک فعل، سبب آن می شود که عملی در راستای کسب منفعت به مصلحت و یا در راستای دفع مفسده، برخلاف مصلحت تشخیص داده شود.

پاسخ پرسشهای مطرح شده از نگاه اسلام در منافع دین خدا و حفظ اصل اسلام و نظام اسلامی (اعم از جایگاه امامت، مردم مسلمان و سازو کار عینی تحقق حاکمیت خدا بر زمین) خلاصه می شود. از این رو مقصود از مصلحت در اینجا، مصالح عمومی است که نه خودمحور؛ بلکه خدامحور است.

تعبیر اخیر حکایت از آن دارد که عمل بر مبنای مصالح کلی مسلمانان، نافی استبداد رأی است و همواره در نظام سیاسی اسلام در صورت بروز تزاحم، مصالح فردی در مصالح عامه فانی میشود. (اخوان کاظمی، ۱۳۹۰: ۳۳)

مطابق با اعتقاد شیعه و بر مبنای حسن و قبح عقلی، و عدل و حکمت الهی، مصالح و مفاسد داتی و نفس الامری اند؛ ازاین رو احکام دینی ثبوتاً برپایه کسب منافع و دفع مفاسد بنا شده اند.

(افتخاری، ۱۳۹۰: ۲۶ ـ ۲۳) به دیگر سخن احکام اسلام تابع مصالح و مفاسدند و مصلحتِ ملزمه موضوع، سبب جعل حکم وجوب است؛ همچنان که مفسده ملزمه موضوع، سبب حکم به خلاف آن یا حرمت است. از این رو شاید بتوان گفت که درک مصلحت، مهم ترین مسئله در نظام اسلامی است.

مصلحت نه تنها اصل؛ بلکه حاکم بر همه اصول است، اگرچه رابطه آن با اصل نخست نسبت به سایر اصول متفاوت است و با آن ارتباطی تنگاتنگ دارد. به عبارتی این دو لازم و ملزوم یکدیگرند. تشخیص مصلحت برعهده ولی امر است و او ملزم به رعایت مصلحتی است که خود تشخیص داده است.

همچنین اگر مصلحت اسلام و مسلمانان با هر یک از اصول یادشده تزاحم پیدا نماید، بر آن اولویت دارد. ازاینرو اگر رعایت هر یک از اصول دیگر در شرایط زمانی و مکانی مشخص برخلاف مصلحت باشد، به طور موقت تعطیل می شود و تشخیص این مسئله تنها برعهده ولی ّامر (انسان کامل مصوم این مسئله تنها برعهده ولی ّامر (انسان کامل مصوم این مسئله تنها برعهده ولی ّامر (دشر / ۷)

لازم به توضیح است که اگرچه احکام الهی و قوانین خدا تغییرپذیر نیستند؛ اما بهطور موقت تعطیل پذیر هستند. اگر پس از پیروزی انقلاب اسلامی حاکمان الهی در دو برهه زمانی، حج خانه خدا را بنابر مصلحت بهطور موقت تعطیل نمودهاند.

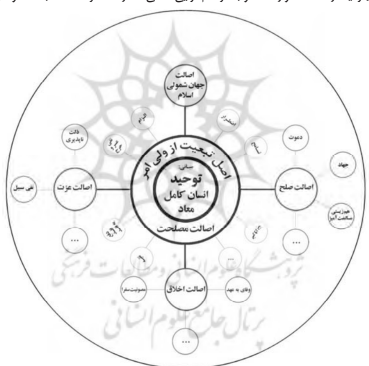
همچنین باید توجه داشت که حاکم بودن مصلحت بر سایر اصول به معنای آن است که پاسدار و شرط ادامه حیات سایر اصول و حتی اعتقادات اسلامی ازجمله «اقرار به وحدانیت خدا» است؛ چنان که خداوند در آیه ۱۰۶ نحل، اقرارِ خلاف توحیدِ عمار یاسر را از باب تقیه و حفظ جان مؤمن تایید می نماید و کتمان حقیقت قلبی را در برابر مشرکان متجاوز توسط وی به مصلحت می داند. در حقیقت رابطه اصل مصلحت با سایر اصول، رابطه مفهوم و مصداق است، یعنی سایر اصول از مصلحت عمادیق اصل مصلحت با سایر اصول، رابطه مفهوم و مصداق است، یعنی سایر اصول از جامعه بشری است، به عنوان اصل موردپذیرش قرار گرفته است. در عین حال باید اذعان داشت که مقوله مصلحت بسیار پیچیده است و بسط آن مجالی دیگر می طلبد.

همچنین راهکارهای مصلحتورزی در فقه شیعه بسیار است و میتوان برای نمونه، قواعدی مانند ضرورت و اضطرار، نفی عسر و حرج، تقیه، دفع افسد به فاسد، اهم و مهم، لاضرررا بهعنوان قواعد فقهی ناظر بر مسئله مصلحت نام برد. (ایزدهی، ۱۳۹۳، ۱۲۲ ـ ۱۲۱)

## نتيجه

باید دانست که از اشکالات برخی از آثار و پژوهشهای علوم انسانی و اجتماعی، عدم دقت لازم به

بنیانهای منطقی و فلسفی مبحث و عدم چینش علمی مفاهیم است. اگر بهشرایط تقسیم توجه لازم صورت پذیرد و قواعد تقسیم همچون جامعیت و مانعیت، تباین اقسام و ابتناء بر ملاک عینی در احصای گزارههای مدنظر مورد توجه قرار گیرد، طبعاً قسیمهای بهدست آمده از استحکام منطقی و قابلیت دفاع علمی بیشتری برخوردار خواهند بود. همچنین لازم است جایگاه بحث از این نظر که انتزاعی است یا انضمامی، و اینکه آیا هستیشناسانه است یا هنجاری و ایدئولوژیک، مشخص گردد و به تبع آن سطح انتظار مخاطب از پژوهش سامان یافته و مطالبه با مطلب ارائهشده تناسب پیدا نماید. مقاله حاضر کوشیده است، تا با ارائه مبحثی نظری توام با طراحی نمودار پایانی، نشان دهد که چگونه فروع و قواعد از اصول و اصول از مبانی استخراج میگردند؛ فرایندی که میتواند به ساختار پژوهشی نظم علمی بخشیده، دستمایه استنتاج راهکارهای عملی برای رفع مشکلات و مسائل مبتلابه در این حوزه باشد. بنابراین دستیابی به نوعی آرامش مفهومی در شناسایی مبانی و اصول دیپلماسی اسلامی و قرار گرفتن همه اصول در کنار یکدیگر با تأکید بر اولویت اهم بر مهم از نتایج این پژوهش بوده، میتواند راه را برای تفریع آنها و استخراج هدفمند و کارآمد الگوهای رفتاری و سازوکارهای اجرایی فراهم سازد. بدیهی برای تفریع آنها و استخراج هدفمند و کارآمد الگوهای رفتاری و سازوکارهای اجرایی فراهم سازد. بدیهی است که دراینزمینه راه نقد هموار است و بستر همافزایی علمی هماره گسترده است، به منه و کرمه.



نمودار مبانی، اصول و قواعد دیپلماسی در اسلام

# منابع و مآخذ

- 1. آقابخشی، علی و مینو افشاریراد، ۱۳۷۹، فرهنگ علومسیاسی، تهران، چایار.
- ۲. اخوان کاظمی، بهرام، ۱۳۹۲، دیپلماسی و رفتار بین المللی در اسلام، تهران، سمت.
- ۳. اخوان کاظمی، بهرام، ۱۳۹۰، ولایت مطلقه فقیه از دیدگاه امام خمینی (ثبات یا تحول نظری)،
  تهران، مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
  - ٤. اسدى گرمارودى، اسدالله و محمد بيستونى ، ١٣٨٣، *لغت شناسى قرآن كويم*، تهران، بيان جوان.
    - افتخاری، اصغر، ۱۳۹۰، مصلحت، تهران، انتشارات دانشگاه امام صادق هید.
      - ٦. افتخاری، اصغر، ۱۳۹۱، امنیت، تهران، انتشارات دانشگاه امام صادق اید.
  - ۷. امام خمینی، سید روحالله، ۱۳۹۷، شرح چهل حدیث، تهران، دفتر تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
    - ۸ امام خمینی، سید روحالله، ۱۳۷۹، ولایت فقیه، تهران، دفتر تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
  - ٩. ایز دهی، سید سجاد، ۱۳۹۳، مصلحت در فقه سیاسی شیعه، تهران، یژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
  - ۱۰. بوازار، مارسل، ۱۳۵۸، اسلام و حقوق بشر، ترجمه محسن مؤیدی، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- ۱۱. پلنو، جک. سی. و روی آلتون، ۱۳۸۷، فرهنگ روابط بین الملل، ترجمه ابوالفضل رئوف، تهران، سرای عدالت.
  - ۱۲. جعفری، محمدتقی، ۱۳۹٤، فسلفه دین، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
- ۱۳. جعفری، محمدتقی، ۱۳۸۹، حکمت اصول سیاسی اسلام، تهران، مؤسسه تدوین و نشر آثار علامه جعفری.
  - ۱٤. جمشیدی، محمدحسین، ۱۳۹۰، دیپلماسی پیامبر عظی، تهران، شرکت نشر بین الملل.
  - 10. جوادي آملي، عبدالله، ١٣٩٣، شكوفايي عقل در پرتو نهضت حسيني الله، ١٣٩٥، اسراء.
    - 17. جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۹۱، روابط بین الملل در اسلام، قم، اسراء.
  - ١٧. خليليان، خليل، ١٣٧٥، حقوق بين الملل اسلامي، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي.
    - ۱۸. دهخدا، على اكبر، ۱۳۷۷، تغت نامه، تهران، انتشارات دانشگاه تهران.
      - 14. راسخ، محمد، ۱۳۹۳، حق و مصلحت، ج ۲، تهران، ني.
    - ۲۰. سجادی، عبدالقیوم، ۱۳۸۹، دیپلماسی در اسلام، قم، بوستان کتاب.
      - ٢١. شكورى، ابوالفضل، ١٣٧٧، فقه سياسي اسلام، قم، بوستان كتاب.
- ۲۲. شیرازی، علی، ۱۳۹٤، مطالعه تطبیقی نظریه مردم سالاری دینی و دمو کراسی مشورتی با تأکید بر آرای امام خمینی و یورگن هابرماس، رساله دکتری علوم سیاسی، دانشگاه تهران.
  - ٢٣. صفايي حائري، علي، ١٣٩٢، از معرفت ديني تا حكومت ديني، قم، ليله القدر.

- ۱۱۰ 🔻 فصلنامه مطالعات انقلاب اسلامی، دوره ۱۷، تابستان ۱۳۹۹، ش ۶۱
- ۲٤. ضیایی بیگدلی، محمدرضا، ۱۳۹۵، اسلام و حقوق بین الملل، تهران، گنج دانش.
- ۲۵. طباطبایی، سید محمدحسین، ۱۳۷۹، *المیزان*، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، ج ۲، قم، دفتر انتشارات اسلامی.
  - ٢٦. عاملي، شيخ حر، ١٤٠٩ ق، وسائل الشيعه، ج ٢٦، قم، آل البيت على.
- ۲۷. عباس نژاد، محسن، ۱۳۸۶، **قرآن، مدیریت و علومسیاسی**، مشهد، بنیاد پژوهشهای قرآنی حوزه و دانشگاه.
  - ۲۸. علاسوند، مریم، ۱۳۹۷، زن در اسلام، قم، هاجر.
  - ۲۹. عمید زنجانی، عباسعلی، ۱۳۹٤، حقوق معاهدات بین المللی و دیپلماسی در اسلام، تهران، سمت.
- ۳۰. عمید زنجانی، عباسعلی، ۱۳۸۶، م*بانی اندیشه سیاسی در اسلام*، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
  - ۳۱. عمید زنجانی، عباسعلی، ۱۳۸۹، دانشنامه فقه سیاسی، ج ۱، تهران، انتشارات دانشگاه تهران.
    - ۳۲. عنایت، حمید، ۱۳۷۷، بنیاد فلسفه سیاسی در غرب، تهران، انتشارات دانشگاه تهران.
    - ٣٣. فولكيه، يل، ١٣٧٨، هستي شناسي، ترجمه يحيى مهدوى، تهران، مركز نشر دانشگاهي.
      - ٣٤. فيرحى، داوود، ١٣٩٢، نظام سياسي و دولت در اسلام، تهران، سمت.
- ۳۵. کسرایی، محمدسالار و علی شیرازی، ۱۳۸۸، «نظریه گفتمان لاکلا و موفه ابزاری کارآمد در فهم و تبیین پدیده های سیاسی»، فصلنامه سیاست دانشگاه تهران، دوره ۳۹، شماره ۳.
  - ٣٦. كليني، محمد بن يعقوب، ١٣٦٣ق، الكافي، ج ١، تهران، دارالكتب الاسلاميه.
    - ٣٧. مجلسي، محمدباقر، ٣٤٠٣ق، بحار الانوار، بيروت، الوفاء.
  - ۳۸. مصباح یزدی، محمدتقی، ۱۳۹۳، آموزش فلسفه، ج ۱، تهران، شرکت نشر بین الملل.
    - ۳۹. مطهری، مرتضی، ۱۳۹۱، امامت و رهبری، تهران، صدرا.

