#### PAZHUOHESH NAMEH-E AKHLAGH

A Research Journal Vol. 13, Spring 2020, No. 47

# فصلنامه علمی \_ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق

سال سیزدهم، بهار ۱۳۹۹، شماره ۴۷ صفحات: ۱۰۲ ـ ۷۳

# ریشه یابی بیماری «کبر» براساس آیات و روایات

محمد عبدالرحيمي\*

چکیده

بنا به تعالیم اسلامی، کبر یکی از اصلی ترین بیماری های اخلاقی و آفتی برای سلامت قلب و مانعی برای کسب کمالات و رسیدن به بهشت است. با توجه به اهمیت و ضرورت «سلامت اخلاقی» پژوهش حاضر با روش توصیفی تحلیلی و استناد به آیات و روایات، به دنبال ریشه یابی بیماری کبر است تا بستر ریشه درمانی فراهم گردد. یافتههای تحقیق نشان می دهد: الف) ریشه اصلی بیماری کبر «جهل» است و متکبران در سه حوزه خودشناسی، خداشناسی و جهان شناسی، دچار مشکلات جدی هستند؛ ب) در حوزه خودشناسی، اهل کبر از فقر ذاتی و نیاز دائمی خویش به فیض الهی غافل شده و در توهم مالکیت هستند؛ ج) در حوزه خداشناسی، متکبران از درک مالکیت، حاکمیت، مالکیت هستند؛ ج) در حوزه خداشناسی، عاجزند؛ د) در حوزه جهان شناسی، واقعیت مهان و ماهیت حقیقی دنیا را درک نکرده اند. بنابراین، راهکار اصلی برای درمان این بیماری مهلک، کوشش در جهت خودشناسی، خداشناسی و جهانشناسی است.

### واژگان کلیدی

بیماری کبر، ذلت، تواضع، سلامت اخلاقی، عقل، جهل.

\*. دكتراي عرفان اسلامي، استاديار گروه اخلاق اسلامي دانشگاه علوم انتظامي امين، تهران، ايران.

رتال حامع علوم الثاني

m.abdolrahimi32@gmail.com تاریخ پذیرش: ۳۹۹/۳/۲۵

تاریخ دریافت: ۱۳۹۸/۱۲/۱۶

### طرح مسئله

اسلام «دین سلامتی» و در پی ساختن «انسان سالم» است و همگان را بهسوی «سـرای سـلامت» فرامیخواند: «وَاللَّهُ یَدْعُو إِلَی دَار السَّلَام». (یونس / ۲۵) درواقع «سلامتی» کمـالی است کـه خـود مقدمه و لازمه کسب سایر کمالات انسان بهشمار مـیرود (مطهـری، ۱۳۷۸: ۲۲) در اسـلام، کسب «علم سلامت» آنچنان جایگاه رفیعی دارد که حضرت امام باقر شی فراگیری هیچ علمی را بـه انـدازه «علم سلامت»، لازم و ضروری ندانسته و امام صادق شی هم فرموده است که همیشه و همه جا در طلب «سلامت» باشید.

بر این اساس، شفای بیماریهای نفسانی و اخلاقی، یکی از مهمترین اهداف دین اسلام بوده و بر همین اساس است که «قرآن» کتاب «شفا» معرفی شده و حضرت علی بیام آور اسلام است که به سراغ بیماران و دردمندان میرود تا قلبهای کور و گوشهای کر و زبانهای لال آنان را شفا بخشد و لباس عافیت و سلامت بر قامت جانشان بپوشاند: «طَبیب دُواّر بطِبّهِ قَدْ أَحْکمَ مَرَاهِمَهُ وَ أَحْمَي مَوَاسِمَهُ يَضَعُ ذَلِک حَیْثُ الْحَاجَةُ إِلَیْهِ مِنْ قُلُوبٍ عُمْیٍ وَ آذَانٍ صُمّ وَ أَلْسِنَةٍ بُکم ...». (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: ۱۰۹)

بیماریهای نفسانی و اخلاقی، بدترین نوع بیماریها در وجود انسان هستند که خود را در روابط چهارگانه انسانی (رابطه با خود، رابطه با خدا، رابطه با همنوعان و رابطه با طبیعت) نشان میدهند. حضرت علی شیخ امراض باطنی (قلبی) را بدترین بلاها و مصیبتها شمرده است: «یَا بُنَیَّ إِنَّ مِنَ الْبَلَاءِ الْفَاقَةَ وَ أَشَدُّ مِنْ ذَلِک مَرَضُ الْقَلْبِ». (مجلسی، ۱۴۰۳: ۶۷ / ۵۱)

وقتی سخن از سلامتی و بیماری در وجود انسان باشد می توان «کبر» را به عنوان یک بیماری در ساحت معنوی مطرح نمود. «کبر» یکی از وخیم ترین بیماری های قلبی به شمار می آید که آدمی را سوزان، به سوی آتش بزرگ می برد: «الْکبْرُ مُطَایَا التَّارِ». (حر عاملی، ۱۴۰۹: ۱۵ / ۳۷) می رود گرامی

۱. «دارُ السَّلام» به معنای «جایگاه افراد سالم» یکی از زیباترین اسمهای بهشت است که در قرآن بدان اشاره شده است.

٢. وَ اعْلَمْ أَنَّهُ لَا عِلْمَ كَطَلَبِ السَّلَامَةِ وَ لَا سَلَامَةَ كَسَلَامَةِ الْقَلْبِ. (ابن شعبه حراني، ١٣٨٢: ٢٨٤)

٣. اطْلُبِ السَّلَامَةَ أَيْنَمَا كُنْتَ وَ فِي اي حَالٍ كُنْتَ لِدِينِكَ وَ قَلْبِكَ وَ عَوَاقِبِ أُمُورِكَ مِنَ اللَّـهِ عَـزَّ وَ جَـلَّ. (مصباح الشريعه، ١٣۶٠: ١٣٩)

 <sup>﴿</sup> هَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ» (يـونس / ۵۷)؛
 ﴿ وَنُنزَّلُ مِنَ الْقُرْآن مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا». (اسراء / ۸۲)

۵. اشاره است به آیه: «وَلَنُذِیقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَی دُونَ الْعَذَابِ الْأَکْبَرِ لَعَلَّهُمْ یَرْجِعُونَ؛ و بی تردید آنان را غیر از عذاب بزرگ تر [در قیامت] از عذاب نزدیک تر [در دنیا] می چشانیم، باشد که [از فسق و فجور] برگردند». (سجده / ۲۱) همچنین، حدیث از امام صادق است.

اسلام الله در مورد این رذیله اخلاقی فرموده است: «هـ ر کـس ذرهای از کبـ ر در قلـبش باشـد، وارد بهشت نمی شود». ابر این اساس می توان نتیجه گرفت که اولاً کبر آفت قلـب است؛ و ثانیاً کبـ ر مانعی برای بهشتی شدن و عاملی برای جهنمی شدن است.

رسول اکرم یک کبر و حرص و حسد را ریشه سایر خطاهای بشر شمرده و مردم را از این سه خصلت بر حذر داشته است. آمام حسن مجتبی نیز هلاک مردم را در سه خصلتِ کبر و حرص و حسد دانسته و سپس، کبر را موجب هلاک دین معرفی نموده است: «هَلَاک النَّاسِ فِي ثَلَاثٍ الْکبْبِ و َ الْجِرْصِ و َ الْحَسَد، فَالْکبُرُ هَلَاک الدِّینِ وَ بِهِ لُعِنَ إِبْلِیسُ ...» (مجلسی، ۱۴۰۳: ۷۵ / ۱۱۱) واضح است که وقتی دین انسانها هلاک شود، جامعه دینی هم از بین میرود و جز نامی یا ادعایی از آن باقی نمی ماند.

حال که طبق کلام معصومان الله، خصلت کبر مانعی برای بهشتی شدن و عاملی برای نابودی انسانها و هلاک شدن دین آنهاست و هیچ انسانی هم از ابتلا به آن مصون نیست، پس بر همگان لازم است که در جهت شناختن و درمان این بیماری بکوشند و بهویژه مبارزه علمی و عملی با تکبر، در جهت شناختن و شناساندن کبر، جهادی ضروری و دائمی برای معلمان و فرهیختگان بهشمار می آید. با توجه به اهمیت موضوع و مشاهده شمول بیماری کبر در جامعه و تعاملات اجتماعی، شغلی و خانوادگی، تحقیق حاضر در پی ریشه یابی بیماری کبر و ارائه رهیافت قرآنی و روایی برای درمان آن است. این پژوهش به دنبال پاسخ گویی به پرسشهای زیر است: براساس آیات و روایات اسلامی، ریشه اصلی تکبر چیست و چرا برخی از انسانها متکبر می شوند؟ چگونه می توان این بیماری را درمان نمود؟

در این پژوهش، از مباحث مربوط به مفهوم شناسی و تبیین ویژگیهای متکبران و مباحثی که به طور کامل در سایر تحقیقات آمده است، صرف نظر شده است. برای پاسخ گویی به پرسشهای تحقیق، از روش توصیفی تحلیلی استفاده شده و به آیات قرآن کریم و روایات معصومان ارجاع و است. استناد شده و پس از توصیف آموزههای اصیل اسلامی، به تحلیل و نتیجه گیری پرداخته شده است. در این راستا، با توجه به اینکه در انسان توصیه و امر و نهی، بدون استدلال و ارائه برهان، منجر به پذیرش و هدایت قطعی نمی شود، و تا زمانی که پذیرش و حرکت عقلی صورت نگیرد، اقناع نقلی هم ثمربخش نمی افتد، ازاین رو بیشترین سعی ما بر آن بوده است که شیوه ای استدلالی و برهانی در پیش گیریم و از آیات و روایات در جهت تبیین و تقویت استدلالهای منطقی، بهره گیریم.

١. لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةِ مِنْ كَبْرٍ. (ابن ابي فراس، ١٣۶٩: ١ / ٢٠٣)

۲. در قرآن کریم نیز اشاره شده است که «کبر» مُهری بر قلب میشود: «... یَطْبَعُ اللَّهُ عَلَی کُـلِّ قَلْبِ مُتَکَبِّرٍ جَبَّارٍ؛
 ۱ین گونه، خدا بر دل هر متکبّر و زورگویی مُهر مینهد». (غافر (۴۰): ۳۵)

٣. إِيَّاكُمْ وَ ثَلَاثَ خِصَالِ فَإِنَّهُنَّ رَأْسُ كُلِّ خَطِيئَةٍ إِيَّاكُمْ وَ الْكُبْرَ ... وَ الْحِرْصَ ... وَ الْحَسَدَ ... . (ديلمي، ١٤١٢: ١ / ١٢٩)

#### پیشینه تحقیق

چنانچه پیش تر اشاره شد، تمرکز این تحقیق بر روی ریشه یابی بیماری کبر است. اگرچه تاکنون هیچ تحقیق مستقلی در مورد ریشه یابی تکبر، منتشر نشده است اما بررسی مستندات علمی نشان میهد که بسیاری از محققان و پژوهشگران در اثنای مطالب خود در مبحث کبر، اشاراتی نیز به عوامل و ریشههای آن داشته اند که تحقیق حاضر در صدد جمع آوری آن اشارات و پیشبرد دانش در این زمینه است.

مرحوم فیض کاشانی در کتاب محجة البیضا به هفت مورد اشاره نموده که می توانند عوامل زمینه ساز کبر و اسباب تکبر باشند: کسب دانش؛ انجام عمل نیک و عبادت؛ داشتن نسب و حسب عالی؛ برخورداری از جمال و زیبایی و حسن ظاهر؛ داشتن مال و ثروت فراوان؛ برخورداری از قدرت و نیروی جسمانی؛ فزونی فرزندان و اقوام و یاران و مددکاران و یا فزونی شاگردان. (فیض کاشانی، نیروی جسمانی؛ فزونی فرزندان و اقوام و یاران و مددکاران و یا فزونی شاگردان. (فیض کاشانی، ۱۴۰۹: ۶ / ۳۳۴) این محقق بزرگ در حوزه درمان تکبر به اصلاح انگیزههای درونی کبر و شناخت درمانی و مین شناخت برای برطرف ساختن تکبر بس است». (همان: ۳۵۷)

مرحوم نراقی منشأ کبر را «حمق و سفاهت و بیخردی و غفلت» دانسته است (نراقی، ۱۳۸۹: ۲۳۰) و برای درمان به دو راهکار «درمان علمی» شامل: شناخت قدر و مقدار خویش، درنظر گرفتن اول و آخر خویش، توجه به عجزها و محدودیتهای خویش، تأمل در آیات و اخبار در مذمت کبر (همان: ۲۳۰) و «درمان عملی» شامل: فروتنی نسبت به خدا و خلق و نیز مداومت بر اعمال و اخلاق متواضعان (همان: ۲۳۲) اشاره کرده است.

جعفری (۱۳۸۰) در مقالهای به مبحث استضعاف و استکبار از دیدگاه امام علی پرداخته و پس از مفهوم شناسی آنها، با استناد به کلام امیر مؤمنان به پیامدهای تکبر و راههای از میان بردن آن اشاره کرده است. (جعفری، ۱۳۸۰: ۶۷ \_ ۳۳)

دین پرور (۱۳۸۳) به تشریح خطبه قاصعه حضرت علی پرداخته که خطبهای درباره تکبر و مذمت آن است. در این گزارش، «جهالت نسبت به خود» ریشه تکبر دانسته شده است بدین معنی که وقتی فرد، ممکنالوجود بودن خود و عجز ممکنات را فراموش می کند، دچار کبر می گردد (دین پرور، ۱۳۸۳: ۲۳۸ \_ ۲۲۷)

صابرپور (۱۳۸۵) در یک مطالعه توصیفی به مفه ومشناسی تکبر و استکبار از منظر برخی از عالمان شیعه و سنی پرداخته است. وی «غافل شدن انسان از موقعیت و جایگاه مخلوق بودن، کفر و نداشتن اعتقاد به معاد و احساس بینیازی» را مهم ترین دلایل تکبر برشمرده و بر همین اساس، به

دو راهکار علمی و عملی برای درمان آن اشاره کرده که راه درمان علمی را اعلام نموده است؛ و برای شناخت خود، تأمل در آیات ۵ تا ۸ سوره طارق (و آیات ۱۷ تا ۲۲ سوره عبس را پیشنهاد نموده است. (صابرپور، ۱۳۸۵: ۴۱ \_ ۳۶)

شهیدی (۱۳۸۸) با استفاده از رویکرد معناشناسی ساختاری توشیهیکو ایزوتسو، درصدد کشف معنای واژه استکبار و بررسی و تحلیل ارتباط آن با سایر مفاهیم قرآنی برآمده است. او که استکبار را یکی از صفات بارز کافران دانسته و به ارتباط آن با مفاهیم بغی، بطر، عتو، طغیان، استغنا اشاره کرده اما به حوزه ریشه یابی استکبار وارد نشده است. (شهیدی، ۱۳۵۸: ۱۳۳۶ – ۱۲۷)

قدوسی و میردریکوندی (۱۳۹۲) در مطالعهای با هدف بررسی ارتباط مفاهیم روان شناختی و اخلاقی، به تبیین رابطه کبر و خودشیفتگی پرداختهاند. آنان مفهوم کبر از دیدگاه قرآن و روایات و علل علم اخلاق و نیز مفهوم خودشیفتگی از منظر روان شناسی را بررسی کرده و به مقایسه علائم و علل و نحوه درمان آنها پرداخته و نتیجه گرفتهاند که کبر و خودشیفتگی همپوشانی قابل توجهی بهویژه در حوزه علائم و نشانهها دارند. این پژوهشگران «حقارت درونی، خودخواهی و خودپسندی، ریا، عجب و حسد و کینه و ریاکاری» را بهعنوان عوامل کبر معرفی و در حوزه درمان به راهکار شناخت درمانی و تغییر شناختهای ناکارآمد از خدا و خود اشاره کردهاند (قدوسی و میردریکوندی، ۱۳۹۲: ۹۳ ـ ۸۳)

کاوندی و جاهد (۱۳۹۴) در پژوهشی به تبیین چیستی تواضع و تکبر پرداخته اند اما به مبحث ریشه یابی کبر وارد نشده اند. این پژوهشگران تواضع و تکبر را در تضاد با یکدیگر و هر دو را اموری اضافی دانسته اند بدین معنی که در نسبت با دیگران مصداق می یابند، برخلاف عُجب که در آن قیاس خود با دیگران لحاظ نمی شود و پای غیر در میان نیست. (کاوندی و جاهد، ۱۳۹۴: ۱۳۱۳ – ۹۵) مروتی و بهروز (۱۳۹۵) در پژوهشی با هدف معناشناسی واژه اعتمادیه نفس در قرآن و حدیث، با استفاده از رویکرد معناشناسی ساختاری ایزوتسو، ارتباط معنایی اعتمادیه نفس را با واژه های جانشین، هم نشین و متضاد واکاوی نموده اند. آنان در مطالعه خود تکبر را در تضاد با اعتماد به نفس حقیقی و مثبت دانسته و «اعتمادیه نفس کاذب و منفی» را یکی از ریشه های تکبر و خودبزرگبینی معرفی کرده اند. (مروتی و بهروز، ۱۳۹۵: ۱۳۲ – ۱۰۷)

محسنزاده و رنجبر (۱۳۹۵) در مقالهای با هدف «شناسایی موانع اخلاقی تعقل» با استناد به

١. فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ \* يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ \* إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرُ. (طارق (۸۶): ٨ ـ ۵)

٢. قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا أَكْفَرَهُ \* مِنْ أَيِّ شَيْء خَلَقَهُ \* مِنْ نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ \* ثُمَّ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ \* ثُمَّ أَمَاتَـهُ فَأَقْبَرَهُ \*
 ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ. (عبس (٨٠): ٢٢ \_ ١٧)

آیات و روایات، کبر را یکی از موانع تعقل خواندهاند و «عُجب» را ریشه کبر معرفی کردهاند. (محسنزاده و رنجبر، ۱۳۹۵: ۶۲ ـ ۴۱)

شیرافکن و همکاران (۱۳۹۶) با استفاده از روش معناشناختی ایزوتسو، و با استناد به آیات قرآن کریم، به تقابل تقوا با برخی از مفاهیم قرآنی ازجمله کبر اشاره کرده اند؛ و تضاد تقوا با کبر را اثبات نمودهاند. (شیرافکن و همکاران، ۱۳۹۶: ۲۰۰ ـ ۱۷۱)

آیتالله مصباح یزدی (۱۳۹۷) در مقالهای با عنوان «تواضع و سلوک، سازنده شیعه راستین» در مورد آفت کبر و درمان آن سخن گفته و در میان مباحث خویش «محبت و دوستی دنیا» را ریشه شجره ملعونه رذایل اخلاقی معرفی کرده است. (مصباح یزدی، ۱۳۹۷: ۱۲ ـ ۵)

تیبریوس و واکر (۱۹۹۸) در مقالهای با عنوان «تکبر» به مفه ومشناسی تکبر و رفتارشناسی متکبران و آسیبهای کبر پرداخته و در اثنای بحث به برخی از عوامل و ریشههای تکبر نیـز اشـاره کردهاند که عبارتاند از: اغراق و غیرواقعبینی در مورد تواناییها و مهارتهای خویش ( Walker, 1998: 380 ) باورهای اشتباه درباره خـود و دیگـران (همـان: ۳۸۲) احسـاس حقـارت در اعماق وجود و حس ناامنی درونی و تـلاش بـرای جبـران آن احساسـات منفـی (همـان: ۳۸۳) ایـن پژوهشگران، کبر را مانعی برای خودشناسی و عاملی برای خودفریبی دانستهاند. (همان: ۳۸۷)

برگر<sup>†</sup> (۲۰۰۳) در مقالهای با عنوان «کبر در میان پزشکان» از رواج تکبر در میان پزشکان سخن گفته است که می تواند در قالب رفتارهایی مانند عدم احترام و توجه کامل و نیـز نداشـتن رفتارهای مؤدبانه نسبت به بیماران یا پرستاران و سایر عوامل درمانی بروز کند. وی در صـدد ریشـهیـابی ایـن مشکل در اخلاق برخی از پزشـکان برآمـده و در ایـن راسـتا بـه عوامـل جامعـهشـناختی و عوامـل روان شناختی کبر اشاره نموده است. او در بیان عوامل جامعهشناختی کبر پزشکان، بـه جایگـاه والای شغل درمانگری از دیدگاه مردم جامعه پرداخته و در بیان ریشه روان شناختی، توضـیح داده اسـت کـه داشتن بخشی از قدرت، می تواند در برخی از افراد، تـ وهم برخـورداری از تمـام قـدرت را ایجـاد کنـد بهطوری که پزشکان خود را قادر مطلق و تنها مرجع نجات بیمار بپندارنـد (146 :Berger, 2002) و چنین پنداری، خُلق کبر را در آنان پرورش دهد. او بهعنوان راهکار درمان چنین کبری توصیه می کند که پزشکان همواره فراموش نکنند که آنان ابزار شفا هستند نه منشأ شـفا و شـافی؛ و آنـان نبایـد در

<sup>1.</sup> Tiberius, V. & Walker, John D.

<sup>2.</sup> Arrogance.

<sup>3.</sup> Self- Knowledge.

<sup>4.</sup> Berger, Allan S.

<sup>5.</sup> Arrogance among Physicians.

میزان نقش خویش، دچار اغراق شوند و به یاد داشته باشند که پزشکان نیـز ماننـد سـایر بیمـاران، از خاکاند به خاک برمی گردند. (Ibid: 147)

وبر (۲۰۱۳) در مقالهای با عنوان «شک، تکبر و تواضع» از یک سو به ملازمت تکبر با شک و تردید \_ که نوعی جهل است \_ اشاره کرده است و ازسوی دیگر ریشه تواضع را به شناخت حقیقت انسان منسوب دانسته است. (223 - 213: 213: 2013)

لینچ (۲۰۱۷) در مقاله ای با عنوان «آموزش تواضع در عصر تکبر» ویژگی بارز اخلاقی عصر حاضر را تکبر خوانده و به قصد آموزش تواضع، به عوامل و ریشه های تکبر در انسان مدرن غربی اشاره کرده است. او پیشرفتهای صورت پذیرفته در حوزههای فناوری و اطلاعات، در کنار پندارهای اغراق آمیز بشر در مورد شناخت قوانین جهان و فریب خوردگی در مورد جهان شناسی را از عوامل رسوخ تکبر در اندیشه انسان عصر حاضر میخواند و به عنوان یک راهکار درمانی تذکر می دهد که انسان امروزی نباید فراموش کند که باوجود این همه دانش در رشته های مختلف، هیچ کسی یافت نمی شود که به تنهایی به همه علوم اشراف داشته باشد؛ و افزون بر این، اگر کل دانش همه دانشمندان معاصر را هم جمع کنیم ـ در مقایسه با آنچه نمی دانند ـ ذره ای بیش نیست. او در حوزه ریشه یابی تکبر در فرهنگ غربی، از یک سو به نقش تأثیر گذار جمله پروتاگوارس \_ انسان ملاک همه چیز است و اشاره کرده و از سوی دیگر از تأثیر رواج اندیشه شک گرایی و نقش آن در جهت دلسرد کردن انسان از تلاش برای خودشناسی و کشف حقیقت خویش خبر داده است. این استاد دلسفه در دانشگاههای آمریکا، درنهایت توصیه کرده است که کوشش برای تقویت شناخت خود و للسفه در دانشگاههای آمریکا، درنهایت توصیه کرده است که کوشش برای تقویت شناخت خود و للبران دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است. (دریافت مطابق با واقعیت) راهکاری اساسی برای مقابله با تکبر است که کوشش برای مقابله با تکبر است که کوشی برای مطابق با و در خود میشر برای خود و از سوی در در خود میشر برای خود و از سوی در خود و از سوی در خود و از سوی در در خود و از سوی در خود و از سوی در خود و در خود و از سوی در در خود و در

باوجود اینکه پروفسور لینچ در مقاله خود به ضعف معرفتی بشر در حوزه خودشناسی و جهان شناسی به عنوان ریشههای تکبر اشاره کرده، اما بااین حال هیچ توضیحی در مورد حقیقت خودشناسی و جهان شناسی و چیستی حقیقت انسان و جهان و نیز چگونگی ارتباط این عدم شناختها با رذیله تکبر، ارائه نداده است. از آنجایی که این خلاً، در سایر مقالات یادشده در این پیشینه نیز تاحد زیادی دیده می شود، مقاله حاضر در پی پوشش خلاها و تکمیل تحقیقات پیشین است. جدول (۱) عوامل زمینه ساز و ریشههای کبر و راههای درمان آن را براساس آرای برخی از محققان را نشان می دهد.

<sup>1.</sup> Weber, Sara L.

<sup>2.</sup> Doubt, Arrogance, and Humility.

<sup>3.</sup> Lynch, Michael P.

<sup>4.</sup> Teaching Humility in an Age of Arrogance.

<sup>5. &</sup>quot;Man is the measure of all things".

# جدول (۱): عوامل زمینهساز و ریشههای کبر و راههای درمان آن براساس آرای محققان مختلف

| درمان                      | توضيح عوامل ازنظر محقق       | عوامل زمینهساز و ریشه کبر             | محقق              |
|----------------------------|------------------------------|---------------------------------------|-------------------|
| الف) اصلاح انگیزههای       |                              | سـواد و دانـش؛ عمـل نيـک و            |                   |
| درونیی کبر و شیناخت        |                              | عبادت؛ نسب و حسب عالى؛                | مرحوم فيض         |
| درمانی و رفتاردرمانی.      |                              | حسن ظاهر؛ ثروت؛ نيروى                 | کاشانی            |
| ب) شناخت خود و شناخت       |                              | جسـمانی؛ فزونــی فرزنــدان و          | (۱۴۰۹ق)           |
| خدا                        |                              | یاران و شاگردان                       |                   |
| ـ درمان علمی (خودشناسی،    | ـ نشناختن قدر و مقدار خود    |                                       |                   |
| تأمـل در آیـات و اخبـار در | ـ درنظـر نگـرفتن اول وآخـر   | حماقت و سفاهت و بی خردی و             | اة ا              |
| مذمت كبر)                  | خود                          | غفلت                                  |                   |
| ـ درمان عملی (مداومت بر    | _ از یاد بردن عجزها و        |                                       | (11////)          |
| اعمال متواضعانه)           | محدودیتهای خود               |                                       |                   |
|                            | _ فراموش كردن ممكنالوجود     | جهالت نسبت به خود                     | دین پرور          |
|                            | بودن خود و عجز ممکنات        | جهالت نسبت به حود                     | (۱۳۸۳)            |
| ـ درمان علمی و عملی        |                              | _ غافل شدن انسان از موقعیت و          |                   |
| _شناخت جایگاه خود و        | ــ تأمـل در ابتـدا و انتهـای | جایگاه خویش به عنوان یک               |                   |
| خالق                       | خویش در دنیا؛ اینکه انسان    | مخلوق<br>مخلوق                        | صابرپور           |
| ــ تأمـل در آیـات ۵ تـا ۸  | از چه آفریده شده و چگونـه    | محوق<br>ـ کفر و نداشتن اعتقاد به معاد | (۱۳۸۵)            |
| سـوره طـارق و ۱۷ تــا ۲۲   | و به کجا برده خواهد شد       | ۔ احساس بینیازی<br>۔ احساس بینیازی    |                   |
| سوره عبس                   | MU                           | ـــاحساس بى تيارى                     |                   |
| شـناخت درمـانی و تغییـر    | ) Home                       | ـ حقارت درونی، خودخواهی               | قدوسی و           |
| شناختهای ناکارآمد از       |                              | وخودپسـندی، ریـا، عُجـب و             | میردریکوندی       |
| خدا و خود                  | YOLLI                        | حسد و کینه و ریاکاری                  | (1897)            |
|                            | A (PO)                       | اعتمادبه نفس کاذب و منفی              | مروتی و           |
|                            | TUU                          | اعتمادیه نفس تادب و منفی              | بهروز ۱۳۹۵)       |
|                            |                              | عُجِب                                 | محسنزاده و        |
|                            |                              | عبب                                   | رنجبر(۱۳۹۵)       |
| 2                          | ـ تصريح بـر ارتبـاط همـه     | . 6 / 2 - 4                           | آيتالله           |
| 6.                         | ر دایل اخلاقی با حب دنیا     | محبت و دوستی دنیا                     | مصباح يزدى        |
|                            | رقایل احری به حب دید         | a rae                                 | (۱۳۹۷)            |
|                            | تع علوم السالي               | ـ غیرواقع بینی در مورد توانایی هـا    | تىپ يەس. ھ        |
|                            | _ کبر مانعی برای خودشناسی    | و مهارتهای خویش؛                      | تيبريوس و<br>واكر |
|                            | و عاملی برای خودفریبی        | ـ باورهای اشـتباه دربـاره خـود و      | ورور<br>(۱۹۹۸)    |
|                            |                              | دیگران؛                               | (1,1,1,1)         |

| درمان                       | توضيح عوامل ازنظر محقق                             | عوامل زمینهساز و ریشه کبر       | محقق        |
|-----------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------|-------------|
|                             |                                                    | _ احساس حقارت در اعماق وجود     |             |
|                             |                                                    | و حـس نــاامنی درونــی و تــلاش |             |
|                             |                                                    | برای جبران احساسات منفی         |             |
| ـ درک حقیقت جایگاه و        |                                                    |                                 |             |
| میزان تأثیر خویش در امور    | ـ جایگاه شغلی بالا                                 |                                 |             |
| زندگی                       | ـ جيعه سعني به<br>ـ تـوهم قـدرت و اغـراق در        | ـ عوامل جامعهشناختی             | برگر (۲۰۰۲) |
| يادآورى اينكـه همـه         | میزان تواناییها<br>میزان تواناییها                 | ـ عوامل روانشناختی              | بر در ۱۰۰۱) |
| آدمیان از خاکاند به خاک     | میران توانایی                                      |                                 |             |
| برمی گردند                  |                                                    |                                 |             |
|                             |                                                    | نشناختن حقيقت انسان             | وبر (۲۰۱۳)  |
| توجــه بــه نــاچيزى        | ! !                                                | ـ پیشرفتهای صورت پذیرفته در     |             |
| دانســـتههـــای انســـان در | ـ انسانمحوری<br>ـ رواج اندیشه شکگرایـی و           | حوزههای فناوری و اطلاعات        |             |
| مقایسه با آنچه نمیداند      |                                                    | ـــ فریــب خــوردگی در مــورد   | لينچ (۲۰۱۷) |
| ـ تقویت شناخت در مـورد      | درنتیجه دلسرد شدن انسان<br>از تلاش برای خودشناسی و | انسانشناسی                      | لينچ (۱۰۱۱) |
| خـود و جهـان (دريافـت       | ار تلاس برای خودستاسی و کشف حقیقت خویش             | _ اغراق و فریبخوردگی در         |             |
| واقعيت مطابق با حقيقت)      | سف حقیقت خویس                                      | مورد جهانشناسی                  |             |

## مفهومشيناسي

در لغت کبر به معنای عظمت و بزرگی و نیز «خود را به بزرگی زدن» آمده است (صاحب بین عباد، ۱۴۱۴: ۶ / ۲۵۶) در اصطلاح اخلاقی «کبر» حالتی است که انسان خود را برتر و بزرگتر از دیگری می بیند (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۴۹۷) و به معنای خودبرترپنداری یا خودبزرگتربینی و حالتی نفسانی است که انسان بر دیگران بزرگی فروشد و آن وقتی ایجاد می شود که آدمی در خود کمالی را توهم کند که آن [توهم کمال] حجاب [رؤیت محاسن و] کمال دیگران گردد و آنان را ناقص تر از خود و فاقد کمال گمان کند و به سایرین به نظر حقارت بنگرد (موسوی خمینی، ۱۳۸۵: ۲۹، ۸۲ و ۸۴) در خارج می شود که آن را تکبر نیز بیان شده است: کبر یک حالت درونی است که موجب بروز رفتارهایی در خارج می شود که آن را تکبر نامند (نراقی، ۱۳۸۶: ۱ / ۳۲۸؛ موسوی خمینی، ۱۳۸۵: ۲۹) درواقع کبر یک امر درونی است و «تکبر»، یک امر بیرونی و به بیان دیگر نمودِ خارجی آن رذیله درونی، در کبر یک امر درونی است و «ذلت» نقیض «عزت» خوانده شده و «ذلیل» به معنای پست و کوتاه آمده است؛ «تذلل» نیز یعنی خود را پایین گرفتن (ابن منظور، ۱۴۱۴: ۱۱ / ۲۵۶) در تبیین مفهوم ذلت به «مقهور شدن و پستی و کاستی» (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۲۱ / ۲۵۶) و «منقاد و مطبع مفهوم ذلت به «مقهور شدن و پستی و کاستی» (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۳۳۰) و «منقاد و مطبع

بودن» (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۸ / ۱۷۶) اشاره شده است. همچنین، در کتاب *الفروق فی اللغـة*، «تذلّل» به معنای اظهار عجز آمده است (عسکری، ۱۴۰۰: ۲۴۴)؛ «تذلیل» نیز بـه معنـی خـوار کـردن و ذلیـل شمردنِ دیگران است که با کلمه «تحقیر» هم ردیف اسـت. (بسـتانی و مهیـار، ۱۳۷۵: ۴۱۰؛ معـین، ۱۳۷۸: ۱ / ۱۰۵۸)

می توان گفت «کبر و ذلت و تواضع» سه حالت برای نفس هستند. توضیح اینکه: «هر فضیلتی، صفت نیکویی است که حد وسط است برای دو طرف افراط و تفریط. پس صفت تواضع، حد وسط است که طرف افراط آن صفت کبر است و طرف تفریط آن ذلت و پستی است و همچنان که کبر مذموم است، خوار و ذلیل کردن خود نیز مذموم و مهلک است» (نراقی، ۱۳۸۹: ۲۳۹) بر این اساس می توان گفت: نفس انسان، یا در حالت تعادل و سلامتی است و یا در حالت «افراط یا تفریط» و بیماری. «تواضع» حالت تعادل و سلامتی نفس است؛ حال اگر نفس در حالت تواضع نباشد، گاه گرفتار حالت افراط (کبر) می شود و گاه دچار حالت تفریط (احساس حقارت) می گردد.

از آنجایی که مفهوم تواضع همچون بسیاری دیگر از مفاهیم اخلاقی، از تفسیرهای انحرافی مصون نمانده است، به طوری که حتی آن را به «ذلت و سکوت در برابر ظلم» تعبیر کردهاند (طوسی، ۱۳۶۱: ۲۹۰) در تفاوت تواضع با تذلّل، باید بیان شود که در تذلّل، احساس کمتری، ناتوانی و اظهار عجز وجود دارد درصورتی که تواضع، همراه با احساس توانایی و قدرت است. شخص ذلیل افرادی را برتر از خود می پندارد و در برابر آنان احساس کمبود و اظهار عجز می کند، اما برای متواضع انسانها یکسان هستند و او در مقابل هیچ کس احساس کمبود و اظهار عجز نمی کند. (عسکری، ۱۴۰۰: ۲۴۴)

بدین ترتیب می توان گفت: شخص متواضع کسی است که می تواند جایگاه واقعی خود را به درستی ببیند و خود را سرِ جای اصلی خود قرار دهد؛ یعنی نه خود را بالاتر از دیگران و نه پایین تر دیگران بشمارد و به خاطر مزیتها و تفاوتهای خویش، حکم کلی به فرادستی یا فرودستی خود نسبت به سایر مخلوقات الهی ندهد. امام رضایش تواضع را با شناختن جایگاه خود و با سلامت قلب ملازم دانسته و فرموده است: «تواضع را درجاتی است: برخی از آنها این است که انسان قدر خود را بشناسد و با دلی سالم خود را به جایگاه خویش نشاند» (کلینی، ۱۳۶۹: ۳ / ۱۸۹) در کتاب معراج باستاده آمده: «تواضع عبارت است از شکسته نفسی به گونهای که نگذارد آدمی خود را بالاتر از

١. أن التذلل اظهار العجز عن مقاومة من يتذلل له. و التواضع اظهار قدرة من يتواضع لـه سـواء كـان ذا قـدرة علـي المتواضع أو لا، ألا تري أنه يقال العبد متواضع لخدمةاي يعاملهم معاملة من لهم عليه قدرة و لا يقال يتذلل لهـم لأن التذلل العجز عن مقاومة المتذلل له و انه قاهر و ليست هذه صفة الملك مع خدمه. (عسكرى، ١٤٠٠؛ ١٤٠٣)

دیگری ببیند» (نراقی، ۱۳۸۹: ۲۳۷) حضرت علی ﴿ «تواضع» را به عنوان علاج کبر دانسته و توصیه فرموده است: «ضَادُّوا الْکبْرَ بِالتَّوَاضُع». (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: ۲۴۹)

### ارتباط تكبر و تذلل

امروزه کشفیات علم روان شناسی نشان داده است که انسانها، گاهی برای «جبران» و سرپوش نهادن بر آن یک اختلال درونی خود، اقدام به واکنشی مخالف با آن احساس درونی می کنند تا تسکینی موقتی بر آن دردِ مزمنِ درونی باشد که این رفتار در اصطلاح روان شناسی، «واکنشِ معکوس» خوانده می شود (فروم، ۱۳۹۱: ۹۶) «آلفردآدلر» این فرضیه را مطرح کرده است که یکی از روشهای کاهش رنج عاطفی ناشی از «عقده حقارت» آقدام به «رفتار جبرانی» از طریق «واکنش معکوس» است. (برونو، ۱۹۸۶: ۱۱۷)

حال با توجه به این کشفیات روان شناسی، می توان این نظریه را پذیرفت که «اهل کبر»، درواقع همان بیماران مبتلا به عقده حقارتاند که با واکنش معکوس در قالب رفتارهای متکبرانه و بزرگی فروشی، در پی کتمان و انکار عقده حقارت خویش هستند (Tiberius & Walker, 1998: 383) و به جای کوشش برای درمان آن درد درونی، با رفتارهای متکبرانه به دنبال تسکین و فریب خود هستند. شایسته یادآوری است که این کشف علم روان شناسی نوین، سابقهای دیرین در کلام اولیای الهی داشته است؛ به طوری که امام صادق در کلامی موجز، کبر و ذلت را از یک ریشه دانسته و اساساً انگیزه تکبر را عقده حقارت خوانده و فرموده است: «مردی تکبر و گردنکشی نکند، مگر به دلیل ذلتی که در خود می بیند» (کلینی، ۱۳۶۹: ۳/ ۴۲۶) گرفتاری اهل تکبر به «احساس حقارت» از این جنبه نیز قابل پیش بینی است که اگر کسی در یک موقعیت به دلیل داشتن مزیتی، احساس فرادستی و بستی خواهد فرادستی و برتری کند، مطمئناً در بسیاری از موقعیت های دیگری احساس فرودستی و پستی خواهد کرد زیرا در این عالم «دست بالای دست بسیار است».

#### «جهل» ریشه اصلی کبر

براساس کلام امام علی این که ریشه هر شرّی را «جهل» دانسته: «الْجَهْلُ أَصْلُ کلِّ شَر» (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: ۷۳) و ریشه هر خیری را «علم» معرفی نموده: «الْعِلْمُ أَصْلُ کلِّ خَیْر» (همان: ۴۱) می توان

رتال حامع علوم الشافي

<sup>1.</sup> Compensation.

<sup>2.</sup> Reaction Formation.

<sup>3.</sup> Inferiority Complex.

<sup>4.</sup> Compensatory.

۵. مَا مِنْ رَجُلٍ تَكبَّرَ أَوْ تَجَبَّرَ إِلَّا لِلزِلَّةٍ وَجَدَهَا فِي نَفْسِه» و همچنين «مَا مِنْ أَحَدٍ يَتِيهُ إِلَّا مِنْ ذِلَّةٍ يَجِدُهَا فِي نَفْسِه. (كلينہ،، ۱۴۰۷: ۲ / ۳۱۲)

گفت ریشه اصلی همه مشکلات و گرفتاریهای بشر، همانا «جهـل» اسـت و بـر همـین اسـاس، میتوان ریشه همه بیماریهای اخلاقی را نیز «جهل» دانست.

البته شایان ذکر است که جهل به معنای «بی سوادی و بی اطلاعی» نیست؛ بلکه «جهل» در مقابل «عقل» و «معرفت» قرار دارد. درواقع «جاهل» کسی است که از عقل خود، غافل شده و قابلیتهای این قوه را به فعلیت نرسانده است، نه اینکه سواد و مدرک نداشته باشد. در روزگار مدرن امروزی، افراد باسواد و دانشمندانی هستند که هسته اتم را می شکافند، انسانهای باهوشی که سفرهای فرازمینی را طراحی می کنند، پزشکان حاذقی که جراحیهای پیشرفتهای را انجام می دهند. اما در فرهنگ دینی، جزو افراد بی عقل یا بی معرفت به شمار می روند. مشکل بسیاری از این افراد، نداشتن عقل نیست بلکه «استفاده نکردن از عقل» یا «غفلت از خردورزی» است:

... لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ. (اعراف / ١٧٩) كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ. (اعراف / ١٧٩) أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ. (حج / ۴۶)

از اینرو در قرآن کریم، خطاب نیامده است که: «چرا عقل ندارید؟» بلکه میفرماید: «چرا عقل خود را به کار نمی گیرید و تعقل نمی کنید؟» «أفّلاً تَعْقِلُونَ» (بقره / ۴۴) «عقل» قوهای است در همه انسانها که در اثر «تعقل» شکوفا میشود و کارکردهای متعددی در وجود انسان دارد و یکی از مهم ترین آنها، دریافت حقایق عالمِ هستی است. «عقل» موهبتی از سوی حضرت حق است که توانایی تشخیص حق و رسیدن به حقیقت را به انسان میدهد؛ بر این اساس افراد باسواد و باهوش، شاید بتوانند واقعیتها و قواعد ظاهر جهان را دریابند و تفسیر کنند اما درک حقایق و قواعد باطن جهان، از عاقلان برمی آید. (عبدالرحیمی، ۱۳۹۷: ۲۱ \_ ۲۰)

براساس آموزههای دینی، یکی از کارکردهای عقل، «متعادل کردن نفس» و رساندن انسان به

۱. ... دلهایی دارند که با آن [حقایق را] دریافت نمی کنند، و چشمانی دارند که با آنها نمی بینند، و گوشهایی دارند که با آنها نمی شنوند. آنان همانند چهاریایان بلکه گمراه ترند. [آری،] آنها همان غافل ماندگانند.

۲. آیا در زمین گردش نکردهاند، تا دلهایی داشته باشند که با آن بیندیشند یا گوشهایی که با آن بشنوند؟ در حقیقت، چشمها کور نیست لیکن دلهایی که در سینههاست کور است.

٣. خطاب «أَفَلَا تَعْقِلُونَ» سيزده بار در قرآن آمده است.

۴. حضرت على ﷺ فرموده است: «الْعَقْلُ رَسُولُ الْحَقِّ». (تميمي آمدي، ١٣٦٤: ٥٠)

۵. يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ. (روم (٣٠): ٧)

«سلامتی» است (عبدالرحیمی، ۱۳۹۷: ۴۱) درواقع آدمی به واسطه خردورزی می تواند از بیماری های باطنی ایمن بماند و یا در صورت ابتلا در مسیر بهبودی و شفا حرکت کند؛ از همین روست که امام علی علی عقل را مایه شفا دانسته اند: «الْعَقْلُ شِفَاءٌ» (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: ۵۲) آن حضرت در کلامی دیگر، «سلامتی» را ثمره عقل و خردورزی خوانده است: «أَصْلُ الْعَقْلِ الْفِکرُ وَ ثَمَر تُهُ السَّلَامَةُ» (همان) حضرت علی چه «کم عقلی» را «سخت ترین مرض» معرفی می فرماید: «لَا مَرضَ أَضْنَی مِنْ قِلَّةِ الْعَقْلِ» (همان: ۵۵) براساس آنچه بیان شد می توان گفت که «کم عقلی» نه تنها خود یک بیماری مهلک است بلکه ریشه بسیاری از بیماری های نفسانی و اخلاقی است و نیز همه بیماری های نفسانی و رذایل اخلاقی می تواند ریشه در «جهل» داشته باشند.

در مورد ارتباط مستقیم جهل با کبر می توان به این کلام امام علی استناد کرد که آن حضرت، کبر را بدترین آفت عقل دانسته و همچنین امام صادق نیز تواضع را یکی از نشانه های «کمال عقل» معرفی نموده است. بدین ترتیب طبق کلام معصومان کبر آفت عقل است و تواضع در پرتو عقل ایجاد می شود. حال با توجه به «تضاد تواضع با تکبر» و «تضاد عقل با جهل»، می توان نتیجه گرفت که: تکبر محصول جهل است و کسانی که متکبرند، درواقع جاهل هستند.

### ابعاد جهل متكبران

با توجه به اینکه برای انسان مسئله «شناخت حقیقت» در سه حوزه خودشناسی، خداشناسی و جهان شناسی مطرح می شود، می توان به صورت عقلی و نقلی اثبات کرد که متکبران، افرادی هستند که در سه حوزه یادشده، از شناخت کافی برخوردار نیستند. درواقع در ادامه سخن می خواهیم ثابت کنیم که متکبران، جاهلانی هستند که حقایقی را در مورد خود و خدا و جهان نمی دانند و همین نادانی و یا غفلت، منجر به فرورفتن آنان در ورطه کبر و تکبر شده است. در ادامه، بیان خواهد شد که متکبران، چه چیزهایی را در مورد خود و خدا و جهان نمی دانند.



١. شَرُّ آفَاتِ الْفَقْلِ الْكَبْرُ. (تميمي آمدي، ١٣۶۶: ۶۵)
 ٢. كمَالُ الْعَقْل فِي ثَلَاثَةِ: التَّوَاضُع لِلَّهِ وَ ... . (مجلسي، ١٣٠٣: ١ / ١٣١)

#### ١. خودناشناسي

از کلام پیامبر اکرم الله که می فرماید: «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ» (مصباح الشریعه، ۱۳۶۰: ۱۳) و نیز کلام مولای متقیان که می فرماید: «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَهُو َ لِغَیْرِهِ أَعْرَفُ» (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: نیز کلام مولای متقیان که خودشناسی پایه سایر شناختهاست و تا کسی خود را نشناسد، ۲۳۲) می توان نتیجه گرفت که خودشناسی پایه سایر شناختهاست و تا کسی خود را نشناسد، نمی تواند خدا و جهان را بشناسد. امام علی کودشناسی را مفید ترین شناختها معرفی کرده: «معرفة النفس أنفع المعارف» (حکیمی، ۱۳۸۰: ۱ / ۲۱۲)؛ و نیز فرموده است: «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدِ الْتَهَی إِلَی غَایَةِ کِلِّ مَعْرِفَةٍ وَ عِلْم». (تمیمی آمدی، ۱۳۶۶: ۲۳۲)

با توجه به اینکه در کلام معصومان کسب تواضع مشروط به خودشناسی دانسته شده: «لَا یَتَواَضَعُ الْعَبْدُ حَتَّی یَعْرِفَ نَفْسَهُ؛ تواضع بدون شناخت نفس حاصل نمی شود»، (ابن أبی فراس، ۱۳۶۹: ۱۳۶۹) پس می توان نتیجه گرفت که «خودناشناسی» یکی از ریشههای «تکبر» است. اما «خودناشناسی» یک مفهوم کلی و مبهم است و اینک باید توضیح داده شود که «خودناشناسی» چگونه و طی چه فرایندی، منجر به تکبر می گردد.

معمولاً وقتی سخن از «خودشناسی» می شود، این پرسش مطرح می شود که «خودشناسی» چیست و انسان باید چگونه خود را بشناسد؟ می توان گفت که خودشناسی، رویکردی عقلی و فلسفی در جهت شناخت ماهیت انسان است و اگرچه شامل شناخت بعد مادی و بدنی نیز می شود اما بیشتر بر شناخت بعد معنوی و فرامادی تأکید دارد. در ادامه سخن به چند نکته در مورد «خودشناسی» اشاره می شود که می تواند زمینه معرفتی را برای درمان بیماری کبر فراهم سازد.

## یک. انسان موجودی ضعیف در عین قدرت

اگر انسان در خود تأمل و تعقل نماید، درمی یابد که دارای دو جنبه مختلف است، یکی بزرگی و قدرتمندی، قدرت؛ و دیگری کوچکی و ضعف؛ یعنی انسان در عین بزرگی، کوچک است و در عین قدرتمندی، ضعیف است. قدرت انسان به دلیل استعدادها و تواناییهایی است که خدای متعال در آفرینش او مقدر نموده است. اساساً قدرت انسان، به دلیل اتصالش به منبع قدرت لایزالی است اما ضعف او، به خاطر فقرِ ذاتی اوست یعنی هیچکدام از تواناییهایش، از خودش نیستند و او در همه لحظات حیاتش، محتاج فیض و رحمت و عنایت الهی است. قرآن کریم این جنبه ضعف انسانها را چنین تذکر میدد: «یا أَیُّهَا الثَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَی اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِیدُ» (فاطر / ۱۵)؛ یا در آیه ۲۸ سـوره نساء آمده است: «... وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِیفًا».

۱. هر که خود را بشناسد، همانا به بالاترین حد هر معرفت و علم دست می یابد.

۲. ای مردم! شما محتاج به خدایید و خدا تنها بینیاز و ستوده است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۷ / ۴۳)

درواقع، قیام انسان به قیومیت (معیت قیومیه) الهی است. در تمثیلی می توان گفت که انسان همچون پرتوی از خورشید است که نه تنها «موجودیت» بلکه تمام اثرات وجودی خود را از خورشید می گیرد و استمرار و دوام بودنش، به اتصالش به خورشید وابسته است، و فی نفسه (بهخودیخود) چیزی از خود ندارد؛ هم هستی پرتو و هم نور و گرمایش از خورشید است. به همین ترتیب، نه تنها اصل وجود انسان، بلکه همه کمالات وجودی اش از خدا و از اتصالش به آن منبع ذاتی وجود و کمال است. پس انسان، بزرگ و قوی است به دلیل اتصالش به خدای بزرگ و قوی، و از طرف دیگر کوچک و ضعیف است به دلیل اینکه فی نفسه استقلال وجودی ندارد و آن قدرت و عظمت را از دیگری می گیرد. درواقع حکایت انسان همانند بنده و مملوکی است که به تنهایی از او هیچ کاری برنمی آید، چنان که در قرآن فرمود: «... عَبْدًا مَمْلُوكًا لَا یَقْدر عَلَی شَیء ... الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ آکَثَرُهُمْ لَا یَعْلَمُونَ ». (نحل / ۲۵)

ازاینروست که اولیای الهی و مقربان \_ که قربشان به دلیل معرفت شان است و پیشتازان وادی خودشناسی اند \_ زبان حالشان: «إِیَّاكَ نَعْبُدُ وَإِیَّاكَ نَسْتَعِینُ» و «لاحول و لاقوة الا بالله» و «بحول الله و قوته أقوم و أقعد» است. اولیای مقرّبِ الهی کسانی هستند که در عین آگاهی از کرامت و عظمت خویش، به فقر و ضعف خود نیز آگاه هستند. به همین خاطر است که ولی عظیم الهی امام علی با تمام عظمت و بزرگی و علم و قدرت و سایر کمالاتی که قابل وصف نیستند، در مناجات خویش، با خدای خود این گونه نجوا می کند که: «مولای یا مولای أنت القوی و أنا الضعیف و هل یرحم الضعیف الا القوی»؛ و در همان مناجات است که مولای متقیان خود را فقیر و مملوک و سائل و فانی و زائل و مرزوق و ضال و مذنب و حتی میت میشمارد و در مقابل، خدای متعال را غنی و مالک و معطی و باقی و دائم و رازق و هادی و غفور و حی میخواند. (کفعمی، ۱۴۱۸، ۱۳۲۰)

حال می توان به راحتی از این مطالب نتیجه گرفت که تواضع اولیا الله، از ثمرات چنین معرفتی به خود و خدا است؛ ضمن اینکه جهل از این معارف، و غفلت از بعدِ ضعف و فقرِ ذاتی، یکی از اسباب کبر و تکبر می گردد؛ همچنین «احساس حقارت» نیز، بدلیل غفلت از جنبه بزرگی و قدرت انسان است.

## دو. عدم مالكيت حقيقي انسان 🎍 🥒

نکته بعدی در مورد خودشناسی \_ که می تواند زمینه رهایی از بیماری کبر را فراهم سازد \_ بررسی موضوع «مالکیت» در انسان است. از آنجایی که فرض ما این است که «توهم مالکیت» یکی از ریشههای تکبر است پس لازم است ابتدا چیستی مالکیت و لوازم و شاخصههای آن بررسی شود و به این پرسش، پاسخ داده شود که آیا انسان می تواند حقیقتاً مالک باشد و می تواند لوازم و شاخصههای مالکیت را داشته باشد یا نه؟

«مِلک» به دارایی و مال گفته می شود (فراهیدی، ۱۴۰۹: ۵ / ۳۸۰) و مالکیت و سرپرستی و حکومت را می رساند (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۲۷۷۴) «مُلک» تصرف داشتن و حکوت بر چیزی است (همان) و در قرآن به معنای حکومت و اداره امور به کار رفته و «مالِک» اسم فاعل به معنای صاحب مال و صاحب حکومت است. (قرشی، ۱۴۱۲: ۶ / ۲۷۴ \_ ۲۷۳)

فارغ از هرگونه مباحث نقلی، می توان برای «مالکیتِ حقیقی» دو شاخصه و خصوصیتِ اصلی قائل شد، ازجمله: تصرف دائمی؛ تحکم و تسلط مطلق بر مملوک. به بیان دیگر مالکِ حقیقی، کسی است که: هم همیشه داشته باشد، و هم بر دارائی اش حکمرانی و تسلط داشته باشد. البته سخن ما در اینجا در مورد «مالکیت حقیقی» است نه مالکیت حقوقی؛ مالکیت حقوقی براساس مجموعهای از قوانین حقوقی حاصل می شود، و یک نوع مالکیت اعتباری و قراردادی ایجاد می کند؛ که با تغییر یا انقضای آن قوانین و قراردادها، مالکیتِ منسوب به آنها نیز منتفی می گردد؛ مانند مالکیت انسان در مورد زمین، اتومبیل و ... یا تصرف و تحکم او در حوزه شغلی اش.

در مورد «تصرف دائمی» باید گفت که اساساً کسی نمی تواند ملک یک مالکِ حقیقی را تصرف کند، به بیان دیگر مالک حقیقی کسی است که دیگران هیچگاه نتوانند دارایی و مملوک او را تصرف کنند. شاخصه «تحکم و فرمانروایی و تسلط» نیز باعث می شود مالک حقیقی، حاکم بی چون و چرای ملک خویش باشد و مملوکش تحت فرمان و تسط او باشد.

حال در مورد موضوع مالکیت انسان باید گفت که: داراییهای انسان، دو شاخصه و خاصیت دارد: نخست اینکه همواره در معرض زوال هستند (انسان مال و منال و جاه و مقام خود را با مشقت به دست می آورد، و با سختی نگه می دارد، و همواره نگران زوال و افول آنها ست. دارایی انسان را گاه انسانی دیگر می رباید و گاه مرگ) و درواقع هیچ انسانی نمی تواند داراییهای مادی و دنیوی خود را نگه دارد؛ این اموال حتی جسم مادی اش، فانی و از دست رفتنی هستند: «کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ × وَیَبْقَی وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِکْرَامِ». (الرحمن / ۲۷ \_ ۲۶)

ویژگی دوم اینکه: داراییهای انسان تحت فرمان او نیستند (اگر پدر و مادر، مال و مملوک او بودند، فرمان میداد نمیرید، و آنها باید نمیمردند؛ اگر پوست انسان مال او بود، فرمان میداد که چروک نشود، و باید نمیشد؛ اگر مویهای سرش مال او بود حکم می کرد که نریزید، و نمیریختند ...) ضمن اینکه حکمرانی انسان در آن دسته از داراییها که تحت فرمانش هستند (مثل حرکت زبان و

۱. هرچه بر گرده زمین است نابود می شود، تنها ذات پروردگارت باقی می ماند، چون او دارای صفات جلال و جمال است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۹ / ۱۵۴)

چشم و دست و پا)، دائمی نیست.

بر این اساس انسان هیچ کدام از خواص «مالک حقیقی» را ندارد و درنتیجه «مالکیت حقیقی» از او ساقط می شود. به بیان دیگر، هیچکدام از شاخصه های مالکیت حقیقی: الف) همیشه داشتن؛ ب) فرمانروایی بر دارایی؛ ج) غیرقابل تصرف بودن ملک؛ در انسان نیست، پس انسان مالک حقیقی نیست.

روشن است که این داراییهای قابل زوال که هم از انسان جدا می شوند و هم به فرمان او نیستند، و هم بی اجازه، از او گرفته می شوند، ملک حقیقی او نیستند و موجب مالکیت حقیقی نیز نمی شوند. پس «احساس مالکیت انسانها» چیزی جز «توهّم مالکیت» نیست و توهم مالکیت، پنداری است که از قـوّه و هم انسان سرچشمه می گیرد و حکم عقل نیست و به قول «خواجه عبدالله انصاری»: «می پندارند که دارند، باش تا پرده بردارند» (انصاری، ۱۳۷۶: ۵) عقل انسان و خردورزی حکم می کند که هـر چـه کـه قابل زوال باشد، مال و دارایی حقیقی انسان نیست. ایـن مطلب بـه شـکلهای مختلف در کـلام معصومان بی بیان شده است؛ امام علی که در مناجات خویش می فرماید: «مَوْلَایَ یَا مَوْلُای َ أَنْتَ الْمَالِک وَ قَلْ یَرْحَمُ الْمَمْلُوک وَ هَلْ یَرْحَمُ الْمَمْلُوک اِلَّا الْمَالِک» (کفعمی، ۱۴۱۸: ۳۲۰)؛ امـام صـادق که نیـز در تبیـین حقیقت بندگی می فرماید: «حقیقت بندگی در سه چیز است: اینکه بنده در آنچه خدا بر او منّت گذاشته و بخشیده است برای خود مالکیّت نبیند، زیرا که بندگان را ملکی نیست؛ مال را مال خدا بدانـد؛ و آن را در جایی که خدا فرموده است قرار دهد ...». (حکیمی، ۱۳۸۰: ۳ / ۸)

با توجه به ویژگیهای ذکرشده برای مالکیت حقیقی، میتوان نتیجه گرفت که فقط خدای متعال «مالک حقیقی» است؛ زیرا تنها اوست که ملکش دائمی است، بر ملکش فرمان میراند، و هیچکس نمیتواند مملوکش را تصرف کند. او حاکمی است که در ملکش هر چه بخواهد می کند: «إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ» (حج / ۱۸) و اگر بگوید «کُن»، «فیکون» میشود: «وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاواتِ وَالْـأَرْضَ بِالْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُنْ فَيَكُونُ قَوْلُهُ الْحَقِّ وَلَهُ الْمُلْكُ ...». (انعام / ۷۳)

بر همین اساس، قرآن کریم در آیات متعددی، ویژگیهای مالک حقیقی را برای خدای متعال اثبات کرده مِلک و مُلک و مالکیت حقیقی را به «خالق هستی» منسوب نموده و او را با اسمهایی همچون: مالِک (فاتحه / ۴)، مَلِک (ناس / ۲)، مالک المُلک (آلعمران / ۲۶)، و مَلیک (قمر / ۵۵) معرفی کرده است. در قرآن کریم، مالک بودن الله با تعابیر مختلف بیان شده است:

۱. خواجه عبدالله انصاری جمله زیبای دیگری نیز در این معنی دارد: «دنیا متاعی است نداشتنی، و بضاعتی است گذاشتنی». (انصاری، ۱۳۷۶: ۲۷)

وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّـهُ عَلَـى كُـلٍّ شَـيْءٍ قَـدِيرٌ.' (مائده / ١٢٠)

إِنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يُحْيِي ويُمِيتُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّـهِ مِـنْ وَلِـيٍّ وَلَـا نَصِير. "<sup>٣٩</sup> (توبه / ١١٤)

دستهای از آیات، مالکیت خدا را با استفاده از لفظ «لهٔ ما ...» و «لهٔ مَن ...» یادآور می شوند:

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى. \* (طه / ۶) وَلَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلُّ لَهُ قَانِتُونَ. هُوْ (روم / ۲۶)

حاصل سخن اینکه: دلایل عقلی و مستندات نقلی حاکی از مالک نبودن انسان هستند و یکی از مهم ترین ریشههای کبر و تکبر، همانا «توهم مالکیت» است؛ پیداست که هیچ کس برای چیزی که ندارد تکبر نمی ورزد، پس اگر توهم مالکیت محو شود یکی از ریشههای اصلی تکبر نیز محو خواهد شد.

#### سه. انسان امانتدار مواهب الهي

حال که در مسیر خودشناسی، «مالکیتِ حقیقی» از انسان سلب شد، این سؤال مطرح میشود: اگر انسان در انسان مالک نیست و خدا مالک حقیقی است، پس انسان در داشته هایش چه نقشی دارد؟ انسان در این میان چه کاره است؟!

یکی از معجزات تعقل و تفکر این است که هر فهمی، انسان را به فهم دیگری منتقل میکند؛ وقتی انسان فهمید که «مالک» نیست، تازه «میتواند بفهمد» که «امانتدار» است (یعنی تا وقتی آن را نفهمد، این را هم نمی توانست بفهمد) آدمی آن دمی که از خواب مالکیت بیدار شود، آنگاه

۱. برای خداوند است ملک آسمانها و زمین و آنچه در بین آنها است و او بر هر چیز توانا است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۶ / ۳۴۶)

۲. در حقیقت، فرمانروایی اسمانها و زمین از آن خداست. زنده می کند و می میراند، و برای شما جز خدا یار و یاوری نیست.

۳. در قرآن کریم جمله «لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» ۱۰ بار (ازجمله: بقره (۲): ۱۰۷؛ مائده (۵): ۴۰؛ اعراف (۷): ۱۵۸؛ توبه (۹): ۱۱۰۶؛ زخرف (۴۳): ۱۸۹ «لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» ۸ بار (ازجمله: اَلعمران (۳): ۱۸۹؛ مائده (۵): ۱۸ – ۱۷ و ۲۰۱؛ نور (۲۳): ۴۲؛ شوری (۴۲): ۴۹) تذکر داده شده است.

۴. آنچه در آسمانها و زمین و آنچه میان آن دو و آنچه زیر زمین است، فقط در سیطره مالکیّت و فرمانروایی اوست. (انصاریان، ۱۳۸۳: ۳۱۲)

۵. و هر که در آسمانها و زمین است از آنِ اوست؛ همه او را گردن نهادهاند.

ع در قرآن کریم جمله «لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ» ٩ بار (ازجمله: بقره (۲): ۲۵۵؛ نساء (۴): ۱۷۱؛ یـونس (۱۰): ۶۸؛ ابراهیم (۱۲): ۲۹؛ نـور (۲۴): ۴۱؛ روم (۲۳): ۶۸؛ ابراهیم (۲۱): ۶۱؛ نـور (۲۴): ۴۱؛ روم (۳۰): ۲۶؛ روم (۳۰): ۲۶): ۲۰؛ روم (۳۰): ۲۰؛ روم (۳۰):

امانت دار بودن خویش را خواهد دید.

این مطلب شایان توجه است که سلب مالکیت حقیقی انسان، از طریق اثبات امانتدار بودنِ او نیز میسر می شود. به بیان دیگر، اگر بنا بر آیات قرآنی، استدلال شود که انسان وامدار و امانتدار است، به طور ضمنی «مالک نبودنش» هم اثبات می شود. قرآن کریم در آیات متعددی و با تعابیرِ مختلف، انسان را امانتدار داده های الهی معرفی می کند، که در اینجا به چند نمونه اشاره می کنیم:

١. عرضه امانت به انسان و پذيرش آن از سوى او: «إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَـةَ عَلَى السَّـمَاوَاتِ وَٱلْـأَرْضِ وَالْجِبَال فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ ...».\(احزاب / ٧٢)\)

۲. مفهوم «خلیفه بودن» انسان، اشاره به مالک نبودن و امانت دار بودن انسان دارد؛ درواقع انسان خلیفه ای است در قلمروی ملک الهی نه مالکِ آن ملک: «وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي انسان خلیفة اس». (بقره / ۳۰)

۳. دسته ای از آیات، به انسان ها توصیه می کنند که از «آنچه خدا به شما داده» انفاق کنید \_ نمی فرماید از مال خودتان انفاق کنید \_ سیاق این آیات نیز بر مالک نبودن و امانت دار بودن انسان اشاره دارد:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ ... . (بقره / ٢٥٣) آمِنُوا ياللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ... . (حديد / ٧)

۴. دستهای دیگر از آیات، انسان را مسئول (یعنی کسی که مورد سؤال و محاسبه و محاکمه قرار می گیرد) معرفی می کنند، و خدای متعال را حاکم و محاسبه کننده (حسیب):

لًا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ. أَ (انبياء / ٢٣) ... إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْء حَسيبًا. (نساء / ٨٤)

پیداست اگر به کسی امانتی را بدهند، گیرنده امانت، مسئولیت پیدا می کند و از سوی دهنده امانت، مورد سؤال قرار می گیرد؛ اینکه با آن امانت چه کرده؟ و چگونه از آن محافظت کرده؟ و یا چرا آن امانت

۱. ما امانت را بر آسمانها و زمین و کوهها عرضه کردیم، پس، آنها از برداشتن آن سر باز زدند و از آن هراسناک شدند،
 و[لی] انسان آن را برداشت...

۲. ای کسانی که ایمان آوردهاید، از آنچه به شما روزی دادهایم انفاق کنید ... .

۳. به خدا و پیامبرش ایمان آورید، و از اموالی که خدا شما را در آن جانشین خود قرار داده انفاق کنید ... . (انصاریان، ۱۳۸۳: ۹۱)

۴. در آنچه [خدا] انجام میدهد چون و چرا راه ندارد، و [لی ] آنان [انسانها] سؤال خواهند شد.

۵. ... خدا همواره به هر چیزی حسابرس است.

را این گونه تحویل داده است؟ بر این اساس، از هر آنچه به انسان داده شده، پرسیده خواهد شد:

ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ. (تكاثر / ۸) وَلَتُسْأَلُنَّ عَمَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ. (نحل / ٩٣) وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُونَ. (صافات / ٢٢)

پس معلوم می شود که در مجموع، انسان در همه داراییهای خویش «امانتدار»، «وامدار»، «وامدار»، «مکلّف» و «مسئول» است، داراییهایی همچون: جوارح و جوانحِ خود، پدر و مادر، میز کار و همکار و لوازم کارش، زمین، هوای شهرش و غیره. فهم همین مطلب، می تواند انسان را از توهم مالکیت خارج کند و از کبر رهایی بخشد.

#### ٢. خداناشىناسى

«خودشناسی» و «خداشناسی» لازم و ملزوم یکدیگرند. درواقع «خودشناسی» دروازه ورود به اقلیم «خداشناسی» را می گشاید؛ از این رو در کلام پیامبر اکرم شخ خداشناسی موقوف بر خودشناسی معرفی شده است: «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ» (مصباح الشریعه، ۱۳۶۰: ۱۳) بر این اساس، وقتی انسان به «فقر ذاتی» خویش پی ببرد، آنگاه می فهمد که خالقش «غنی بالذات» است: «... وَاللَّهُ هُو َ الْغَنِیُّ الْحَمِیدُ» (فاطر / ۱۵)؛ وقتی انسان بفهمد که «مالک» نیست، آنگاه می فهمد که «مالک» کیست: «وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرُضُ وَمَا بَیْنَهُما یَحْلُقُ مَا یَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَی کُلِّ شَیْء قَدِیرُ». (مائده / ۱۲۰)

وقتی که انسان ضعف و کوچکی خود را نبیند، قدرت و عظمت خدا را نیز نخواهد دید؛ به بیان دیگر، تا وقتی که انسان خود را به ضعیف بودن نشناسد خدا را به قوی بودن نخواهد شناخت: «... وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِیزُ» (شوری / ۱۹)؛ تا وقتی که به کوچکی خود واقف نشود به بزرگی خدا واقف نمی شود: «فَسَبِّحْ باسْم ربِّكَ الْعَظِیم». (واقعه / ۷۴)

به همین ترتیب، هر شناختی از خویشتن، باعث می شود که انسان در وادی خداشناسی گامی فراتر رود و هرچه خود را بیشتر بشناسد، خدای خود را نیز بیشتر و بهتر خواهد شناخت.

بر این اساس، ازآنجایی که فرد متکبر، خود را به درستی نمی شناسد، از شناخت خدا نیز عاجز و محروم می شود و همین خداناشناسی باعث می شود که با آیات خدا ستیزه کنند از فرمان آفریدگار و پروردگار خویش سرپیچی کنند:

۱. سپس در همان روز است که از نعمت ِ [روی زمین] پرسیده خواهید شد.

۲. از آنچه انجام می دادید حتماً سؤال خواهید شد.

۳. آنجا نگهشان بدارید که باید بازخواست شوند. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۷ / ۱۹۲)

الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ كُبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّـهِ وَعِنْـدَ الَّـذِينَ آمَنُـوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ. ( (غافر / ٣٥)

می توان گفت «شناخت خدا» پیش نیاز ادای حق خداست. خداناشناسی باعث می شود متکبر نتواند حق الهی (حق الله) را آن گونه که شایسته است ادا نکند: «و َمَا قَدرُوا اللّه حَق قَدْرِهِ ...» (زمر / ۲۴) امام سجاد هی در رساله الحقوق، رعایت حقوق خدا را اصل ادای سایر حقوق دانسته و فرموده است: «بدان که خدا بر تو حقوقی دارد که سراپای وجودت را فراگرفته؛ او در هر حرکت و سکون، هر فرود آمدن، تکان دادن اعضا، به کار گرفتن ابزارها، در همه حقوقی دارد و از همه بزرگ تر حق خود اوست که رعایتش را لازم کرده و اصل سایر حقوق است و سایرین همه فرع هستند ... اما حق «خدای بزرگ» این است که او را بپرستی و چیزی را با او شریک نسازی ...». (ابن شعبه حرانی، ۱۳۸۲: ۴۰۵) پیداست کسی که سر تعظیم در برابر خالق خویش فرود نیاورد و «حق الله» را ادا نکند، حتماً در ادای «حق الناس» و فروتنی نسبت به مخلوقات نیز مشکل خواهد داشت.

#### ٣. جهان ناشناسي

اهل کبر، کسانی هستند که به درستی ماهیت این عالم را نشناختهاند و مشکلات زیادی در موضوع جهان شناسی و دنیاشناسی دارند که همین جهل و غفلت، یکی از ریشههای کبر یا احساس حقارت در آنان شده است. نکتهای در مورد جهان شناسی، که اهل کبر از آن غافل هستند، عظمت غیرقابل تصور عالم هستی و کوچک بودن کُره زمین در این جهان پهناور است که فهم این مطلب، ملازم با فهم کوچک و کم بودن داراییها و مقامهای دنیوی است.

خدای متعال عالم هستی را دارای مراتب مختلف معرفی کرده و از آفرینش «هفت آسمان» خبر داده است. در آیه «أَلَمْ تَرَوْا كَیْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا» (نوح / ۱۵) از کلمه «طباق» می توان فهمید که آسمانهای هفتگانه، روی هم قرار گرفتهاند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۰ / ۴۸) به طوری که بر هم منطبق می شوند؛ هفت طبقه ای که هر کدام فوق دیگری است، نه هفت قطعه در کنار یکدیگر. از سوی دیگر، در قرآن کریم به اصطلاح «السَّماء الدنیا» (آسمانِ دنیا) اشاره شده که بسیار قابل تأمل است:

۱. کسانی که درباره آیات خدا \_ بدون حجّتی که برای آنان آمده باشد \_ مجادله می کنند، [این ستیزه] در نزد خدا و نـزد
 کسانی که ایمان آوردهاند [مایه] عداوت بزرگی است. این گونه، خدا بر دل هر متکبّر و زورگویی مُهر مینهد.

۲. خدا را آن گونه که باید بشناسند، نشناختند ... . (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۴ / ۵۷۳)

۳. آیا ندانستهاید که خدا هفت آسمان را چگونه بر فراز یکدیگر آفرید؟ (انصاریان، ۱۳۸۳: ۵۷۱)

إِنَّا زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا يزينَةٍ الْكَوَاكِب. (صافات / ۶) فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأُوْحَى فِي كُـلِّ سَـمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّـمَاءَ الـدُّئيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيم. (فصلت / ١٢)

در این آیات، «دنیا» صفت برای آسمان است؛ پس معنی آن پایین ترین آسمان می شود و از این مطلب می توان دریافت که اولاً همه که کشانهای دنیای مادی با تمام وسعتشان، مربوط به پایین ترین مرتبه آسمان هستند که همان آسمان مادی یا آسمان دنیاست؛ ثانیا آسمانهای دیگر، فرادنیوی و فرا مادی اند و به ترتیب، فوق این آسمانِ دنیایی بوده و محیط بر آن اند و وجودی عالی تر از آسمان دنیایی دارند. (مصباح یزدی، ۱۳۸۶: ۲۴۶)

حکیمان سرزمین ایران نیز این مطلب را به گونههای مختلف بیان نمودهاند، تا آدمیان را از غرور و تکبر، برحذر دارند:

صد و ده بار مهتر از زمین است که تا هر یک به جای خود رسد باز به پانصد سال افتد بر سر خاک چو خشخاشی بود بر روی دریا سزد گر بر بروت خود بخندی (عطار، ۱۳۸۶: ۵۴)

بسی کوکب که بر چرخ برین است بباید سی هزاران سال از آغاز اگر سنگی بیندازی از افلاک زمین در جنب این نُه سقف مینا ببین تا تو ازین خشخاش چندی

بر این اساس می توان گفت که جهان ناشناسی عاملی برای دنیاناشناسی می گردد. بدین معنی که نشناختن عالم هستی و غافل شدن از عظمت جهان، باعث می شود که این دنیای کوچک و اندک، پایین و پست، در نظر جاهلان، بزرگ و فراوان، بالا و والا جلوه کند. مشکل از آنجا رخ می نماید که این نشناختن دنیا منجر به دلباختگی و حب دنیا می شود که در آموزه های دینی سرچشمه و سرآغاز همه خطاهای آدمی دانسته شده است: «رَأْسُ کلِ خَطِیئَةٍ حُبُّ الدُّئیّا» (کلینی، ۱۴۰۷: ۲ / ۳۱۵) بنا به کلام امام سجاد علیه حب دنیا مفهومی است مشتمل بر «حُبُّ النِّسَاءِ وَ حُبُّ الدُّئیّا وَ حُبُّ الرُّنَاسَةِ وَ حُبُّ الرُّنَاسَةِ وَ حُبُّ الرُّنَاسَةِ وَ حُبُّ الرُّنَامِ وَ حُبُّ الْعُلُوِّ وَ حُبُّ الثَّرْوَقِ» (طبرسی، ۱۳۸۵: ۲۶۶) که اینهمه می تواند زمینه ساز کبر و تکبر گردد.

خدای متعال در مورد جهل نسبت به ماهیت اصلی دنیا هشدار داده است: «یَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنَ

۱. بروت به معنای «کبر و غرور و تفاخر» است (اغتنامه دهخدا، ذیل واژه بروت)

الْحَيَاةِ الدُّنَّيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ». (روم / ٧) ا

متکبران غافلاند از اینکه اساساً داراییهای دنیوی در مقایسه با ثروتهای اخروی، متاعی ناچیز و اندک است:

لَا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ \* مَتَاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُواَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ. ٢ (آلعمران / ١٩٧ \_ ١٩٩٠)

متکبران نمیدانند که این دنیا با تمام بزرگی و زیباییاش، فانی است و در نتیجه هر آنچه در این جهان است نیز فانی و نابودشدنی است: «کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ \* وَیَبْقَی وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَٱلْاِکْراَمِ» (الرحمن، ۲۷ \_ ۲۶)؛ براساس چنین جهلی، آنان مشغول تکثیر امور فانی دنیوی میشوند (تکاثر / ۱) و این اموال نداشتنی و گذاشتنی دنیا را (انصاری، ۱۳۷۶: ۲۷) مایه تفاخر، برتریجویی و تکبر میسازند.

متکبران، پیغام آفریینده این جهان را از یاد بردهاند که به رسولان خود پیغام داده تا به مردم بگویند که «برخورداری [از این ] دنیا اندک، و برای کسی که تقوا پیشه کرده، آخرت بهتر است». اهل تکبر نمیدانند که دنیا بازیچه کودکان است و خردمندان رشدیافته، خود را مشغول این بازی و بازیچه نمیکنند. اهل تکبر غافل اند از اینکه دنیا، ماهیتی جهنده و از دست رونده دارد؛ و مال دنیا به هیچ کس وفا نکرده است:

أَكُمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ \* إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ \* الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلَادِ \* وَتَمُّـودَ النَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ \* وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ \* الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبِلَادِ \* فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ \* فَصَتَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ. أَ (فجر / ١٣ - ع)

۱. از زندگی دنیا، ظاهری را میشناسند، و حال آنکه از آخرت غافلند.

۲. تو را دنیا مغرور نکند (و غمگین نشوی) آنگاه که ببینی کافران شهرها را به تصرف آوردهاند؛ دنیا متاعی اندک است و پس از این جهان، منزلگاه آنان جهنم است و چقدر آنجا بد آرامگاهی است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴/ ۱۳۵۵)

۳. هرچه بر گرده زمین است نابود می شود تنها ذات پروردگارت باقی می ماند، چون او دارای صفات جلال و جمال است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۹ / ۱۵۴)

۴. ... قُلْ مُتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن اتَّقَى وَلَا تُظْلَمُونَ فَتِيلًا. (نساء (۴): ۷۷)

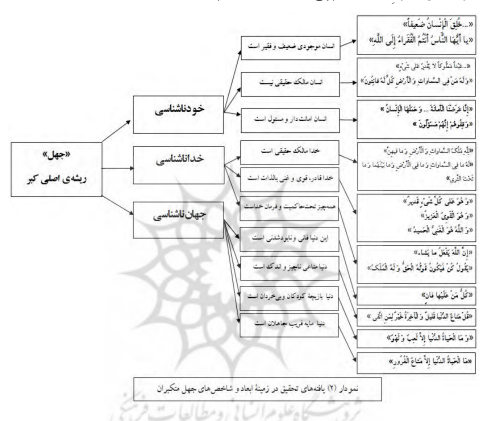
۵. «وَمَا الْحَيَاةُ الدُّتُيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَهُو وَلَلدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ؛ دنيا به جز بازيچه کودکانه و هوسرانی بی خردان هیچ نیست، و همانا سرای دیگر پرهیزگاران را نیکوتر است؛ آیا تعقّل و اندیشه در این گفتار به کار نمی بندید» (انعام (۶): ۳۲) (سلطان علیشاه، ۱۳۷۲: ۵ / ۳۲) در این آیه جمله «أَفلَا تَعْقِلُونَ» طعنه و کنایهای است به جهالت و کم خردی افرادی که سرگرم بازی دنیا، شدهاند.

۶ آیا ندیدی که رفتار پروردگارت با قوم عاد چگونه بود؟ همان قوم ارم، شهری که بناهای ستون دار داشت و نظیرش در هیچ سرزمینی ساخته نشده بود و با قوم ثمود که صخرههای بیابان را میبریدند و با فرعون که مردم را چارمیخ

متکبران نمی دانند که زندگی دنیا برای جاهلان، مایه فریب و عامل افتادن در آتش است:

ذَلِكُمْ بِأَنَّكُمُ اتَّخَذْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَغَرَّتْكُمُ الْحَيَاةُ اللَّنَيَا ... \ (جاثيه / ٣٥) ... وَمَا الْحَيَاةُ اللَّيِّيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ. \ (آلعمران / ١٨٥)

البته باید توجه داشت که در فرهنگ دینی، «دنیا» تماماً مذموم نیست بلکه از یک سو ستوده و ازسوی دیگر سرزنش شده است؛ درواقع ممدوح یا مذموم بودن دنیا، بستگی به رویکرد انسان نسبت به آن دارد. حضرت علی شخ دنیا را در یک جمله به غایت زیبا توصیف فرموده است: «مَنْ أَبْصَرَ بِهَا بَعَمَّرَتُهُ وَ مَنْ أَبْصَرَ إِلَيْهَا أَعْمَتُهُ. (نهج البلاغه، ۱۴۱۴: ۱۰۶)



می کرد اینها اقوامی بودند که در بلاد طغیان کردند و در نتیجه طغیان خود، فساد را در بلاد بگستردند پس پروردگارت تازیانه عذاب را بر سر آنها فرود آورد. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲۰ / ۴۶۵)

۱. این بدان سبب است که شما آیات خدا را به ریشخند گرفتید و زندگی دنیا فریبتان داد ... .

٢. زندگي دنيا جز مايه فريب نيست.

۳. «کسی که با آن بنگرد [دنیا] او را بینا کند، و آن کس که به آن بنگرد، [دنیا] او را کور سازد». یعنی دنیا بایـد ابـزار باشد نه هدف.

#### نتيجه

این پژوهش، نشان داد که «جهل و مشکلات معرفتی» علت العلل و ریشه اصلی بیماری کبر است و رفتارهای متکبرانه ریشه در خودناشناسی، خداناشناسی و جهان ناشناسی دارند. خودناشناسی باعث میشود که فرد در «توهم مالکیت» فرو رود و مشغول جمع مال گردد و نیز از درک «فقرِ ذاتی خویش و وابستگی وجودی و نیاز دائمی به خدا» و نیز «وامداری و مسئول بودنِ خود» عاجز شود. افزون براین، خودناشناسی عاملی برای خداناشناسی می گردد و فرد نمی تواند مالکیت، حاکمیت و غنای مطلق الهی را دریابد. جهان ناشناسی، باعث می شود که متکبران، کوچکی و اندکی دنیا را ادراک نکنند و این دنیای کوچک را بزرگ بشمارند و فریب اموال ناچیز و اعتباری و مقامهای موقتی و فانی آن را بخورند و مشغول بازیهای بچگانه شوند و به بازیچههای خود بنازند و آنها را مایه فخرفروشی سازند.

دادههای این مقاله، هم ریشه بودن بیماری تکبر (احساس برتری) و بیماری تذلل (احساس کمتری) را نشان میدهد؛ بر این اساس، میتوان گفت که تکبر و تذلل، دو نمود بیرونی مختلف برای وجود «یک» مشکل درونی (جهل و بیمعرفتی) هستند که به مقتضای موقعیتهای متفاوتِ خارجی، گاه در شکل «احساس برتری» و گاه در شکل «احساس کمتری» ظهور میکنند. فرد جاهل (بیخرد، کم خرد یا رشد نیافته از نظر عقلی) چون فقر و ضعف خود و امانتداری در دارائیهایش را نمی بیند، گاهی با یک قیاس معالفارق احساس مهتری و برتری میکند و دچار رفتارهای متکبرانه میشود؛ و گاهی چون اتصال خود به قادر و عظیم و عزیز مطلق را نمی بیند و در نتیجه قدرت و عظمت و عزت و کرامت خویش را درک نمیکند، با یک قیاس مع الفارق احساس کهتری و کمتری میکند و دچار تذلل میشود.

از یافتههای این تحقیق می توان نتیجه گرفت «خودشناسی، خداشناسی و جهان شناسی» و «درک حقیقت» در سه حوزه یادشده، اساسی ترین مرهم قلبهای مبتلا به تیرگی و بیماری کبر است و تعقل و خردورزی ضرورتی اجتنابناپذیر برای پیراستگی از رذیلت کبر و آراستگی به فضیلت تواضع است.

یافتههای این تحقیق، با تعلیمات مرحوم نراقی (۱۳۸۹) و فیض کاشانی (۱۴۰۹ ق) همسـ و اسـت چراکه اوّلی، حماقت و بیخردی را منشأ کبر دانسته و دومی خودشناسی و خداشناسی را راهکار اصلی درمان کبر معرفی کرده است. راهکارهای درمانی تحقیـق «قدوسـی و میردریکونـدی» (۱۳۹۲) بـا راهکارهای تحقیق حاضر، همسو هستند با این تفاوت که ایشان به جزئیات چیستی «شناخت کارآمـد از خود و خدا» نپرداخته و به اشارهای کلی بسنده کـردهانـد. همچنـین یافتـههـای ایـن تحقیـق، بـا

یافتههای تحقیق «دین پرور» (۱۳۸۳) نیز همسو است با این تفاوت که وی در حوزه خودشناسی، تنها به موضوع ممکن الوجود بودن و عجز ممکنات اشاره نموده است. ازسوی دیگر، با توجه به اینکه ریشه نهایی همه رذایل اخلاقی را می توان «جهل و بی خردی یا کم خردی» دانست، اشارات سایر محققان در حوزه ریشه یابی کبر، با یافتههای این تحقیق ناهمسو نیستند، برای مثال «خودخواهی و خودپسندی» (قدوسی و میردریکوندی، ۱۳۹۲) یا «اعتمادیه نفس کاذب و منفی» (مروتی و بهروز، ۱۳۹۵) یا «محبت و دوستی دنیا» (مصباح یزدی، ۱۳۹۷) را می توان نوعی بی خردی و برخاسته از جهل دانست. یافتههای این تحقیق با یافتههای «تیبریوس و واکر» (۱۹۹۸) و «برگر» (۲۰۱۷) و «وبر» (۲۰۱۷) و «لینچ» (۲۰۱۷) نیز همسو هستند.

سخن آخر اینکه: درمان همه بیماریهای اخلاقی ازجمله «کبر»، مستلزم دو رویکرد «شناخت درمانی یا درمان علمی» (رهایی از جهل و خیال و توهم) و نیز «رفتاردرمانی یا درمان عملی» (عمل به دانستهها) است. به منظور اقدام عملی برای درمان کبر، با توجه به کلام امام علی که فرمود: «ضَادُّوا الْکبْرَ یالتَّوَاضُعِ» لازم است انسان مراقب رفتارهای خویش باشد و برخلاف هر آنچه رفتارهای متکبرانه است، عمل کند؛ «وَاسْتَعِینُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَکَبِیرَةُ إِلَّا عَلَی الْخَاشِعِین؛ از شکیبایی و نماز یاری جویید؛ و به راستی این [کار] گران است، مگر بر فروتنان». (بقره / ۴۵)

# منابع و مأخذ

- 1. قوآن عویم، ترجمه محمدمهدی فولادوند، تهران، شاهد، ۱۳۸۹، چ ۳. ا
- ۲. نهج البلاغه، محمد بن حسين شريف الرضى، تحقيق و تصحيح صبحى صالح، ١٤١٤ ق، قم،
  هجرت.
  - ٣. نهج البلاغه، محمد بن حسين شريف الرضى، ترجمه حسين انصاريان، ١٣٨٨، قم، دار العرفان.
- ابن أبى فراس، ورام مسعود بن عيسى، ١٣٦٩، تنبيه الخواطر و نزهة النواظر المعروف بمجموعة ورام، ترجمه محمدرضا عطايى، مشهد، بنياد پژوهش هاى اسلامى آستان قدس رضوى.
  - ٥. ابن شعبه حراني، حسن بن على، ١٣٨٢، تحف العقول، ترجمه احمد جنتي، تهران، امير كبير.
- آ. ابن منظور، محمد بن مكرم، ١٤١٤ ق، السان العرب، به كوشش جمال الدين ميردامادي، بيروت،
  دار الفكر للطباعه و النشر و التوزيع ـ دار صادر.

۱. افزون بر ترجمه استاد محمدمهدی فولادوند، در این مقاله از برخی ترجمههای دیگر نیز البته با ذکر مأخذ، استفاده شده است.

- ۷. اسیری لاهیجی، محمد بن یحیی، ۱۳۸۸، اسرار الشهود، تصحیح سیدعلی آل داود، تهران، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
  - ۸. امام خمینی، سید روحالله، ۱۳۸۵، شرح چهل حدیث، قم، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
    - ۹. انصاری، عبدالله، ۱۳۷٦، سخنان پیر هرات، به کوشش محمد جواد شریعت، تهران، امیر کبیر، چ ۷.
      - 1. انصاریان، حسین، ۱۳۸۳، توجمه قرآن انصاریان، قم، اسوه.
- ۱۱.انیس، ابراهیم و عبدالحلیم منتصر و عطیه الصواحی و محمد خلف احمد، ۱۳۹۲، فرهنگ المعجم الوسیط، ترجمه محمد بندریگی، تهران، اسلامی.
- ۱۲. برونو، فرانک، ۱۹۸٦ م / ۱۳۷۳، فرهنگ توصیفی اصطلاحات روان شناسی، ترجمه مهشید یاسایی و فرزانه طاهری، تهران، طرح نو.
  - ۱۳. بستانی، فؤاد افرام و رضا مهیار، ۱۳۷۵، *فرهنگ ابجدی،* تهران، اسلامی، چ ۲.
- ۱٤. تميمي آمدي، عبدالواحد بن محمد، ١٣٦٦، تصنيف غرر الحكم و درر الكلم، به كوشش مصطفى درايتي، قم، دفتر تبليغات.
- ۱۵. جعفری، محمدمهدی، ۱۳۸۰، «امام علی کی استضعاف و استکبار». مجله کتاب نقد، شماره ۱۹، ص ۱۷ ـ ۳۳.
  - 17. جوادی آملی، عبدالله، ۱۳۸۵، مبادی اخلاق در قرآن، قم، إسراء.
- ۱۷. حافظ، شمس الدین محمد، ۱۳۸۳، دیوان کامل حافظ، به اهتمام محمد قزوینی و قاسم غنی، تهران، طهوری.
  - ١٨. حر عاملي، محمد بن حسن، ١٤٠٩ ق، *وسائل الشيعه*، قم، مؤسسه آل البيت على.
- ۱۹. حکیمی، محمدرضا و محمد حکیمی و علی حکیمی، ۱۳۸۰، الحیاة، ترجمه احمد آرام، تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
  - · ۲. دهخدا، على اكبر، ۱۳۷۷، *لغتنامه دهخدا*، تهران، مؤسسه لغتنامه دهخدا.
  - ٢١. ديلمي، حسن بن محمد، ١٤١٢ ق، إرشاد القلوب إلى الصواب، قم، الشريف الرضى.
- ۲۲. دین پرور، سید جمال الدین، ۱۳۸۳، «شرحی بر خطبه قاصعه»، پژوهش های نهج البلاغه، شماره ۱۲ ـ ۱۱، ص ۲۳۸ ـ ۲۲۷.
- ۲۳. راغب اصفهانی، حسین بن محمد، ۱٤۱۲ ق، مفردات ألفاظ القرآن، به كوشش صفوان عدنان داوودی، بیروت، دار الشامیه.

- ۱۰۰ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی اخلاق اسلامی، سال ۱۳، بهار ۹۹، ش ۴۷
- ۲٤. سعدی شیرازی، مشرف الدین مصلح بن عبدالله، ۱۳۷۳، کلیات سعدی، تهران، نگاه، چ ۲.
- 70. سلطان على شاه، سلطان محمد بن حيدر، ١٣٧٢، متن و ترجمه فارسى تفسير بيان السعادة في مقامات العبادة، تهران، سرّ الاسرار.
- ۲۹. شهیدی، سید مهدی، ۱۳۸۸، «معناشناسی واژه استکبار در قرآن کریم بر مبنای نظریه ایزوتسو»، مجله علمی ترویجی معرفت، شماره ۱۶۳، ص ۱۳۹ ـ ۱۲۷.
- ۲۷. شیرافکن، محمدحسین و فاطمه صاحبیان و علیرضا قائمی، ۱۳۹۳، «تحلیل حوزه تقـوا بـا تأکیـد بر روش معناشناسی ایزوتسو»، فصلنامه علمی پژوهشی فهن، شماره ۷۱، ص ۲۰۰ ـ ۱۷۱.
- ۲۸. صابرپور، مینو، ۱۳۸۵، «تکبر و استکبار در قرآن، مجله رشد آموزش قرآن»، شماره ۱۵، ص ٤١ ـ ٣٦.
- ۲۹. صاحب بن عباد، اسماعيل بن عباد، ١٤١٤ ق، المحيط في اللغة، بـ كوشش محمدحسن آل ياسين، بيروت، عالم الكتاب.
- ۳۰. طباطبایی، محمد حسین، ۱۳۷٤، توجمه تفسیر المیزان، ترجمه محمدباقر موسوی، قم، جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، دفتر انتشارات اسلامی، چ ٥.
  - ٣١. طبرسي، على بن حسن، ١٣٨٥ ق، مشكاة الأنوار في غور الأخبار، نجف، المكتبة الحيدرية، ج ٢.
- ۳۲. طوسی، نصیرالدین، ۱۳۲۱، اخلاق محتشمی، به اهتمام محمدتقی دانش پژوه، تهران، دانشگاه تهران.
- ۳۳. عبدالرحیمی، محمد، ۱۳۹۷، «عقل و کار کردهای آن در آموزههای اسلامی با تأکید بر کلام حضرت علی ایسانه بصیرت و تربیت اسلامی، شماره ۶۳.
  - ٣٤. عسكري، حسن بن عبدالله، ١٤٠٠ ق، الفروق في اللغة، بيروت، دار الآفاق الجديده.
- ۳۵. عطار نیشابوری، فریدالدین محمد، ۱۳۸٦، اسرار ظامه، به کوشش محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران، سخن.
  - ٣٦. فراهيدى، خليل بن أحمد، ١٤٠٩ ق، كتاب العين، قم، هجرت.
  - ۳۷. فروم، اریک، ۱۳۹۱، گویز از آزادی، ترجمه عزتالله فولادوند، تهران، مروارید، چ ۱۵.
- ۳۹. قدوسی، سید ابوالفضل و رحیم میردریکوندی، ۱۳۹۲، «بررسی مفهوم روان شناختی کبر در منابع اسلامی و مقایسه آن با خودشیفتگی»، مجله علمی توویجی معرفت، شماره ۱۹۲، ص ۹۳ ـ ۸۳
  - .٤. قرشي بنايي، على اكبر، ١٤١٢ ق، ق*اموس قرآن*، تهران، دار الكتب الاسلاميه، چ ٦.

- ریشه یابی بیماری «کبر» براساس آیات و روایات 🛚 ۱۰۱
- 13. کاوندی، سحر و محسن جاهد، ۱۳۹۶، «چیستی تواضع، بررسی تطبیقی دیدگاه اخلاقیون مسلمان و فیلسوفان اخلاق غربی»، فصلنامه پژوهشهای اخلاقی، شماره ۱۹، ص ۱۱۳ ـ ۹۰.
- ٤٢. كفعمى، ابراهيم بن على عاملى، ١٤١٨ ق، البلد الأمين و الدرع الحصين، بيروت، مؤسسه الأعلمي للمطبوعات .
- 28. کلینی، محمد بن یعقوب، ۱۳۹۹، أصول الكافی، ترجمه جواد مصطفوی، تهران، كتابفروشی علمیه اسلامیه.
- 32. كليني، محمد بن يعقوب، ١٤٠٧ ق، الكافي، تصحيح على اكبر غفارى و محمد آخوندى، تهران، دارالكتب الإسلاميه.
- 20. كوفى اهوازى، حسين بن سعيد، ١٤٠٢ ق، *الزهد*، مصحح غلامرضا عرفانيان يزدى، قم، المطبعة العلميه.
  - ٤٦. مجلسي، محمد باقر، ١٤٠٣ ق، بحارالأنوار، بيروت، دار إحياء التراث العربي، چ ٢.
- ٤٧. محسنزاده، هاجر و محمد رنجبر حسيني، ١٣٩٥، «موانع اخلاقي تعقل از منظر قرآن و روايات»، **دو فصلنامه كتاب و سنت**، شماره ٩، ص ٦٢ ـ ٤١.
- ۸۵. مروتی، سهراب و فریبا بهروز، ۱۳۹۵، «معناشناسی واژه اعتمادبه نفس در قرآن و حدیث»، مجله علمی ترویجی پژوهشنامه معارف قرآنی، شماره ۲۷، ص ۱۳۲ ـ ۱۰۷.
- 29. مصباح یزدی، محمد تقی، ۱۳۸٦، مشکات (مجموعه آثار آیت الله مصباح یزدی) قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
- ۰۰. مصباح یزدی، محمدتقی، ۱۳۹۷، «تواضع و سلوک، سازنده شیعه راستین»، مجله علمی معرفت، شماره ۲۵۳، ص ۱۲ ـ ٥.
  - ٥١. مطهري، مرتضي، ١٣٧٨، انسان كامل، تهران، صدرا.
  - ٥٢. معين، محمد، ١٣٧٨، فوهنك فارسى معين، شش جلدى، تهران، امير كبير، چ ١٣.
- ۵۳. منسوب به امام جعفر بن محمد الله مصباح الشريعه، ۱۳۹۰، ترجمه حسن مصطفوی، تهران، انجمن حکمت و فلسفه ايران.
  - ٥٤. نراقي، احمد، ١٣٨٩، معراج السعاده، قم، قائم آل محمد عليه، چ ٧.
- ٥٥. نورى، حسين بن محمد تقى، ١٤٠٨ ق، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم، مؤسسه آل البيت كله.
- 56. Berger, Allan S., 2002, Arrogance among Physicians, Academic Medicine: Volume 77, Issue 2, p 145-147.

- 57. https://journals.lww.com/academicmedicine/Fulltext/2002/02000/Arrogance\_am ong Physicians.10.aspx
- 58. https://www.chronicle.com/article/Teaching-Humility-in-an-Age-of / 240266
- 59. https://www.jstor.org/stable/20009945
- 60. Lynch, Michael Patrick, 2017, Teaching Humility in an Age of Arrogance, The Chronicle of Higher Education, The Chronicle Review, JUNE 05. Washington, D.C.
- 61. Tiberius, V. & Walker, John D., 1998, Arrogance, American Philosophical Quarterly, Vol. 35, No. 4, pp 379-390.
- 62. Weber, Sara L., 2013, Doubt, Arrogance, and Humility, Contemporary Psychoanalysis, Volume 42, 2006, Issue 2, Published online: 23 Oct 2013, pp 213-223. (https://doi.org/10.1080/00107530.2006.10745882)

