## پژوهشی در

# ملاك تأثير جهت نامشروع: تصريح يا احراز؟!

(واکاوی مبانی فقهی ماده ۲۱۷ قانون مدنی)\*

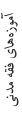
🗖 امین سلیمان کلوانق

🗖 محمدعلی راغبی

□ احمد مرتاضي<sup>۳</sup>

#### حكيده

مطابق ماده ۱۹۰ قانون مدنی، مشروعیت جهت، یکی از شرایط اساسی صحت معاملات به حساب می آید. در خصوص شرط تأثیر آن در ماده ۲۱۷ ق.م. آمده است که برای تأثیر جهت نامشروع (ربعنی بطلان قرارداد)، باید تصریح نسبت به آن صورت پذیرد. بنابراین در صورت علم یکی از طرفین به جهت نامشروع طرف مقابل، قرارداد صحیح می باشد. این در حالی است که این مسئله در بین فقهای امامیه اختلافی است؛ به نحوی که برخی آن را جایز و برخی باطل می دانند. در پژوهش حاضر بعد از تبیین معنای جهت نامشروع و نقل تفاسیر





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۶/۱۲/۲۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۷/۵/۱۸

۱. دانشجوی دکتری فقه و مبانی حقوق اسلامی دانشگاه قم (نویسندهٔ مسئول) (a.soleyman95@gmail.com).

۲. استادیار دانشگاه قم (ma-raghebi@qom.ac.ir).

۳. استادیار دانشگاه تبریز (a.mortazi@tabrizu.ac.ir).

حقوقی ناظر بر بحث، مبانی فقهی ناظر بر مسئله از قبیل روایات خاصه و حرمت اعانه بر اثم، با در نظر گرفتن غرض شارع مبنی بر قلع مادهٔ فساد، مورد واکاوی واقع شده و در نهایت، بطلان قرارداد در صورت یک طرفی بودن جهت نامشروع و علم طرف مقابل به آن مورد پذیرش واقع شده است و اصولی چون اصل صحت نمی تواند مانع از جریان حکم بطلان شود و این نتیجه حاصل شد که ملاک برای تأثیر جهت نامشروع، احراز یا اثبات آن (و نه تصریح به آن) می باشد. لذا توجه به این امر در اصلاحات آتی قانون مدنی به قانون گذار محترم پیشنهاد می شود.

واژگان كليدى: جهت نامشروع، جهت معامله، علم، تصريح، حرمت، بطلان.

## ١. طرح مسئله

مشروعیت جهت، یکی از شرایط اساسی صحت معاملات میباشد. در ماده ۲۱۷ قانون مدنی آمده است:

«در معامله لازم نیست که جهت آن تصریح شود؛ ولی اگر تصریح شده باشد، باید مشروع باشد، والا معامله باطل است».

رویکرد حقوق ایران به تأثیر جهت نامشروع، شرط دانستن تصریح به نامشروعیت جهت می باشد و در صورتی که تصریح به آن صورت نگیرد، معامله صحیح می باشد. در خصوص اینکه مراد از تصریح چیست، اختلاف نظراتی میان حقوق دانان در این زمینه وجود دارد. دیدگاه مقاصدالشریعهای در این بحث یا به عبارتی دیگر توجه به فلسفهٔ بطلان قراردادهای با جهت نامشروع، هر ذهن متأملی را به این مطلب رهنمون می شود که چگونه می شود غرض شارع از باطل دانستن چنین قراردادهایی قلع مادهٔ فساد باشد و در عین حال فقط در موارد تصریح به آن، حکم را بر آن بار کند، در حالی که این (تصریح به جهت نامشروع) یکی از طرق احراز جهت نامشروع است و چه بسا که یکی از طرفین، علم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل داشته باشد و با وجود این، اقدام به معامله کند. این مسئله در روایات و به تبع آن در کلام فقها مورد بحث واقع شده و فقها شمولیت قاعده اعانه بر اثم را نیز بر این موضوع، محل بحث قرار داده اند.

لذا ضرورت دارد بررسي فقهي حول اين مسئله انجام شود تا الغاي خصوصيت از



تصریح به جهت نامشروع امکانسنجی شود و با انتاج اینکه ملاک تأثیر جهت نامشروع، احراز آن در قرارداد به هر نحو که باشد، میباشد، نظر جدیدی را برای قانون گذار جهت اعمال در اصلاحات آتی قانون مدنی پیشنهاد کند.

## ۲. معناشناسی گزارهٔ جهت نامشروع

جهت (جهة) که غالباً با کسر جیم نقل شده است، کلمهای عربی از ریشه «وجه» میباشد. این واژه در معانی متعددی استعمال شده است. گفتهاند این واژه به معنای «سمت، سوی، نحو» میباشد؛ مثلاً زمانی که گفته می شود «علی جهه کذا» یعنی بر فلان سمت و سوی (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۴۶/۴). وجه در معنای قصد و هدف نیز به کار میرود و به مقصد، جهت گفته می شود و این زمانی است که به چیزی توجه شود (راغب اصفهانی، ۱۴۱۲: ۸۵۶).

جهت در اصطلاح ـ که محل بحث در نوشتار حاضر، «جهت قرارداد» است ـ از طرف حقوق دانان با عباراتی مختلف تعریف شده است . در تحلیل اراده و سیر روانی تکوین آن گفته شده که در مرحلهٔ «تدبر» مصالح و مفاسد عمل حقوقی سنجیده می شود و چندان ادامه می یابد که به شوق و جزم منتهی می گردد . آنگاه است که تصمیم گرفته می شود و به گونهای در عالم خارج بروز می کند . گزینش ذهن نیز بیهوده و اتفاقی صورت نمی پذیرد؛ انگیزههای گوناگون بر دِماغ می گذرد و هر کدام به نوعی اراده را به سوی خود می کشاند . مصلحت و مفسده نسبی است و به تناسب هر انگیزه جهرهای خاص می یابد . سرانجام انگیزه غالب است که معیار مصلحت گرایی قرار می شود (کاتوزیان، ۱۳۹۲: ۲۲۵/۲) . همچنین گفته شده که جهت معامله عبارت از داعی می شود (کاتوزیان، ۱۳۹۲: ۲۲۵/۲) . همچنین گفته شده که جهت معامله داعی یا انگیزه می گردد (امامی، بی تا: ۱۲۵/۲) . بنابراین می شود گفت که جهت معامله داعی یا انگیزه غیر مستقیم و باواسطهای است که طرف معامله در تشکیل عقد در سر دارد و این غیر مستقیم و باواسطهای است که طرف معامله در تشکیل عقد در سر دارد و این انگیزه یا داعی در اشخاص مختلف به اعتبار وضعیت شخصی و شرایط اقتصادی انگیزه یا داعی در اشخاص مختلف به اعتبار وضعیت شخصی که خانه خود را می فروشد،





ممکن است خرید خانه دیگر یا رفتن به مسافرت یا سرمایه گذاری در امر بازرگانی با ثمن معامله باشد یا با فروش اموال خود قصد فرار از دین داشته باشد. به همین دلیل است که از جهت معامله به سبب شخصی معامله نیز یاد می شود. کلام حقوق دانان نیز همین را تأیید می کند (شهیدی، ۱۳۹۲: ۱۳۳۲؛ صفایی، ۱۳۸۹: ۱۳۸). باید دقت داشت که استعمال جهت به معنای سبب و علت، نباید موجب خلط میان دو نهاد علت و جهت شود؛ زيرا كه اين دو متفاوت از هم مي باشند. علتْ اصطلاحي است كه از حقوق فرانسه به حقوق ایران عرضه شده و در تعریف آن آمده است که مقصودِ بلافاصله و مستقیمی است که متعهد را وادار به تعهد می نماید، به طوری که هر گاه اشتیاق رسیدن به آن مقصود برای متعهد نبود، هیچ زمان خود را دچار بار سنگین تعهد نمی نمود (امامی، بیتا: ۲۱۹/۱). در تبیین مفهوم آن گفته شده که در فروش اتومبیل به مبلغ پنجاه میلیون ریال، علت معامله در نزد فروشنده به دست آوردن مبلغ پنجاه میلیون و نزد خريدار مالكيت اتومبيل است. بنابراين علت معامله داراي جنبه نوعي است؛ يعني مثلاً در همهٔ فروشندگان به دست آوردن ثمن معامله، و در همهٔ خریداران به دست آوردن مالکیت مبیع است (شهیدی، ۱۳۹۲: ۳۳۳). از نظریه علت (در مقابل نظریه جهت) در كتب حقوقي به عناوين ديگري ياد شده؛ از جمله: جهت تعهد (صفايي، ١٣٨٩: ١٣٨)، علت تعهد (شهیدی، ۱۳۹۲: ۳۳۳)، جهت نوعی (کاتوزیان، ۱۳۹۲: ۲۲۸/۲) و سبب (همان). به نظر اکثر حقوق دانان، تدوین کنندگان قانون مدنی به جهت معامله به معنای انگیزه قاطع و باعث توجه داشتهاند (صفایی، ۱۳۸۹: ۱۳۹؛ شهیدی، ۱۳۹۲: ۳۳۴؛ کاتوزیان، ۱۳۹۲: ٢/٢٥) و دليل يرهيز نويسندگان قانون مدني ايران از وارد كردن نظريه علت بي واسطه عقد یا تعهد، تصنعی بودن علت تعهد و بی فایده بودن طرح آن با وجود نظریه تقابل و مفهوم عوض در موضوع معاملات معوض مى باشد و با وجود قصد انشاء در فقه اماميه و حقوق ایران، طرح این نظر بی فایده به نظر می رسد (ر.ک: شهیدی، ۱۳۹۲: ۳۳۴، ۳۳۵ و .(887

نظریه جهت در قرارداد به دور از صبغهٔ فقهی نیست؛ زیرا اگرچه که فقها بحث مستقلی تحت عنوان خاص «جهت قرارداد» نداشتهاند، ولی بحث از عنوان جهت با عباراتی چون قصد حرام و غایت حرام (لاری، ۱۴۱۸: ۱۸۰۸؛ حسینی حائری، ۱۴۲۳: ۲۵۸)،

تعلیل و غایت (فاضل آبی، ۱۴۱۷: ۴۳۸)، غایت محرمه و لِاَجل (حسینی عاملی، ۱۴۱۹: ۱۲/۱۲ بجهت حرام (نجفی، ۱۴۰۴: ۲۸/۲۲؛ موسوی خوبی، بیتا: ۱۵۳/۱) و به ندرت در برخی موارد برای اشاره به جهت معامله، تعبیر به علیت کردهاند (نراقی، ۱۴۱۷: ۷۶). عبارات مشابه فراوان موجود، نشان از این است که نظریه جهت از نظر فقها دور نمانده و در لابهلای مباحث خود، از آن به عنوان یکی از شرایط اساسی برای صحت قرارداد یاد کردهاند.

از یکسو وجود مبانی برای یافتن احکام قراردادهای با جهت نامشروع در قرآن از قبیل آیه ﴿...وَلاَتَعٰاوَنُواعَلَى الْإِنْمُ وَالْعَدُوانِ...﴾ (مائده/ ۴) یا ﴿لاَتَأْکُوااَمُوَالَکُمْ بَیْنَکُمْ بِالْبَاطِلِ﴾ (ساء/ ۲۹) و از دیگرسو وجود بحث از جهت در روایاتی که از معصومان ایگی به دست ما رسیده و همچنین مقصود شارع از تحریم اعانه بر اثم و وجوب دفع منکر، دلالت بر این دارد که نظریه جهت ریشهای تاریخی در فقه امامیه دارد. پس با وجود این، این نتیجه یافت می شود که نظریه جهت در فقه امامیه وجود داشته و تعریفی که از نتیجه یافت می شود به دست داد، چنین است: «جهت در قرارداد عبارت است از انگیزهٔ باواسطه و غیر مستقیم هر یک از متعاقدین از انعقاد قرارداد، که این انگیزه ممکن است در اشخاص مختلف، متعدد باشد و این تعدد متأثر از وضعیت شخصی و یا سایر عوامل شخصی باشد».

جهت در برخی موارد ممکن است مشروع باشد و در برخی موارد نامشروع. از آن جهت که این دو، دو مفهوم مقابل هم می باشند، تعریف یکی، ما را از تعریف دیگری بی نیاز می کند. مشروع عبارت است از هر چیزی که مخالف با احکام الزامی شارع نباشد. در مقابل باید گفت که نامشروع عبارت است از هر آنچه که مخالف با احکام



۱. البته در این باره باید گفت که آیهٔ شریفه فقط در حالتی که یکی از متعاملین در قرارداد قید کند که طرف مقابل فقط حق استفاده از مورد معامله در جهت نامشروع را خواهد داشت، به این کیفیت دلالت بر بطلان قرارداد خواهد داشت که ثمن معامله در مقابل چیزی قرار خواهد گرفت که مالیت ندارد؛ یعنی همان استفاده در جهت نامشروع.

٢. «صفوان عن ابن مسكان عن محمد الحلبي قال: سألت أبا عبد الله المالية عن بيع عصير العنب ممّن يجعله خمرًا قال: لا بأس به تبيعه حلالًا ليجعله حرامًا فأبعده الله وأسحقه» (كليني، ١۴٠٧، ١٣٠/٨)؛ روايت عمرو بن حريث: «عن التوت أبيعه ممّن يصنع الصليب أو الصنم؟ قال: لا» (بحراني، ١٣٥٣: ٢٠٣/١٨).



الزامي شارع باشد. براي تبيين بحث بايد به انواع احكام و مقرراتي كه در حقوق اسلام وجود دارد، اشارهای بشود. یک سری از قوانین در حقوق اسلام وجود دارند که تخلفنایذیر و غیر قابل تغییرند. در مقابل، عده ای از احکام و مقررات هستند که به نظر طرفین قرارداد بستگی دارند و طرفین می توانند بر خلاف آنها توافق کنند. در حقوق کنونی به دسته اول قواعد امری و به دسته دوم قواعد تکمیلی گفته میشود. دسته اول احكام نيز به دو نوع الزامي و غير الزامي (سنن) تقسيم مي شوند. به طور يقين اگر جهت قرارداد مستلزم مخالفت با احکام الزامی شارع (وجوب و حرمت) باشد، مثلاً شخص جهت قرارداد را در راستای ارتکاب حرام یا ترک واجبی قرار داده باشد، در این صورت قرارداد به دلیل اینکه جهت آن مخالفت با شرع دارد، باطل است. ولی در صورتی که جهت قرارداد مخالفت با تکالیف غیر الزامی شارع (مکروه و مستحب) داشته باشد و یا با مباحات که شارع مقدس در آن آزادی عمل برای انسانها قرار داده است، باید گفت که جهت می تواند با این ها مخالف باشد؛ البته تا جایی که مثلاً فقط مخالفت با استحباب دارد و به مخالفت با واجب تسرى ييدا نكرده است. به طور خلاصه هر آنچه که مخالف با منویات شارع مبنی بر وجوب و حرمت باشد، نامشروع تلقى مى شود و اگر در قالب جهت باشد، موجب بطلان قرارداد خواهـ د بود. منويات شارع ممكن است از طريق قرآن براى ما ثابت شده باشد يا ساير طرق استنباط احكام. در این میان، حقوق دانان به این امر اشاره داشته اند که جهت نامشروع جهت خلاف قانون و خلاف اخلاق و نظم عمومي است (کاتوزیان، ۱۳۹۲: ۲۴۴/۲؛ بروجردی عبده، ۱۳۸۰:

مسلماً مراد از آنچه که در ماده ۲۱۷ آمده است، اعم از نامشروع فقهی و قانونی است؛ یعنی هر آنچه که مخالف قانون و شرع و اخلاق حسنه و نظم عمومی باشد.

## ۳. جایگاه جهت نامشروع در قانون مدنی

قانون گذار در ماده ۱۹۰ قانون مدنی در مقام بیان شرایط اساسی صحت معامله، مشروعیت جهت معامله را به عنوان یکی از شرایط میشمارد و در ادامه، در ماده ۲۱۷ همان قانون بیان می دارد:

«در معامله لازم نیست که جهت آن تصریح شود؛ ولی اگر تصریح شود باید مشروع باشد، والا معامله باطل خواهد بود».

با توجه به این مواد روشن می شود که تصریح به جهت نامشروع، یکی از شرایطی است که برای تأثیر آن ملاک واقع شده است؛ به نحوی که اگر قراردادی با جهت نامشروع باشد، ولی تصریحی نسبت به آن صورت نگیرد، آن گونه که از ماده برداشت می شود، قرارداد صحیح است. در واقع تصریح به جهت نامشروع، موجب بطلان قرارداد می شود، نه قرارداد با جهت نامشروع، ولو اینکه احراز یا نحوهٔ وجود آن در قرارداد به نحوی دیگر باشد.

## ۱.۳. تفاسیر ناظر بر «تصریح» در ماده ۲۱۷ ق.م.

عدم تصریح به جهت نامشروع ولی آشکار بودن آن از قراین، هر ذهن متأملی را بر آن میدارد که ببیند آیا تصریحی که در ماده استعمال شده، معنای عامی است که تمامی موارد (اعم از ذکر در عقد، تبانی قبل از آن، آشکار شدن به واسطهٔ قرائن یا طریق دیگری) را شامل می شود یا اینکه نه، فقط شامل موارد ذکر آن است؟ این سؤال با پاسخهای متفاوتی از سوی حقوق دانان مواجه شده است.

برخی چنین باور دارند که اگر جهت قرارداد تصریح شد، باید مشروع باشد. پس اگر کسی به منظور تأسیس قمارخانه یا مرکز فحشاء خانهای بخرد و در قرارداد نیز صریحاً جهت ذکر شود، معامله باطل خواهد بود. اگرچه مادهٔ ۲۱۷ ق.م. جهت نامشروع را هنگامی موجب بطلان معرفی کرده که صریحاً در قرارداد ذکر شده باشد، لیکن می توان گفت که هر گاه بنای عقد بر جهت نامشروع بوده و بر آن توافق ضمنی شده باشد، به عبارت دیگر، اگر اوضاع و احوال بر حسب عرف حاکی از آن باشد که جهت نامشروع وارد قلمرو توافق و ارادهٔ مشترک طرفین شده است، در این صورت نیز قرارداد باطل است (مستنبط از مواد ۲۲۵ و ۱۱۲۸ ق.م.)؛ مثلاً اگر کسی در قمارخانهای به شخصی که پول خود را باخته و برای ادامهٔ بازی از او وام می خواهد، وام بدهد، نمی تواند صحت معامله را به علت عدم تصریح به جهت ادعا کند؛ چه اوضاع و احوال عرفاً از وجود جهت نامشروع و توافق ضمنی بر آن حکایت می کند و به منزلهٔ تصریح



در عقد می باشد (صفایی، ۱۳۸۹: ۱۳۹-۱۴۰). همین حقوق دان معتقد است که به انگیزه های شخصی ترتیب اثر داده نمی شود، مگر اینکه وارد قلمرو تراضی و توافق شده باشد، به نحوی که در قرارداد ذکر یا توافق ضمنی بر آن صورت بگیرد (همان). از کلام ایشان چنین برداشت می شود که در تفسیر از تصریح مذکور در ماده همان ذکر در عقد است و با نظر بر سایر مواد، ملاک برای تأثیر جهت نامشروع را توسعه داده است.

شهیدی معتقد است برای اینکه انگیزه نامشروع موجب بطلان عقد شود، لازم است به هنگام تشکیل معامله، این انگیزه مورد تصریح قرار گیرد وگرنه معامله صحیح است؛ هرچند نیت معامله کننده واقعاً رسیدن به انگیزه مزبور باشد و مفهوم مخالف ماده ۲۱۷ ق.م. در این خصوص جای هیچ تردید باقی نمی گذارد و این نوع شرط قرار دادن ابراز جهت نامشروع برای بطلان معامله، نه در فقه امامیه و نه در حقوق فرانسه سابقه ندارد و ابداع نویسندگان قانون مدنی می باشد (شهیدی، ۱۳۹۲: ۳۴۱) و به نظر ایشان، اطلاع از انگیزه نامشروع در طرف دیگر قرارداد، در دایرهٔ عنوان تصریح قرار نمی گیرد و برای تأثیر جهت نامشروع لازم است که ابراز آن باید نزد طرف معامله و در زمان نزدیک یا متصل به زمان انشای عقد باشد (همان: ۳۴۳).

امامی در تحلیل این ماده اشاره کرده است کسی که معامله می نماید، لازم نیست به طرف خود بگوید که داعی او بر انجام معامله چیست و برای رسیدن به چه منظوری معامله می نماید؛ زیرا دانستن داعی معامل بر انجام معامله، تأثیری در ماهیت معامله ندارد و متعامل نیز از آن هیچ گونه انتفاعی نمی برد. ولی هر گاه معامل داعی خود را در عقد بیان نماید، طبق مادهٔ ۲۱۷ ق.م. باید آن داعی مشروع باشد؛ مثلاً خریداری که از فروشگاهی یک گالن بنزین می خرد، می تواند جهت معامله و داعی خود را به فروشنده نگوید؛ ولی هر گاه آن را بگوید باید مشروع باشد؛ چنانچه بگوید آن را برای ریختن در خودرو می خواهم در این صورت این معامله صحیح است و اگر غیر مشروع باشد، چنان که بگوید آن را می خرم تا فلان بنگاه را آتش بزنم، آن معامله باطل خواهد بود، اگرچه بعداً به جهتی از جهات بنگاه را آتش نزند. برعکس در صورتی که معامل داعی نام شروع خود را نگوید، ولی فروشگاه آن را بداند و بعداً به وسیلهٔ بنزین خریداری شده ایجاد حریق نماید، آن معامله صحیح خواهد بود. این است آنچه از ماده خریداری شده ایجاد حریق نماید، آن معامله صحیح خواهد بود. این است آنچه از ماده



۲۱۷ ق.م. فهمیده می شود (امامی، بی تا: ۲۱۶/۱). پس به نظر این دو حقوق دان، ملاک در تأثیر جهت نامشروع، ابراز و گفتن جهت نامشروع از جانب معامله کننده است و اطلاع از انگیزهٔ نامشروع، تأثیری در حکم قرارداد نخواهد داشت، در حالی که ـچنان که خواهد آمد مبانی موجود در مسئله، موارد آگاهی را نیز شامل می شود.

به نظر کاتوزیان، هدفهای پنهانی یکی از دو طرف نمی تواند در عقد یا محصول مشترک آنان مؤثر باشد. شاید در نخستین نگاه، حکم ماده ۲۱۷ منطقی به نظر نرسد خریرا اگر مشروع بودن جهت معامله یکی از شرایط صحت عقد باشد، دیگر چه تفاوت می کند که این جهت در عقد ذکر شود یا به طور شخصی و خصوصی باقی بماند (کاتوزیان، ۱۳۹۱: ۱۳۹۸–۱۴۵). ولی باید دانست که شیوه و وسیلهٔ بیان جهت، اهمیتی در تأثیر کار ندارد؛ ممکن است به صورت شرط ضمن عقد بیان شود یا از اوضاع و احوال کار چنان برآید که به نظر عرف در حکم تصریح باشد. برای مثال در فرضی که شخصی در قمارخانهای به یکی از بازیکنان وام می دهد، دادرس نمی تواند به این بهانه که جهت معامله در عقد تصریح نشده است، آن را درست بداند (همان: ۱۲۵). پس همان طور که گفته شد، به نظر ایشان قراینی که مُثبت جهت نامشروع است، مؤثر در حکم قرارداد باید باشد و این چیزی غیر از نظر نگارنده نیست؛ همان گونه که خواهد

معنای تصریح این می شود که یا باید توافق صورت گیرد یا یکی از طرفین به انگیزهٔ نامشروعش اشاره کند. ولی در اینکه برای تأثیر جهت نامشروع، آیا ابراز کردن آن توسط شخص دارای انگیزهٔ نامشروع لازم است یا آشکار شدن آن از قرائن کافی است، اختلاف است. کشف این امر که ملاک در بطلان قرارداد با جهت نامشروع، تصریح به نامشروعیت جهت است یا نه بلکه ادله وارده موارد غیر تصریح را نیز شامل می شود و می تواند در وضعیت حقوقی قرارداد اثر بخشی داشته باشد. نیاز به بررسی ادله دارد.



۱. نظر نگارنده بر آنست که ملاک، احراز جهت نامشروع است که به چند نحو احراز می شود؛ اشتراط،
 تبانی قبل از عقد و علم به آن. علم به آن به واسطهٔ چیزی حاصل می شود که به تعبیر دکتر کاتوزیان،
 قرائن می باشد. در واقع ایشان هم در صورت وجود قرینه بر جهت نامشروع، قرارداد را باطل می دانند.

## ۴. روایات ناظر بر مسئله

## ۱-۴. دستهٔ اول: روایات دال بر عدم جواز

روايت اول: روايت جابر

«قال: سألت أبا عبد الله المناه عن الرجل يؤاجر بيته فيباع فيه الخمر. قال: حرام أُجرته» (كليني، ١٤٠٧: ٢٢٧/٥)؛ مى گويد: از امام صادق المنه دربارهٔ مردى سؤال كردم كه خانهاش را اجاره مى دهد و در آن خمر به فروش مى رسد. امام المناه فرمود: اجرت آن اجاره حرام است.

#### روايت دوم: نامه ابن اذينه به امام صادق التالخ

«عن رجل له خشب فباعه ممّن یتّخذه صلبان. قال: لا» (طوسی، ۱۴۰۷: ۳۷۳/۶)؛ دربارهٔ شخصی سؤال کرد که چوب دارد و آنها را به کسی میفروشد که از آن صلیب درست می کند. امام التّالِد فرمود: خیر [چنین عملی انجام ندهد].

#### روایت سوم: روایت عمرو بن حریث از امام صادق المالا

«عن التوت أبيعه ممّن يصنع الصليب أو الصنم. قال: لا» (كليني، ۱۴۰۷: ۲۲۷/۵)؛ در مورد فروختن درخت توتى به كسى كه صليب يا بت مىسازد، سؤال كردم. حضرت فرمود: جايز نيست.

## ۲\_۴. دستهٔ دوم: روایات دال بر جواز

### روايت چهارم: حسنه ابن اذينه

«سألت أبا عبدالله النيال عن الرجل يؤاجر سفينته أو دابّته لمن يحمل فيها أو عليها الخمر والخنازير. قال: لا بأس» (همان)؛ از امام صادق النيال دربارهٔ مردى سؤال كردم كه كشتى يا حيوانش را به كسى اجاره مى دهد كه با آن دو، خمر و خوك حمل مى كند. امام فرمود: اشكالى ندارد.

### روایت پنجم: روایت ابوکهمس

«سأل رجل أبا عبد الله علي إلى أن قال: هو ذا نحن نبيع تمرنا ممّن نعلم أنه يصنعه

۱. منظور از «هو ذا» ممکن است ضمیر و اشاره باشد به معنای «کذلك» و نیز ممکن است همان گونه که صاحب جواهر فرموده، «هَو ذا» (هاء مفتوح و واو ساکن) باشد که کلمهای مفرد است و برای تأکید و تحقیق و استمرار به کار می رود و مرادف فارسی اش «همو» می باشد (حسینی شیرازی، بی تا: ۲۷۰/۱).



خمرًا» (همان: ۲۳۳/۵)؛ مردی از امام صادق التالا سؤالی پرسید... تا آنکه حضرت فرمود: ما خودمان هم خرمایمان را به کسی می فروشیم که می دانیم آن را به خمر تبدیل می کند.

#### روایت ششم: روایت علی بن ابراهیم از پدرش از ابن ابیعمر بن اذینه

«کتبت إلى أبى عبد الله إليه أسأله عن رجل له کرم أ يبيع العنب والتمر ممّن يعلم أنّه يجعله خمرًا ومسكرًا؟ فقال: إنّما باعه حلالًا فى الإبان الذى يحلّ شربه وأكله فلا باس ببيعه» (همان: ٢٣١/٥)؛ به امام صادق اليه نامه نوشتم و از حضرت درباره مردى که باغ انگورى دارد سؤال کردم که آيا مى تواند انگور و خرما را به کسى بفروشد که آن را در خمر و مسکر استفاده مى کند؟ حضرت فرمود: اشکالى ندارد؛ چرا که انگور را به صورت حلال در زمانى فروخته که آشاميدن و خوردنش حلال بوده است.

#### روایت هفتم: روایت رفاعه

«قال: بیعه ممّن یطبخه أو یصنعه خلًّا أحب إلیّ، ولا أری به بأسًا» (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۳۱/۱۷)؛ امام علیه فرمود: فروش آب انگور به کسی که آن را می پنزدیا به سرکه تبدیل می کند، نزد من محبوب تر است و در فروش آب انگور به شراب ساز نیز اشکالی نمی بینم.

## روایت هشتم: خبر رفاعه

«سئل أبو عبد الله المثيلة وأنا حاضر عن بيع العصير ممّن يخمره. قال التيلة : حلال. ألسنا نبيع تمرنا ممّن يجعله شرابًا خبيتًا؟» (طوسى، ١٣٩٠: ١٣٩٠)؛ از امام صادق التيلة درباره فروش آب انگور به كسى كه آن را تبديل به خمر مى كند، سؤال شد، در حالى كه من هم حاضر بودم. امام التيلة فرمود: حلال است. آيا ما خرما را به كسى كه از آن نوشيدنى ناپاك مىسازد، نمى فروشيم.

### روايت نهم: خبر حلبي از امام صادق إليالٍ

«أنّه سئل عن بيع العصير ممّن يصنعه خمرًا. فقال: بعه ممّن يطبخه أو يصنعه خالًا



۱. در برخی روایات به جای «مسکرًا»، «سکرًا» آمده و احتمال دارد «مسکرًا» اعم از خمر باشد؛ زیرا ممکن است که از انگور مسکر درست شود، بدون اینکه خمر نامیده شود و یا احتمالاً «مسکرًا» را برای تمر آورده است (حسینی شیرازی، بی تا: ۲۷۰/۱). از این روایت، هم به عنوان صحیحه یاد شده و هم به عنوان حسنه، و دلیلش این است که در سند این روایت، ابراهیم بن هاشم وجود دارد که در احوال وی بین فقها اختلاف است (عاملی، ۱۴۱۹: ۱۲۵/۱۲).

أحبّ إلى ولا أرى بالأوّل بأسًا» (همان: ١٠٤/٣)؛ از امام التَيلاِ درباره فروش آب انگور به كسى كه از آن شراب مىسازد، سؤال شد. امام التَيلاِ فرمود: آن را بفروش به كسى كه آن را طبخ مى كند يا سركه مىسازد كه اين مورد اخير نزد من محبوب تر است و البته نسبت به فروش آن در مورد اول نيز اشكالى نمى بينم.

# < FA

#### روايت دهم: خبر ابن اذينه

«کتبت إلى أبى عبد الله علي أسأله عن رجل له خشب فباعه ممّن يتّخذ منه ابرابط. فقال: لا بأس» (کلينی، ۱۴۰۷: ۲۲۶/۵؛ طوسی، ۱۴۰۷: ۳۷۳/۶)؛ به امام صادق علي نامه نوشتم و از ايشان درباره مردى سؤال كردم كه چوب را به كسى كه از آن بربط (نوعى آلت لهو) مىسازد، مى فروشد. امام فرمود: اشكالى ندارد.

### ۳-۴. بررسی روایات

وجوهی برای جمع میان این دو دسته از روایات وجود دارد که در ذیل به آنها اشاره می شود:

شیخ اعظم نوعی از جمع میان روایات را بدین صورت مطرح می کند که اخبار دال بر منع بر صورتی حمل شود که ساخت شراب و بت و صلیب در ضمن عقد شرط شده است یا قبل از عقد بر آن توافق شده باشد (انصاری، ۱۴۱۵: ۱۳۰/۱).

چنین برداشتی با اطلاق روایات سازگاری ندارد (موسوی خوبی، بیتا: ۱۲۵/۱) و در واقع، این حدیث و سایر روایات باب، از فرض اشتراط، اجنبی است (ایروانی نجفی، ۱۴۰۶: ۱۴۰۸)؛ زیرا چنین حملی، حمل روایت به موردی است که در بازار مسلمانان به ندرت رخ می دهد (منتظری نجف آبادی، ۱۴۱۵: ۲۴۲/۲). همچنین باید متذکر شد که آنچه در روایت جابر آمده، «فیباع» است و بعید است که بتوان از این عبارت شرط کردن یا توافق را برداشت کرد. البته که اگر می گفت «لیباع»، چنین برداشتی بی وجه نبود؛ همچنان که برخی از فقهیان، احتمال تصحیف آن را از «لیباع» به «فیباع» دادهاند (موسوی خمینی، ۱۲۱۵: ۱۸۴۱). مضاف بر این، فرد مسلمان انگیزه ای ندارد که ساخت

۱. ضمیر در «منه» به مطلق چوب برمی گردد، نه به مبیع، و فرق روایت دوم و دهم نیز این است که ظاهر
 این است که سازنده برابط معمولاً مسلمانان هستند که اعمالشان حمل بر صحت می شود و سازنده
 صلبان یهودیان می باشند (وحید بهبهانی، ۱۴۱۷: ۲۵).

بت از چوب را در متن عقد شرط كند يا در خارج از عقـد بـر آن توافـق كـرده باشـد و سیس بیاید از امام بیرسد که در آینده چنین کاری بر من جایز است یا حرام؟ (انصاری، ۱۴۱۵: ۱/۱۳۰/ ۱۳۱۱). لذا چنین جمعی صحیح نیست و حمل اخبار دال بر منع، بر صورت اشتراط، خلاف ظاهر است (حسینی شیرازی، بیتا: ۲۷۲/۱) و این نوع جمع تبرعی است و عرفی نمی باشد (منتظری نجف آبادی، ۲۹۳/۲:۲۹۳/۱).

۲. وجه دیگری که گفته شده این است که اخبار مانع از فروش بر کراهت حمل شود؛ از روایات زیادی شهادت بر کراهت می دهند؛ از جمله روایت هفتم و سایر روایات دال بر جواز؛ همان گونه که جماعتی از فقها هم به آن فتوا دادهاند (انصاری، ۱۴۱۵: ۱۲۱/۱؛ خوانساری، ۱۴۰۵: ۱۱/۳).

ایرادی که بر این وجه از جمع وارد است اینکه تنافی موجود در روایات منع و جواز، تنافی از حیث دلالت و از قبیل تعارض نص با ظاهر یا ظاهر با اظهر نیست تا به مرجحات دلالي همانند جمع دلالي از راه حمل روايات منع بر كراهت تمسك شود؛ بلکه از نوع متباینین است که اصولاً می بایست از مرجحات سندی همچون مطابقت با كتاب و سنت استفاده شود (لاري، ۱۴۱۸: ۵۹/۱). افزون بر اين، بعيد است كه گفته شود اخبار دال بر منع، حمل بر كراهت شود، اگرچه كه اكثر فقها قائل به آن هستند و اخباری هم که در آنها امام النالا عمل این افراد را جایز و صحیح دانسته است، چهبسا که با این حمل منافات هم داشته باشند (امامی خوانساری، بیتا: ۱۵)؛ چون بعید است که مکروه از سوی معصوم صادر شود، مگر اینکه بشود گفت منظور امام از «نحن نبیع تمرنا وألسنا نبيع تمرنا»، گروهي از شيعيان يا گروهي از مسلمانان مدينه باشند، نـه خـود ائمه التَّلِيُّ؛ همان گونه كه برخي از فقها هم اين احتمال را داده اند (سبحاني، ١۴٢٣: ٣٢١) كه البته چنين حملي خلاف ظاهر است و نيز اينكه دلالت عبارت «أحبُّ إليَّ» بر كراهت مسلم نيست، در حالى كه بعد از آن عبارت مى فرمايد: «لا أرى بالأوّل بأسًا». البته اگر مي گفت «لا أحبّ إليّ» دلالت بر كراهت داشت. با اين حساب دلالت



۱. شیخ به این جهت گفته که آن روایات مشتمل بر نهی اند و در صورتی که قرینه بر جواز باشـد، نهـی بـر كراهت حمل مي شود و اينجا هم ساير روايات دال بر جواز، قرينه مي باشند (حسيني شيرازي، بيتا:

<τ<u>δ</u>.>

روایت بر کراهت واضح نیست (منتظری نجف آبادی، ۱۴۱۵: ۲۹۵/۲). البته گفته شده که ممکن است در اینجا صیغه تفضیل مجرد از معنای تفضیلیاش باشد، مانند آیه ۳۳ سوره یوسف، و اینکه منافاتی با کراهت ندارد، زیرا ممکن است که جواز بالمعنیالاعم مراد بوده است (سبحانی، ۱۴۲۴: ۳۲۲). همچنین باید گفت که حکم به کراهت در مورد حمل روایت فروش انگور صحیح نیست؛ زیرا با توجه به روایت پنجم و هشتم نمی توان گفت که معصوم حکم به ترخیص عمل مکروه داده و این روایت دلالت بر استمرار چنین بیعی (بیع انگور) از جانب معصوم داشته باشد. ولی روایتی که درباره بیع چوب به کسی که از آن بت می سازد، می باشد، قابل حمل بر کراهت می باشد، به دلیل وجود «لا» در عبارت روایت (غروی نائینی، ۱۴۱۳: ۲۶/۱). این ها مضاف بر این است که حمل خبر جابر بر کراهت صحیح نیست (امامی خوانساری، بی تا: ۱۵).

۳. شیخ انصاری راه حل دیگری برای جمع بین روایات بیان می کند و می فرماید که در فروش چوب برای بتساز به دلیل ظاهر اخبار منع، باید قائل به حرمت شد؛ ولی در بیع انگور به شرابساز و امثال آن، به اخبار دال بر جواز عمل شود و این قول به تفصیل است (قول به تفصیل میان فروش چوب به کسی که آن را صلیب یا بت می کند و بین فروش انگور به کسی که آن را شراب می سازد، که در صورت نخست حرام و در صورت دوم جایز است)؛ البته در صورتی که قول به فصل نباشد (انصاری، ۱۴۱۵: ۱۳۱۸).

این وجه از جمع صراحتاً با روایت اول منافات دارد؛ زیرا موضوع آن اقدام مستأجر بر بیع خمر میباشد در حالی که اشتراط و تبانی قبل از عقد بر آن واقع نشده است. البته شکی نیست که شاید دلیل عدم جواز بیع چوب، مبغوضیت شرک با تمامی انواع آن و عدم بخشیده شدن شرک باشد، بر خلاف سایر گناهان که بخشیده میشوند و برای این، همان گونه که کلانتر در شرح مکاسب می گوید، میتوان به این متمسک شد که خدا می فرماید: ﴿إِنَّ الله لاَیغُفِرُ أَن یُشِرَكَ بِهِ وَیَغُفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن یَشَاءُ ﴾ (کلانتر، ۱۴۱۰: ۲۹/۲). ولی این مؤید آن نیست که قائل به عدم جواز در مسئله فروش چوب برای ساخت صلیب باید چیزی که دلالت می کند این است که در مسئله فروش چوب برای ساخت صلیب باید

۱. منظور این است که مخالف اجماع نباشد؛ زیرا فقها یا قائل به جواز مطلقاند یا منع مطلق، و جواز در بعضی خلاف اجماعشان میباشد (حسینی شیرازی، بیتا: ۲۷۴/۱).

قائل به عدم جواز بود؛ زیرا شارع مقدس توجه و اهتمام داشته که از مقدمات عبادت غیر خداوند متعال منع به عمل آورد و روایت دوم نیز شاهد بر آن می باشد.

البته گفته شده است که در خود فروش چوب هم با توجه به این فلسفهٔ حرمت، میان فروش چوب برای کسی که از آن بربط (نوعی آلت لهو) می سازد و فروش چوب به کسی که از آن صلبان (صلیب) می سازد، باید به این نحو فرق باشد که از آنجایی که مفسده در آلات عبادت بیشتر است، شرابسازی و ساختن آلات لهو اگرچه که حرام است، ولی حرمت آن در حد عبادت بت ها نیست (منتظری نجف آبادی، ۱۴۱۵: ۲۹۵/۲).

ماحصل بررسی روایات این است که حکم به جواز در مسئله علم به جهت نامشروع طرف مقابل، مورد اشکال است و حتی در برخی روایات مانند روایت ششم، علم اجمالی حاصل برای نوع مشتری در امثال این معاملات به طور مطلق گذارده شده و حکم به جواز داده است؛ اما اگر بداند یا ظن داشته باشد که مشتری این عنب مخصوص (در این معامله، نه نوعاً) را در شرابسازی استفاده خواهد کرد، حکم به جواز نمی داد؛ زیرا که قطعاً در آن اعانت بر معصیت وجود دارد و قدر مسلم این است که عملی که احتمال اعانت بر حرام و حلال در آن یکی باشد، جائز است و ترتب حرام به طور اتفاقی، ضرری به آن نمی رساند و روایاتی که بر «جواز بیع عنب ممّن یعمل خمرًا» دلالت می کند، بر حالتی حمل می شود که ترتب حرام، اتفاقی باشد.

بهترین وجه جمع بین روایات این است که اخبار دال بر منع، حمل بر موردی شود که علم وجود دارد مبنی بر اینکه مبیع را در حرام صرف خواهد کرد و اخبار مجوز را بر موردی که علم وجود دارد که عمل مشتری چنین است، بدون اینکه به خمر درست کردن از عین مبیع توسط مشتری علم باشد بدین نحو که همان طور که گفته شد، در روایت دهم، ضمیر به مطلق عصیر و تمر بازگردد نه به مبیع، و همان گونه که گفته شد، این، قطع نظر از دلیل اعانه می باشد (امامی خوانساری، بی تا: ۱۵). البته در آنجا هم در صورت علم به صرف مبیع در جهت نامشروع، اعانتی که از آن نهی شده است صدق می کند. پس نظر اخیر ایشان هم بدون در نظر گرفتن شمولیت حرمت اعانه می باشد.



۱. در توضیح این مطلب سید یزدی میفرماید که یعنی عادتاً چنین می کند و به تعبیری شغل و شأن مشتری چنین اقتضا دارد (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۹/۱).



کلام سید یزدی نیز مؤید همین مطلب است که می فرماید بهتر است گفته شود که اخبار دال بر جواز حمل بر صورتی می شود که بایع علم دارد که شغل مشتری شرابسازی است، هرچند که در این مورد خاص، انگور را به خمر تبدیل نکند و اخبار دال بر منع بر حالتی حمل شود که علم وجود دارد که این مبیع خاص به خمر تبدیل خواهد شد یا به این نحو که اخبار دال بر منع حمل بر حالتی می شود که نسبت به قصد مشتری برای صرف مبیع در جهت حرام، علم وجود دارد؛ چرا که بین حالتی که یکی از طرفین یا هر دو قصد نامشروع دارند، فرقی نیست و اخبار دال بر جواز بر حالتی حمل شود که علم به تخمیر وجود دارد، ولی علمی نسبت به قصد مشتری هنگام خرید وجود ندارد (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱ د/۷).

هر چند که آیةالله خویی این جمع را تبرعی می داند (موسوی خویی، بیتا: ۱۷۴/۱)، ولی باید متذکر شد که ایشان قائل به این است که در روایات، حکم موردی که شیء مباحی به کسی که آن را در وجه حرام استفاده خواهد کرد، وجود ندارد و بهتر است به عمومات از قبیل آیه نهی از تعاون مراجعه شود؛ جدای از اینکه چنین جمعی تبرعی نبوده بلکه مستند از روایات هم وجود دارد.

گزیده سخن اینکه حرمت معامله در صورت وجود شرط و توافق، مدلول اخبار نمی باشد و دلیل بر آن اجماع است نه روایات. البته مستند مجمعین در صورت اشتراط این است که از مصادیق اکل مال به باطل می باشد و ضرری در این نیست که گفته می شود اخبار جواز، موافق با تقیه می باشد؛ چرا که زمان امام باقر و امام صادق بی زمان خلفا بود که دائم الخمر بودند و این بیع شیوع داشت و بنابراین خبری که دلالت بر جواز بیع انگور به کسی که علم وجود دارد از آن در جهت حرام استفاده خواهد کرد، یافت نشد و این خود سبب رجحان و برتری اخبار منع بر آن می شود (مامقانی، ۱۳۱۶: یافت نشد و این خود سبب رجحان و برتری اخبار منع بر آن می شود (مامقانی، ۱۳۱۶: شامل می شود و روایات دال بر جواز، حکم حالتی را می گوید که طرف معامل به عادت شده که مورد معامله را در جهت نامشروع صرف می کند، ولی در این مورد معلوم نیست که همان انگیزه را دارد یا نه.

اگر جدای از اینها همان گونه که برخی از فقها هم اشاره داشتهاند، چنانچه ادله

حرمت اعانه بر اثم با نگاه مقاصدالشریعهای در نظر گرفته شود، بی شک شامل این موارد نیز خواهد بود و اینکه نوعاً شخص انگیزهٔ نامشروع دارد، اعتباری نـدارد و مهم این است که در خصوص قراردادی که در آن مورد بحث است، نامشروعیت جهت اثبات شود و این مسئله احراز یا اثبات جهت نامشروع است که خصوصیت دارد نه تصریح به آن. باید متذکر شد که همهٔ اینها قطع نظر از دلیل حرمت اعانه بر اثم، وجوب دفع منكر، قبح عقلي تهيه اسباب معصيت مي باشد.

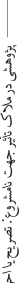
## ۵. استفاده از آیهٔ شریفهٔ دال بر حرمت اعانه بر اثم

بعد از فرض دلالت آیه بر حرمت اعانه بر اثم، در صورتی که اعانه بر اثم در صورت علم به جهت نامشروع قرارداد صدق كند و حرمت اعانه بر اثم، دلالت بر بطلان قراردادی کند که مصداق اعانه بر اثم به شمار می آید یا حتی بدون اینکه دلالتی بکند، صرف مقصودی که شارع از تحریم اعانه بر اثم دارد، می تواند به عنوان یک دلیل برای بطلان قرارداد با جهت نامشروع واقع شود.

#### **١-**۵. شرايط صدق اعانت

در خصوص ملاک صدق اعانت بر اثم، مجموعاً یازده نظریه وجود دارد که

۱. ۱ـ صدق عرفي يا قصد معين بر وقوع فعل از جانب معان (اردبيلي، بيتا: ۲۹۸؛ حسيني مراغبي، ۱۴۱۷: ٥٩٨/١؛ فاضل موحدي لنكراني، ١٤١٤: ٤٥٧؛ جبعي عاملي، ١٤١٣: ١٢٣/٢؛ تبريزي، ١٤١٤: ٩٢\_٩٤). ۲ ـ صرف صدق عرفي (طباطبايي قمي، ۱۴۲۳: ۱۲). ٣ ـ صدق عرفي همراه با تحقق معان عليه در خارج (سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵: ۱۷۷۱-۱۲۰). ۴- لزوم وجود قصد معین بر وقوع فعل توسط معان علیه (موسوی سبزواری، ۱۴۱۳: ۱۲/۱۲۱: ۱۳۷/۱۲: نجفی، ۱۴۰۴: ۳۲/۲۲؛ شیرازی، ۱۴۱۲: ۵۰/۱: محقق ثانی، ۱۴۱۴: ۴۷/۹؛ شيخ انصاري، ١٤١٥: ١٣٢/١؛ عاملي، ١٤١٩: ١٢٨/١٢). ٥\_ قصد معين يا منحصر بودن فايدهٔ عمل معين در فعل حرام (غروی نائینی، ۱۳۷۳: ۲۷/۱؛ همو، ۱۴۱۳: ۲۶/۲۷). ۶ـ قصد معین و وقوع معانعلیه در خارج (نراقي، ١٤١٧: ٧٩). ٧ـ صرف علم به معصيت (نجفي كاشفالغطاء، ١٣٥٩: ٢٩٨٨؛ طباطبايي یزدی، ۱۴۲۱: ۷/۱؛ اردبیلی، ۱۴۰۳: ۵۱/۸). ۸\_ علم همراه با تحقق معان علیه در خارج (ایروانی، ۱۴۰۶: ١٥-١٤). ٩- صرف وقوع معانعليه (موسوى خويي، بي تا: ١٧٤/١١٧١). ١٠- وجود چهار شرط: الف: قصد اعانت، ب: مقدمه ای که معین ایجاد می کند از مقدمات قریبه باشد، ج: تحقق معان علیه در خارج، د: قصد ایجاد مقدمه (مکارم شیرازی، ۱۴۱۱: ۱۱۱-۱۱۳). ۱۱- تفصیل میان مقدمه منحصر در حرام و مقدمه غیر منحصر در حرام (انصاری، ۱۴۱۵: ۱۳۸/۱).





ماحصل بررسی این نظریات آن است که با دقت در کلام فقها روشن می شود که یک جا وجود قصد یا صدق عرفی را شرط می داند (اردبیلی، بی تا: ۲۹۸) و همان فقیه در جای دیگر در مسئله علم به جهت نامشروع خریدار، با استناد به آیه حکم به حرمت می دهد (اردبیلی، ۱۴۰۳: ۵۱/۸). در مورد اخیر، در واقع ایشان در چنین مواردی آن را مصداق صدق عرفی دانسته است. البته این را هم باید اضافه کرد که برخی از فقها معتقدند: معنایی که از علم به وقوع حرام می شود، همان معنایی است که دیگر فقها به آن قصد می گویند و با وجود علم، قصد نیز حاصل می شود (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۱/۷)؛ با این توضیح که وقتی بایع با علم به اینکه خریدار، مبیع را در جهت نامشروع استفاده خواهد کرد، اگرچه که بایع انگیزهٔ نامشروع نداشته باشد، ولی چون با علم به جهت نامشروع دارد؛ طرف مقابل اقدام به معامله کرده است، لذا گویا که خودش هم انگیزهٔ نامشروع دارد؛ چون با امتناع از انعقاد قرارداد (با قصد انشاء نکردن) می تواند عدم وجود قصد (انگیزه) نامشروع در باطن خویش را ثابت کند.

گروهی از فقها برای صدق اعانت، وجود قصد از سوی معین را شرط دانستهاند. این در صورتی است که در این موارد از منظر عرف نیز اعانت صدق می کند. جمع بین این دو نظر به این نحو می شود که صدق عرفی ملاک قرار داده شود؛ زیرا برخی از فقها که تنها به صدق عرفی معتقدند، صدق اعانه را نه تنها در صورت وجود قصد که حتی در صورت وجود علم نیز پذیرفتهاند. از آنجا که مفهوم اعانت تحدید شرعی نشده است و از جملهٔ موضوعات خارجیه است که در فهم آن باید به عرف مراجعه کرد و در واقع اینکه فقها ملاک داده اند، از این ناشی می شود که سعی کرده اند ضابطه ای عرفی به دست دهند. امام خمینی هم در بحث از آیه گفته است که بحث در مفهوم عرفی اعانه بر اثم خواهد بود (همان: ۲۰۰۱). به نظر می آید که این اختلاف نظرها از آنجا ناشی شده که فهم آنان از عرف متفاوت بوده است و شاید هم اینکه فقها جریان قاعده در فقه جزایی و فقه مدنی را خلط کرده و یک جا آورده اند، در حالی که بهتر بود این آیه فقه جزایی و فقه مدنی را خلط کرده و یک جا آورده اند، در حالی که بهتر بود این آیه در دو مقام بحث می شد، یکی فقه جزایی و دیگری فقه مدنی.

ضابطه عرفی که مورد پذیرش است این است که هر عملی که مقدمهای از عمل حرام باشد، انجام آن لغتاً اعانت میباشد؛ ولی برای اینکه عرف، فاعل آن را معین

داشتن کافی است یا نه؟ به نظر می آید همان طور که سید یزدی گفته است، اعانت در صورت علم نیز صدق می کند ولو اینکه شخص، رسیدن دیگری به حرام را قصد نکرده باشد، بلکه باید گفت که در صورت علم داشتن به طور قهری قصد نیز حاصل می شود. به بیانی روشن تر اینکه قصدِ انشای معامله از سوی عالم به انگیزهٔ نامشروع طرفِ مقابل، به این معناست که خود شخص عالم با اقدام به چنین معاملهای، انگیزهٔ موجود در ذهن طرف مقابل را قصد کرده است؛ چرا که اگر آن را قصد نمی کرد، از انعقاد قرارداد مزبور صرف نظر می کرد. نهایت می توان گفت که وی دوست نداشت منکر انجام شود و باید پاسخ داد که دوست داشتن غیر از قصد می باشد. در خصوص مقدمه بودن عملی برای حرامی باید گفت که اگر انجام مقدمه به قصد مرتکب شدن فعل حرام توسط دیگری باشد، مثلاً فروش انگور به این قصد که از آن خمر درست کند، قطعاً حرام است به این دلیل که اعانت بر آن صدق می کند یا در مسئلهٔ فروش

انگور به کسی که علم وجود دارد انگور را برای خمر درست کردن استفاده خواهـد

کرد، حرمت جاری می شود (همان: ۷/۱).

به حساب آورد، باید قصدی هم از سوی وی باشد. حال بحث این است که آیا علم

مصادیق مقبول عرف که در اینجا ارائه می شود، عبارت است از اینکه اگر قصد جهت نامشروع از سوی هر یک از طرفین باشد، قطعاً مشمول حکم آیه است. ولی در صورتی که قصدی نباشد، چند حالت وجود دارد؛ یکی اینکه ممکن است مقدمه عرفاً و نزد عقلا، فایدهاش در معصیت و حرام یا امر نامشروع، یا از مقدمات قریبه علت تامه برای تحقق حرام، یا جزء اخیر از علت تامه باشد، که در این حالت هم اعانت صادق است؛ مانند مثالی که فقها آوردهاند که اگر ظالمی برای زدن مظلومی از دیگری عصایی را می طلبد تا مظلوم را بزند، در این حالت فایدهٔ آن منحصر در حرام است و در اینجا هم عرفاً اعانت صادق است. مورد دیگر اینکه اگر فایدهٔ مقدمه، منحصر در حرام نباشد، بلکه مشترک بین حرام و حلال باشد، در این حالت اگر علم به جهت نامشروع باشد، اعانت صادق و در غیر این صورت صدق نمی کند. البته باید اذعان داشت از باشد، اعانت مادق و در غیر این صورت صدق نمی کند. البته باید اذعان داشت از تفاوت هایی داشته باشند (حکیم، ۱۴۱۸: ۴۰۸).



## ۵-۱-۱. جایگاه دیدگاه مقاصدالشریعهای در تسری حکم مذکور در آیه

فراتر از این مباحث باید دقت داشت که در تفسیر و توضیح کلام شارع در قاعده مزبور باید به فلسفهٔ نهی از اعانه بر اثم و مقصود شارع توجه داشت؛ چرا که فارغ از مقصود قائل (شارع) بعید است که بتوان کلام وی را تفسیر کرد. لذا علاوه بر شمول روایات دال بر عدم جواز بر موردی که علم به جهت نامشروع طرف مقابل وجود دارد و همچنین کلام برخی از فقیهان در صدق اعانه در موارد علم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل، باید به غرض شارع مبنی بر وجوب از بین بردن مادهٔ فساد توجه داشت. با اینکه امام خمینی اقرب اقوال در مسئله را مدخلیت قصد در صدق مفهوم اعانه می داند، ولی با نگاهی مقاصدالشریعهای به مسئله مینگرد و قائل است که شارع اقدس با نهی از اعانه بر اثم، بركندن مادهٔ فساد را اراده كرده است و با چنين بياني، فرقى ميان حالتي كه شخص قصد دارد یا علم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل دارد، وجود ندارد (موسوی خمینی، ۱۴۱۵: ۱۲۱۴/۱؛ حسینی حائری، ۱۴۲۳: ۳۸۴/۱) و در ادامه، ایشان حرمت مذکور در آیه شریفه را تعمیم میدهد و میفرماید که تهیه اسباب معصیت چه همراه با قصد معین به توصل دیگری به حرام باشد و چه نباشد و همچنین چه معانعلیه تحقق یابد و چه نیابد، حرام است (موسوی خمینی، ۱۴۱۵: ۱۲۱۴) و برخی اشاره داشتهاند که هرچند قصد در مفهوم لغوى اعانه اخذ شده است، ولى آنچه كه شرعاً از آن نهى شده است، اعم از آن مى باشد (منتظرى نجف آبادى، ١٤١٥: ٣٠٨/٢) و وجوب قلع مادة فساد با حكم بـ جـ واز قراردادی که در آن علم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل وجود دارد، منافات دارد (همان: ٣٥٠/٢). مستنداً به اين كلام، طبق آيه وقوع اثم شرط نيست، بلكه لازم است كه اكر آنچه که بر آن معاونت صورت می گیرد یا به عبارتی دیگر معان علیه، در صورت حاصل شدن، از مصادیق اثم باشد؛ چرا که در آیه، خداوند متعال از تعاون بر اثم نهی کرده و در صورت که صدق اعانت متوقف بر تحقق اثم باشد، دیگر غرض شارع که برای جلوگیری از وقوع اثم، از آن نهی فرموده نه تنها حاصل نمی شود، بلکه نقض می شود. علاوه بر این باید گفت از آنجا که بحث ما در جهت نامشروع است، این صحیح نیست که منتظر شد تا قرارداد با جهت نامشروع در خارج تحقق یابد و بعد گفته شود که اعانه بر اثم صدق کرد (هرچند که در جریان قاعده در خصوص ارتکاب جرایم، ابتدا باید



جرمی اتفاق بیفتد و بعد صدق معاونت در جرم یا شرکت در آن محقق شود)؛ برای مثال در مورد فروش انگور به کسی که از آن شراب میسازد، اگر گفته شود که باید شراب سازی محقق شود و بعد حکم به بطلان داد، این کلام صحیحی نیست.

### ۵-۲. ملازمهٔ حرمت با بطلان

بعد از فرض مسلم دانستن دلالت آیه بر حرمت اعانه بر اثم و شمول اعانه بر موردی که علم به قصد نامشروع طرف مقابل وجود دارد، تنها مانعی که هست اینکه آیا حکم وضعی بطلان هم از آیه فهمیده می شود یا نه؟

۱- گروهی بر این باورند که ملازمهای بین حکم تکلیفی با حکم وضعی وجود ندارد و معاملهای که حکم تکلیفی آن به استناد شمولیت اعانه بر اثم، حرمت میباشد، چنین معاملهای لزوماً از نظر وضعی باطل نمیباشد و بلکه صحیح است (حسینی روحانی، ۱۴۱۲: ۱۲۸۰؛ موسوی خوبی، بیتا: ۱۸۵۸؛ تبریزی، ۱۴۱۶: ۱۲۸، مکارم شیرازی، ۱۴۲۶: ۱۲۴) عمده دلیلی که بر آن ارائه شده این است که نهی در معاملات سبب فساد نیست و لذا معاملهای هم که مشمول حرمت اعانه بر حرام است، از نظر وضعی باطل نمیباشد (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۱۲۲۱؛ انصاری، ۱۴۱۵: ۱۲۰۸).

در اینجا لازم است که انواع تعلق نهی به معامله دسته بندی گردد. صاحب کفایه و برخی از دیگران، مسئله را در سه قسم آورده اند (آخوند خراسانی، ۱۴۰۹: ۱۸۷؛ موسوی خمینی، ۱۳۸۲: ۱۳۸۲: ۳۳۲/۱) که نگارنده با گزیده ای از بیان آیة الله لنکرانی (فاضل موحدی لنکرانی، ۱۳۸۵: ۱۳۸۸: ۲۲۳/۲) نقل می کند: الف) تعلق نهی به سبب و ذات معامله از آن جهت که یکی از افعال مکلف است، مانند بیع وقت ندا. ب) تعلق نهی به مسبب و مضمون معامله از آن جهت که مسبب هم فعل مکلف است، مانند بیع مصحف به کافر، که ملکیت کافر نسبت به قرآن مبغوض شارع اقدس است. ج) تعلق نهی به تسبب به این نحو که مثلاً رسیدن به سود به وسیلهٔ سبب خاصی (بیع ربوی) مورد نهی واقع شود، در حالی که رسیدن به مسبّب از طریق دیگری منهی عنه نیست. د) قسم چهارمی که از کلام محقق نائینی و دیگران برداشت می شود (غروی نائینی، ۱۳۷۶: ۲۲۰/۲؛ موسوی خمینی، کلام محقق نائینی و دیگران برداشت می شود (غروی نائینی، ۱۳۷۶: ۲۲۰/۲؛ موسوی خمینی،



مثمن و دیگر آثار مترتب بر معامله مثل قول معصوم التیالا: «ثمن العذرة سحت». قسم پنجمی نیز در کلام شیخ آمده است و آن اینکه نهی به عنوان مقید اطلاق دلیل صحت باشد؛ مثل نهیای که در مقام بیان مانعیت آمده است (انصاری، ۱۴۰۴: ۱۶۴). در اینکه در چه مواردی حرمت ملازمت با بطلان دارد، اقوال متعددی وجود دارد و قول واحدی در آن به چشم نمی خورد. علامه مامقانی می فرماید دلیل اینکه حکم بطلان در اینجا جاری نمی شود این است که نهی در صورتی موجب فساد معامله است که به ذات معامله یا یکی از ارکان اصلی معامله متوجه باشد (مامقانی، ۱۳۱۶: ۱۸۵۸)، در حالی که در محل بحث نهی شارع مقدس به اعانه بر حرام تعلق گرفته است و لذا چنین معاملهای

مشمول عموم ادله صحت قرار مي گيرد و حكم به بطلان مورد پذيرش نمي باشد (همان؛

تبریزی، ۱۴۱۶: ۱/۰۸ و ۱۰۲\_۱۰۳؛ انصاری، ۱۴۲۲: ۱۴۵/۱).

طبق ضوابط علم اصول فقه، اگر نهی در معاملات به ذات معامله تعلق داشته باشد، موجب بطلان است و اگر به چیزی خارج از ذات معامله برخورد نماید، فاقد اثر است و موجب بطلان نمی شود (عراقی، ۱۴۲۱: ۲۴۵۹؛ طباطبایی حکیم، ۱۴۰۸: ۴۴۱/۱). البته برخی، نهی را در صورتی موجب فساد معامله می دانند که از منظر عرف ارشاد به فساد کند و نهی حتی اگر به ذات معامله هم برخورد نماید، دلالتی بر بطلان ندارد و در محل بحث که که نهی از اعانه بر اثم، نهی ارشادی نیست، بلکه نهی مولوی است؛ لذا دلالتی بر بطلان ندارد و ملازمهای بین حرمت و فساد وجود ندارد (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۱۲/۱).

در نقد نظر یادشده می شود گفت که اولاً مسئله ملازمه و عدم ملازمه میان حکم تکلیفی و وضعی، اختلافی است و اتفاق فقها در بحث ثابت نیست، تا جایی که حتی نظر متناقضی در برابر آن وجود دارد و آن اینکه میان حکم تکلیفی و وضعی ملازمه وجود دارد (کرکی عاملی، ۱۴۱۴: ۱۲/۴؛ عاملی، ۱۴۱۷: ۱۶۶/۳). ثانیاً اینکه وقتی قراردادی مصداق حرام و از مبغوضات شارع شد، این نشان از این است که معامله در نزد شارع نیز مبغوض است و ادله صحت نمی تواند آن را شامل شود؛ چرا که صحیح دانستن چنین معاملهای نقض غرض شارع محسوب می شود. صرف اینکه نهی به عنوانی خارج از معامله تعلق گرفته، چگونه می تواند دلیل بر صحت آن باشد، در حالی که فقها هم اشاره داشته اند که حرمت تکلیفی، کاشف از مبغوضیت عمل است که با نافذ بودن آن



جمع نمى شود (سبحاني، ١٤٢٢: ٢٧٢). ثالثاً اينكه گفته شده است كه عرف ميان حرمت معامله با جهت نامشروع و بطلان چنین معاملهای ملازمه برقرار می کند و عرفاً میان حرمت معامله و وجوب وفای به آن تنافی برقرار است و شارع باید در عالم تشریع نیز آن را دفع كند كه اين دفع، با بطلان آن ملازمه دارد و همان گونه كه قبلاً نيـز گفتـه شـده است، ایشان توجه به مقصود شارع بر قلع ماده فساد داشته و در نتیجه حکم به بطلان را که موجب کاهش ماده فساد است، پذیرفته است (موسوی خمینی، ۱۴۱۵: ۲۲۵/۱-۲۲۶). این را نیز باید اضافه کرد که وقتی شارع حکم به حرمت چیزی میدهد که عدم آن از شرایط اساسی صحت قرارداد میباشد (یعنی حکم به حرمت قرارداد با جهت نامشروع) در واقع این جزء منویات شارع است که نمیخواهد آن امر محقق شود و در صورت انجام آن امر حرام، کاری انجام شده که با نیت شارع سازگاری ندارد. لذا در مسئله معامله با جهت نامشروع بايد گفت كه اين معاملات، محقِّق امر نامشروعي مي باشند و بر اساس هدف شارع مبني بر قلع ماده فساد، جلو آنها گرفته شود كه راه آن بطلان چنین قراردادهایی می باشد. همچنین اینکه معامله با جهت نامشروع اگر صحیح باشد، نقض غرض شارع نيز پيش مي آيد. رابعاً اينكه در مقام ارائه قاعدهٔ كلي گفته شده در صورتی که معاملهای معصیت محسوب شود، تحقق نمی یابد و فاسد محسوب می شود (غروی نائینی، ۱۳۷۶: ۴۷۴/۲). همچنین گفته شده است که در محل بحث، اگر مورد از مصادیق حرامهای الهی باشد، باطل است (طباطبایی قمی، ۱۴۱۳: ۱۳۷/۱). در محل بحث ما هم كه امر نامشروعي كه در قالب جهت آورده شده است از مصاديق حرام الهي است؛ زيرا كه نامشروع همان چيزي است كه مخالف احكام الزامي شرع باشد.

۲ـ در مقابل آنچه گفته شد باید اشاره داشت که برخی از فقیهان، حکم به بطلان را پذیرفته (فیض کاشانی، ۱۴۰۶: ۱۴۰۶؛ حسینی عاملی، ۱۴۱۹: ۱۳۰/۱۲: سیوری حلی، ۱۴۰۴: ۱۴۰۸؛ سیوری حلی، ۱۴۰۴: ۲۷۲/۲ و میان حکم تکلیفی و وضعی قائل به ملازمه شده اند (عاملی، ۱۴۱۷: ۱۶۶/۳: ۱۶۸۰؛ کرکی عاملی، ۱۴۱۴: ۱۷۸۰-۱۷/۱). همچنین گفته شده است که معامله حرام است (عاملی جبعی، ۱۴۱۳: ۱۶۵/۱) و به نظر سید خویی در این موارد، احکام تکلیفی مستلزم ایجاد حکم وضعی می شود (موسوی خوبی، بی تا: ۳۵۳/۵). برخی در مقام استدلال (آخوند خراسانی، ۱۴۰۹: ۱۸۷/۱) برای بطلان به



روایتی (ر.ک: طباطبایی بروجردی، ۱۴۲۹: ۹۰/۱۱: (۹۰/۱۱) استدلال می کنند که مطابق مفهوم آن، هر گاه قراردادی مصداق عصیان الهی باشد، محکوم به فساد خواهد بود و انعقاد معاملهای که معصیت به حساب می آید، فاسد است؛ زیرا که موجب خروج انسان از وظیفهٔ عبودیت می شود (غروی نائینی، ۱۳۷۶: ۲۷۴/۲).

گذشته از این مباحث باید دقت داشت در فرضی که حکم تکلیفی معاملهای حرمت است و غرض از بار نمودن حرمت بر آن، مفسدهای باشد که در پی آن است، چطور می شود حکم به صحت داد. مگر چنین نیست که یکی از تمایزهای میان حقوق اسلام با سایر نظامهای حقوقی این است که در برنامهٔ اسلام، به جنبهٔ اخروی احکام دقت می شود و حقوق هم که در دایره این احکام قرار می گیرد، از این قاعده مستثنا نیست. همهٔ برنامههای اسلام برای رستگاری انسان است، پس چگونه می شود شارع از عملی نهی کند (که حکم تکلیفی نامیده می شود) و دوباره انجام همان عمل را در قالب حکمی دیگر (حکم وضعی) تجویز کند. علاوه بر اینکه در بحث حاضر، یکی از شرایط اساسی صحت هم موجود نیست و یا فراتر از آن اینکه فلسفهٔ منع از چنین اموری، قلع مادهٔ فساد می باشد.

## ۶. تقابل اصل صحت با ادلهٔ مطروحه و برایند آن

اگر اشکال شود که اصل صحت با آنچه که از ادله بیرون آمد، در تعارض است، باید اشاره داشت که مجرای قاعده اصالةالصحه عبارت است از موارد شک در صحت و فساد عملی که از دیگری صادر شده است (موسوی بجنوردی، ۱۳۷۷: ۲۹۰/۱: موسوی گلپایگانی، بیتا: ۳۲۱/۲: حسینی شیرازی، ۱۴۱۳: ۱۹۴؛ موسوی بجنوردی، ۱۴۰۱: ۴۹/۱: ۱۴۰۸؛ در حالی که جریان اصل در محل بحث با چند مانع مواجه است؛ اول اینکه اصل مذکور بعد از صدور عمل جاری می شود، در حالی که در معاملهای که یکی از طرفین انگیزهٔ نامشروع دارد، هنوز عملی از وی صادر نشده است تا اصالة الصحه جاری شود و حرمت اعانه بر اثم اقتضای آن را دارد که از انعقاد قرارداد اجتناب شود. ثانیاً از آنجایی که قرارداد، دو طرفه است، لذا جریان اصل صحت در فعل غیر کافی نیست و شخص عالم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل نیز باید بتواند در فعل خود اصل صحت



جاری کند در حالی که چنین چیزی بنا بر معنایی که فقها از علم در این موارد داشته اند و خود آن شخص را نیز خواهان آن انگیزه می دانند (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۱/۷؛ ایروانی نجفی، ۱۴۰۶: ۱۴۰۶؛ سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵: ۱/۱۹) نمی تواند این اصل را جاری کند. ثالثاً فراتر از این ها اینکه همان گونه که فقها اشاره داشته اند، این اصل در مقام شک در صحت و فساد جاری می شود، در حالی که در محل بحث به واسطهٔ قرائن و اوضاع و احوال و طرقی دیگر، علم به انگیزهٔ نامشروع طرف مقابل وجود دارد، نه شک. بنابراین مسئله مورد بحث اساساً نمی تواند مجرای اصل صحت باشد.

اگر اشکال شود که اصل بر مشروعیت جهت قرارداد است و این نامشروعیت است که اگر اثبات شود مانع از اجرای اصل صحت می شود، در پاسخ می شود گفت، اینکه علم به جهت نامشروع طرف مقابل وجود دارد برای اثبات نامشروعیت جهت معامله کافی است. همچنین مطابق با ادله نیز روشن گردید که غرض شارع بر قلع مادهٔ فساد مقتضی این است که در چنین موارد نیز حکم به بطلان داده شود، کما اینکه فتوای فقها در مسئله نیز همین را تأیید می کند.

## نتیجه گیری و پیشنهاد

نظریه جهت در قراردادها در فقه امامیه دارای مبنا می باشد، ولی فقها این مبانی را در منابع فقهی به طور مجزا و مستقل ذیل بحثی با عنوان جهت نیاوردهاند. مراد از جهت همان انگیزهای است که طرفین از انعقاد قرارداد دارند و این در مواردی نامشروع تلقی می شود که جهت قرارداد مستلزم مخالفت با احکام الزامی شارع باشد. در ارتباط با تفسیر حقوق دانان، این نتیجه حاصل می آید که اگر مراد از تصریح به معنای ذکر در متن عقد باشد، این نادرست است؛ چرا که هیچ فقیهی بین حکم معامله در صورتی که اتفاق بر جهت نامشروع در متن عقد بوده یا قبل از آن تبانی بر آن صورت گرفته، فرق قائل نشده است. در خصوص سایر نظریات هم باید گفت هم نظر بودن با نتیجه ای که از بررسی فقهی ادله حاصل شد، نیازمند توسیع معنای تصریح می شود (به نحوی که بگوییم فقهی ادله حاصل شد، نیازمند توسیع معنای تصریح می شود (به نحوی که بگوییم



۱. البته این تعبیر آیةالله مکارم شیرازی است در مقابل مشهور که قائل اند اگر اصل صحت در فعل مکلف جاری شود، باید به آن اصل فراغ گفته شود (مکارم شیرازی، ۱۴۱۱: ۱۱۳/۱).

منظور از تصریح، آشکار شدن جهت نامشروع میباشد) که به نظر توجیهی غیر منطقی و مخالف معنای لغوی تصریح است. لذا پژوهش به جای تفسیر ماده ضرورت را در این مي داند كه با توجه به نتيجه حاصله از يؤوهش ماده ٢١٧ مورد اصلاح ماده قرار گيرد.

بررسی فقهی نشان داد که اختلاف فقهی مسئله در اینجاست که آیا ادله وارده برای موردی است که توافق دو طرفی بر جهت نامشروع وجود دارد یا اینکه جایی را نیز که علم به انگیزه نامشروع طرف مقابل وجود دارد، شامل میشود و صرف آگاهی از انگیزهٔ نامشروع، برای بطلان معامله کافی میباشد. ماحصل بررسی روایات وارده، این شد که دلالت بر بطلان قراردادهایی که در آنها علم به جهت نامشروع وجود دارد، دارند. ولى در جايي كه شخص نوعاً معامِل به جهت نامشروع است، تـا زمـاني كـه در خصوص آن قرارداد جزئی این علم حاصل نشود که شخص در جهت نامشروع استفاده خواهد کرد، قرارداد صحیح است. در ادامه با بررسی حرمت اعانه بر اثم، این نتیجه حاصل شد که در موارد علم به جهت نامشروع هم اعانتی که از آن نهی شده، صدق می کند و به عبارتی دیگر، اقدام بر امری با وجود علم به تحقق امر نامشروع از آن، بهمعنای قصد حصول آن امر نامشروع از ابتدا می باشد. همچنین در کنار ادله بیان شد که غرض از بطلان قراردادهای با جهت نامشروع طبق نظر امام خمینی، قلع مادهٔ فساد مى باشد و علاوه بر شمول ادلهٔ وارده، توجه به فلسفهٔ بطلان چنین قراردادهایی می تواند محقق را به این نتیجه رهنمون شود که در صورت علم به جهت نامشروع نیز حکم به بطلان منطقی باشد و ملاک در تعیین قراردادهای با جهت نامشروع، احراز آن میباشد که این امر به طرق متعددی می تواند در قرارداد ظاهر شود. در نهایت پیشنهاد می شود که قانون گذار در اصلاحات آتی قانون مدنی به جای عبارت تصریح، عنوان احراز یا اثبات را استعمال کند تا اینکه حکم ماده بتواند شامل قراردادهایی بشود که در آنها علم به جهت نامشروع وجود دارد.

۱. البته اگر اشکال شود در صورتی که یکی از طرفین انگیزه نامشروع دارد و علم به آن وجود دارد، بـه دو نحو می شود پاسخ داد: یکی اینکه فساد و صحت در معامله تبعیض نمی شود و در صورتی که از یک طرفْ قرارداد فاسد شود، باطل خواهد بود. پاسخ دیگر اینکه همان طور که برخی از فقها هم گفتهانید (طباطبایی یزدی، ۱۴۲۱: ۷/۱؛ تبریزی، ۱۴۱۶: ۹۴)، انعقاد قرارداد با وجود علم به جهت نامشروع طرف مقابل، قصد به آن (جهت نامشروع) نيز حاصل خواهد بود.

#### كتابشناسي

- آخوند خراساني، محمد كاظم، كفاية الاصول، قم، آل البيت إليالا، ١٤٠٩ ش.
- اردبيلي، احمد بن محمد، زبدة البيان في احكام القرآن، تهران، المكتبة الجعفريه، بي تا.
  - ۳. امامی، سیدحسن، حقوق مدنی، تهران، اسلامیه، بی تا.
  - ۴. امامي خوانساري، محمد، الحاشية الثانية على المكاسب، بيجا، بينا، بيتا.
  - ۵. انصاری، مرتضی، المکاسب، قم، کنگره بزرگداشت شیخ اعظم انصاری، ۱۴۱۵ ق.
    - ع. همو، مطارح الانظار، طبع قديم، قم، آل البيت التيالي، ١٤٠٤ ق.
- ۷. ایروانی نجفی، علی بن عبدالحسین، حاشیة المكاسب، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی،
  ۱۴۰۶ق.
  - ٨. بحراني، يوسف بن احمد، الحدائق الناضره، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤٠٥ ق.
    - ٩. بروجردی عبده، محمد، حقوق مدنی، تهران، کتابخانه گنج دانش، ۱۳۸۰ ش.
      - ۱۰. تبریزی، جواد، ارشاد الطالب، چاپ سوم، قم، اسماعیلیان، ۱۴۱۶ ق.
      - 11. حرّ عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعه، قم، آل البيت التيلام، ١٤٠٩ ق.
  - 11. حسيني حائري، سيدكاظم، فقه العقود، چاپ دوم، قم، مجمع انديشه اسلامي، ١٤٢٣ ق.
    - ١٣. حسيني روحاني، سيدصادق، فقه الصادق إليَّالْدٍ، قم، دار الكتاب، ١٤١٢ ق.
  - ١٤. حسينى شيرازى، سيدمحمد، الفقه، القواعد الفقهيه، بيروت، مؤسسه امام رضا إلها ١٤١٣ ق.
    - 10. همو، ايصال الطالب الى المكاسب، تهران، اعلمي، بيتا.
    - 16. حسيني عاملي، سيدجواد، مفتاح الكرامه، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٩ ق.
    - ١٧. حسيني مراغي، سيد ميرعبدالفتاح، العناوين الفقهيه، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ ق.
- 14. حكيم، سيدمحمدتقى، الأصول العامة في الفقه المقارن، چاپ دوم، قم، مجمع جهاني اهل بيت البَيْلِام، 18. حكيم، سيدمحمدتقى، الأصول العامة في الفقه المقارن، چاپ دوم، قم، مجمع جهاني اهل بيت البَيْلام،
  - 19. خوانسارى، سيداحمد، جامع المدارك في شرح المختصر النافع، قم، اسماعيليان، ١٤٠٥ ق.
    - · ٢. راغب اصفهاني، حسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن، لبنان، دار العلم، ١٤١٢ ق.
      - ٢١. سبحاني، جعفر، المواهب، قم، مؤسسه امام صادق المالا، ١٤٢٢ ق.
    - ٢٢. سيفي مازندراني، على اكبر، مب*اني الفقه الفعال*، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤٢٥ ق.
- ٢٣. سيوري حلى، جمالالدين مقداد بن عبدالله، التنقيح الرائع، قم، كتابخانه آيةالله مرعشي نجفي، ١٤٠٢ ق.
  - ۲۴. شهیدی، مهدی، تشکیل قراردادها و تعهدات، چاپ نهم، تهران، مجد، ۱۳۹۲ ش.
    - شيرازي، ميرزامحمدتقي، حاشية المكاسب، قم، الشريف الرضي، ١٤١٢ ق.
    - ۲۶. صفائی، حسین، قواعد عمومی قراردادها، چاپ دهم، تهران، میزان، ۱۳۸۹ ش.
  - ۲۷. طباطبایی بروجردی، سیدحسین، جامع احادیث الشیعه، تهران، فرهنگ سبز، ۱۴۲۹ ق.
  - ۲۸. طباطبایی حکیم، سیدمحسن، حقائق الاصول، چاپ پنجم، قم، کتاب فروشی بصیرتی، ۱۴۰۸ ق.
    - ۲۹. طباطبایی قمی، سیدتقی، الانوار البهیه، قم، محلاتی، ۱۴۲۳ ق.
      - ٣٠. همو، عمدة المطالب، قم، محلاتي، ١٤١٣ ق.
- ٣١. طباطبايي يزدي، سيدمحمدكاظم بن عبدالعظيم، حاشية المكاسب، چاپ دوم، قم، اسماعيليان، ١٤٢١ ق.
  - ٣٢. طوسي، ابوجعفر محمد بن حسن، الاستبصار، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٣٩٠ ق.
    - ٣٣. همو، تهذيب الاحكام، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٧ ق.



- ٣۴. عاملى (شهيد اول)، محمد بن مكى، الدروس الشرعيه في فقه الاماميه، چاپ دوم، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ۱۴۱۷ ق.
  - ٣٥. عاملي جبعي (شهيد ثاني)، زين الدين بن على، مسالك الافهام، قم، المعارف الاسلاميه، ١٤١٣ ق.
    - ٣٤. عراقي، آقاضياءالدين، حاشية المكاسب، قم، غفور، ١٤٢١ ق.
    - ٣٧. غروى نائيني، ميرزا محمدحسين، المكاسب والبيع، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٣ ق.
      - ٣٨. همو، فوائد الاصول، قم، جامعه مدرسين، ١٣٧۶ ش.
      - ٣٩. همو، منية الطالب، تهران، المكتبة المحمديه، ١٣٧٣ ق.
- ۴۰. فاضل آبی، زین الدین حسن بن ابی طالب یوسفی، کشف الرموز، چاپ سوم، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۴۱۷ ق.
  - ۴۱. فاضل موحدى لنكراني، محمد، ايضاح الكفايه، چاپ پنجم، قم، نشر نوح، ۱۳۸۵ ش.
    - ۴۲. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، چاپ دوم، قم، هجرت، ۱۴۱۰ ق.
  - ۴۳. فيض كاشاني، محمدمحسن، الوافي، چاپ سوم، اصفهان، كتابخانه اميرالمؤمنين إليالا، ۱۴۰۶ ق.
    - ۴۴. كاتوزيان، ناصر، اعمال حقوقي، چاپ ششم، تهران، انتشار، ۱۳۹۱ ش.
      - ۴۵. همو، قواعد عمومي قراردادها، چاپ سوم، تهران، انتشار، ۱۳۹۲ ش.
- ۴۶. كركى عاملى (محقق ثاني)، على بن حسين، جامع المقاصد، چاپ دوم، قم، آل البيت التَّالِيُّ، ۱۴۱۴ ق.
  - ۴۷. كلانتر، سيدمحمد، حاشية المكاسب، قم، دار الكتاب، ۱۴۱۰ ق.
  - ۴۸. كليني، ابوجعفر محمد بن يعقوب، *الكافي*، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۰۷ ق.
    - ۴۹. لارى، سيدعبدالحسين، التعليقة على المكاسب، قم، المعارف الاسلاميه، ١٤١٨ ق.
    - مامقاني، محمد حسن بن الملاعبدالله، غاية الآمال، قم، الذخائر الاسلاميه، ١٣١۶ ق.
    - ۵۱. مكارم شيرازى، ناصر، القواعد الفقهيه، چاپ سوم، قم، انتشارات امام على التَّالِدِ، ۱۴۱۱ ق.
      - ۵۲. همو، انوار الفقاهه ـ كتاب التجاره، قم، انتشارات امام على البالد، ۱۴۲۶ ق.
      - ٥٣. منتظرى نجف آبادى، حسينعلى، *دراسات في المكاسب المحرمه*، قم، تفكر، ١٤١٥ ق.
        - ۵۴. موسوى بجنوردى، سيدمحمد، قواعد فقهيه، چاپ سوم، تهران، عروج، ۱۴۰۱ ق.
    - ۵۵. موسوى بجنوردى، سيدمحمدحسن، القواعد الفقهيه، قم، الهادى، ۱۳۷۷ ش.
- ۵۶. موسوى خميني، سيدرو-الله، المكاسب المحرمه، قم، مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني، ١٤١٥ ق.
  - ۵۷. همو، تهذيب الاصول، قم، اسماعيليان، ۱۳۸۲ ق.
  - ۵۸. همو، معتمد الاصول، تهران، مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خميني، ۱۴۲۰ ق.
  - ۵۹. موسوى خويى، سيدابوالقاسم، *مصباح الفقاهه*، تحقيق محمدعلى توحيدى، بىجا، بىتا.
  - . وسوى سبزوارى، سيدعبدالاعلى، مهذب الاحكام، چاپ چهارم، قم، مؤسسه المنار، ١٤١٣ ق.
    - موسوى گلپايگانى، سيدمحمدرضا، القواعد الفقهية (افاضة العوائد)، بىجا، بىتا.
    - ۶۲. نجفي، محمد حسن، جواهر الكلام، چاپ هفتم، بيروت، دار احياء التراث العربي، ۱۴۰۴ ق.
      - ۶۳. نجفي كاشف الغطاء، محمد حسين، تحرير المجله، نجف، المكتبة المرتضويه، ١٣٥٩ ق.
        - ۶۴. نراقي، احمد بن محمدمهدي، عوائد الايام، قم، دفتر تبليغات اسلامي، ۱۴۱۷ ق.
        - 60. وحيد بهبهاني، محمدباقر، حاشية مجمع الفائده، قم، مؤسسه وحيد بهبهاني، ١٤١٧ ق.