تاریخ دریافت: ۹۵/۰۴/۰۱ تاریخ پذیرش: ۹۵/۰۹/۲۰ (صفحه ۱۴۵–۱۷۸)

## سراپانامهای منثور از سیالکوتی

عباس سعیدی \* \_ یدالله شکری \*\*

#### چکیده

سراپاسرایی یکی از شیوههای وصف معشوق در ادبیات غنایی به شمار میرود و بنابر نظر برخی پژوهشگران متأثر از فرهنگ هندی است.

این نوع ادبی از دورهٔ تیموری تا قاجار در ادب فارسی رواج داشته است. از نظر قالب محوریتی برای آن وجود ندارد و به نظم و نثر نمونههایی از آن در دست است. با وجود این بیشتر نمونههای سراپا به شعر و در چارچوب بلاغت سنتی است. در این مقاله نویسندگان ضمن معرفی سراپانامه و روند شکل گیری سراپاسرایی در ایران، به بررسی ویژگیهای این نوع ادبی در ادبیات فارسی پرداختهاند سپس با معرفی سراپای وارستهٔ سیالکوتی، ویژگیهای این اثر را بازگو و در پایان بخشهایی از آن را ارائه کردهاند.

كليدواژهها: وارستهٔ سيالكوتي، سراپا، نامهٔ نگارين و صحيفهٔ رنگين.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری زبان و ادبیات فارسی دانشگاه آزاد اسلامی ـ واحد علوم و تحقیقات تهران (نویسندهٔ مسئول) saidiabbas58@gmail.com

<sup>\*\*</sup> عضو هیئت علمی دانشگاه سمنان

#### مقدمه

بدون تردید صحبت از شعر غنایی بدون جلوهٔ عشق و ویژگیهای معشوق در آن قابل و تصور نیست و آنجا که سخن از عشق به میان میآید خود به خود بحث از نقش جمال و جمال پرستی ظاهری و معاشقهٔ شاعر با معشوق نیز مطرح میشود. پس دامنهٔ تاریخی تصویرسازی از معشوق و ارائهٔ رویکردی هنرمندانه از وی در شعر و نثر همدوره با خلق نخستین آثار غنایی عاشقانه در ادبیات است.

وصف معشوق و بیان ویژگیهای وی از سوی شاعران از جمله مضامین دلنشین در ادبیات فارسی است که بخش بزرگی از ادبیات عاشقانه و غنایی فارسی را به خود اختصاص داده است. این توصیفات گاه در قالب مشاهدهٔ مستقیم به صورت وصف ظاهری معشوق و پدیدههای پیرامونی تبلور یافته و گاه به مدد نیروی تخیل و اندیشهٔ شاعر به شکل ترسیم ویژگیها و احساسات روانی و عاطفی افراد و پرداخت عالم معنا و باطن نمود یافته است؛ به گونهای که در قلمرو ادبیات فارسی میتوان زیباترین توصیفات ارائه شده به صورت نظم و نثر را در این حیطه مشاهده کرد.

در ادبیات فارسی چهرهٔ معشوق نمود یکسان ندارد و به گونههای مختلف تبلور یافته است؛ به طوری که با مطالعهٔ دقیق این دسته از آثار میتوان به سه نوع معشوق مذکر، معشوق زن و معشوق کهن الگوی دست یافت (شمیسا، ص۱۳٤).

تلاش شاعران برای خلق آثاری با مضمون توصیف معشوق گاه به مضمون سازی هایی بکر و تازه منجر شده است. در واقع «سراپا» از انواع ادبی مهجور در جمال شناسی و توصیف هنری سراپای معشوق است. در این نوع ادبی قصد اصلی و نخستین شاعر یا نویسنده، توصیف هنری زیبایی های سراپای معشوق است. به هر روی «سراپا» در ادبیات فارسی به عنوان یک نوع ادبی مستقل از دورهٔ تیموری تا قاجار رواج داشته است. می توان از سراپانامه ها به عنوان آثاری بدیع و منحصر به فرد در زمینهٔ ارائهٔ تصویری هنری از معشوق و وصف ویژگی های ظاهری و باطنی او نام برد.

نخستین کتاب در این زمینه رسالهٔ کوچک انیس العشاق است که شرف الدین رامی از

شاعران دربار جلایری (۷۵۷-۷۷۶ق) تألیف کرده و در آن اصطلاحات ادبی اعضای تن را در نوزده باب از گیسو تا ساق پا برشمرده است (آقابابایی خوزانی، ص۴).

این شروع و آغاز مضمون پردازی در مورد صفات ظاهری و باطنی معشوق دیری نپایید که به ارائهٔ حجمی نسبتاً وسیع از آثار مستقل و غیرمستقل ادبی در توصیف اختصاصی معشوق منجر شد که همگی یک اصل مهم را مد نظر داشتند و آن بیان زیبایی معشوق با زیباترین الفاظ و بکرترین و بدیع ترین مضامین بود (شفیعیون، ص۱۵۱).

پس از آن شاعرانی چون مهری عرب، میرزا محمد محرم کشمیری، ابراهیم ادهم، ملامحمد توفیق کشمیری و... به نظیره سازی از این کتاب آثاری را با عنوان سراپای یا سراپانامه سروده اند. حتی مختارنامهٔ عطار از باب بیست و نهم تا چهل و دوم دربارهٔ ویژگیهای معشوق و اعضای اوست.

گاه نیز برخی شاعران منظومه پرداز در بخشی مستقل از منظومهٔ خود سراپای معشوق را توصیف کرده اند، همانند مثنوی یوسف و زلیخای جامی، لیلی و مجنون نظامی، داستان رودابه و زال در شاهنامه، مثنوی مهر و مشتری عصار تبریزی و....

در میان این سراپانامهها گاه می توان نمونههایی منثور را مشاهده کرد. یکی از این آثار بدیع و منحصر به فرد کتاب نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین اثر وارستهٔ سیالکوتی است که در بخشی از آن با عنوان «صفت سراپا» به ارائهٔ سخنان و اقوال ادبا و شعرا دربارهٔ معشوق و وصف وی پرداخته است. در این مقال نویسندگان ضمن بازنمایی اهمیت این مجموعه به معرفی این نسخه و نویسندهٔ آن و نیز ارائهٔ بخشهایی از این رساله پرداخته اند.

## سراپانامه

سراپانامه اثری هنری است که در اواخر دورهٔ تیموری با اختصاص فرم خاص و مستقل به خود توانست به یکی از انواع رو به رشد ادبی تبدیل شود و بستری را برای خیال پروری و

۱. سیالکوتی علاوه بر این سراپای منثور ، سراپانامهای منظوم نیز دارد که در فصل سوم نسخهٔ خطی گلدستهٔ بر جسته و گنجینهٔ سربسته با عنوان «سراپای معشوق»، موجود در کتابخانهٔ مرکزی دانشگاه تهران به شمارهٔ ۷۷۵۵ ارائه شده است. سراپانامهٔ مذکور با سراپانامهای که در این مقاله بررسی شده است کاملاً متفاوت است و عمده ترین تفاوت آن هم منظوم بودن آن است.

مضمون سازی شاعران نوجو و مضمون گرا فراهم کند و به واسطهٔ قدرت نمایی در نازک خیالی شاعران و نیز ویژگیهای خاص شعر این دوره از قبیل مضمون یابی، اسلوب معادله و به کارگیری صور خیال توانسته به عنوان نوعی ادبی جایگاه ویژه ای در ادبیات فارسی به خود اختصاص دهد.

در اصطلاح ادبی سراپا، گونهای شعر، اغلب در قالب مثنوی است که در آن شاعر با استفاده از انواع صور خیال دربارهٔ وصف اعضای مختلف بدن معشوق سخن می گوید و طبع آزمایی می کند، البته این شیوهٔ وصف و سرایش را می توان در قالب نوع ادبی هم بررسی کرد؛ یعنی می شود سراپانامه را یک نوع ادبی با مضمون و شیوهٔ بیان خاص قلمداد کرد.

در كتاب الذريعة در تعريف سراپانامه آمده است: «و هو نوع من الشعر يوصف الناظم فيها أعضاء بدن محبوبه من الرأس إلى القدم، و صفاته الروحية تغزلا» (آقابزرگ، ج١٩، ص٢٠٣).

در اصطلاح ادبی اردو، سراپا به بیان ظاهر شخص گفته می شود، یعنی شاعر در شعر خود به تعریف از حسن و جمال محبوب خود دست می زند و در کنار آن روان و سیرت زیبای او را هم تمجید می نماید (بیات، ص۲۹).

برخی پژوهشگران بر این باور هستند که سرایش اشعاری مستقل در وصف اعضای معشوق ناشی از تأثیر ادبیات سانسکریت بر زبان فارسی است: «سخنسرایان زبان سانسکریت تحت عنوان «نکشک» نازکبدنان و سیمینتنان رؤیایی خود را مورد تعریف و تمجید قرار دادهاند. اصطلاح نکشک که ترکیبی است از نک به معنی ناخن پا و شک به معنی نقطهٔ اوج؛ بدین سبب سرایندگان زبان سانسکریت توصیف بدن زنان زیبا را از ناخن پا شروع می کردند و تا موهای سر هر عضو را جداگانه وصف می نمودند» (جعفری، ص ۶۰۹).

در سراپانامه آنچه به طور برجسته نمود مییابد، مضمونسازیهای اغراقآمیز و تصویرگریهای هنری شاعر به صورت انتزاعی است که به نوعی لازمهٔ شعر عاشقانه قلمداد میشود. این توصیفات از اعضای بدن معشوق همراه با رعایت عفت و در کمال حسن و ملاحت است (ذوالفقاری، ص۲۱).

ظاهراً عنوان سراپا تا پیش از قرن یازده در ادبیات فارسی رایج نبوده است و حتی در کتابهایی چون انیس العشاق و هوسنامه و قصیدهٔ «بحر الصنایع» اصطلاح سراپا به کار نرفته است (شفیعیون، ص۱۵۰).

در دورهٔ حکومت جلال الدین محمد اکبرشاه (حکومت: ۹۶۳-۱۰۱۴ق/ ۱۵۵۵-۱۶۰۵م) توجه ویژه ای به آثار سانسکریت و ترجمهٔ آنها به زبان فارسی مبذول شد و همراه با ترجمهٔ شاهکارهای ادبی هند به زبان فارسی ترجمهٔ نمونه هایی از سراپانامه ها از زبان سانسکریت و به زبان فارسی نیز در دستور کار شعرا و ادیبان قرار گرفت و اصطلاح سراپا در مقابل اصطلاح «نکشک» وضع شد (جعفری، ص۶۱۹).

توصیف اندامهای معشوق که در گذشته مختص به شعر بود از سدهٔ هشتم و نهم به بعد رو به گسترش نهاد و رسالههای اختصاصی و جداگانهای در این زمینه پدید آمد (حبیبینژاد، ص۳۲۸).

گردآوری ابیات و اشعاری که در آنها سراپای معشوق توصیف شده باشد در شعر فارسی، فارسی و عرب معمول و مرسوم بوده است. نمونهٔ مشهور آن در شعر فارسی، نزهةالمجالس تألیف جمال خلیل شَروانی است که به نظر می رسد به اقتفای المحب و المحبوب در شعر عرب، از سری رَفّاء موصلی (وفات: ۳۶۲ق) پرداخته شده باشد (آقابابایی خوزانی، س۴).

برای نمونه کتاب انیسالعشاق رامی یکی از این آثار است که جامع این توصیفات محسوب می شود. در این کتاب شماری از تشبیهات و استعارات نغز و دل انگیز که شاعران پارسی گو دربارهٔ اندامهای معشوق آفریده اند جمع آوری شده است. پس از این کتاب شاعران و نویسندگان فارسی زبان به تألیف و جمع آوری این نوع آفرینشهای ادبی روی آوردند.

در قرن دهم به لحاظ کمّی، تعداد منظومهها و نظیرهها به طور چشمگیری افزایش می یابد و در کنار داستانهایی که علی رغم اختلاف نامها اشتراکات بسیار فراوان در بن مایهها دارند، برخی تفنّنها و گونههای حاشیهای نیز چون منظومههای سراپانامه، راز و نیاز و ... با مضامین عاشقانه شکل می گیرد (ذوالفقاری، ص۲۰۵).

از جملهٔ این آثار میتوان به مجموعهٔ منحصربهفرد منثور از وارستهٔ سیالکوتی به نام نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین اشاره کرد که جامع اصطلاحات و تعابیر در حوزههای مختلف و واژهنامهای در علوم و دانشهای گوناگون برگرفته از سخنان و اقوال ادبا و شاعران همعصر خود یا پیش از خود است که در کنار ذکر انواع واژهها و ارائهٔ اطلاعات در

مورد گیاهان و حیوانات و آداب و سنن و برخی حرفهها ، بخشی از کتاب خود را نیز با عنوان «صفت سراپای معشوق» به ارائهٔ اطلاعاتی دربارهٔ ویژگیهای معشوق و سراپانویسی به صورت بازگویی سخنان دیگران اختصاص داده است.

## ویژگی سرایانامهها

برجسته ترین ویژگی سراپانامه وصف معشوق با زبانی ادبی به صورت منظوم یا منثور است. در واقع موضوع اصلی سراپا تنها وصف معشوق آن هم تمام گسترهٔ وجودی اوست (شفیعیون، ص۱۵۱). در سراپا شاعر یا نویسنده توصیف معشوق را از سر آغاز مینماید و به پا ختم می کند. در این روند توصیفی شاعر به ترتیب پس از توصیف یک عضو معشوق و لوازم و متعلقات آن به سراغ توصیف عضو دیگر می رود و در پایان با ارائهٔ توصیفی کلی از حسن و جمال معشوق کار را به پایان می رساند.

نکتهٔ دوم در مورد سراپاها آن است که آفرینندهٔ آن در پدید آوردنش قصد ابتدایی داشته باشد و هدفی جز وصف معشوق در نظر نداشته باشد. این ویژگی سبب شده است که در سراپاها تنها وصف معشوق و زیباییهای او دیده شود.

سومین ویژگی سراپاها طرز بیان ادبی و به کار بردن اغراق و صنایع بدیعی و بیانی است. در تمامی ابیات و جملههای ارائه شده در سراپانامهها مؤلف در تلاش است تا از تمامی آرایههای بدیعی و بیانی و صور خیال بهره ببرد و اشعاری دل انگیز را خلق سازد. در این میان آنچه که از بین آرایههای ادبی و صور خیال بیش از دیگر آرایهها در سراپا به چشم می خورد بهره گیری از تشبیه و استعاره است. سراپانامهها سرشار از استعارات و تشبیهات و توصیفات دل انگیز است که با تلاش شاعر برای زیباتر توصیف کردن معشوق به رشته تحریر درآمده است.

معمولاً شاعر یا نویسنده پیش از پرداختن به وصف سراپای معشوق تمهیداتی برای ورود به بحث می آورد. این مقدمه می تواند در ستایش و حمد و نعت خداوند، صانع حسن و جمال و سراپای زیبای نگارین باشد و گاه افزون بر آن نعت و منقبت نبی اکرم و جانشینانش و احیاناً ممدوح سفارش دهنده را نیز شامل می شود (شفیعیون، ص۱۵۶).

## وارسته سيالكوتي

وارستهٔ سیالکوتی (وفات: ۱۱۸۰ق/ ۱۷۶۶م) اهل سیالکوت پنجاب بود و در لاهور زندگی می کرد (بهگوان داس هندی، ص۲۳٦؛ نیز نک: حاج سیدجوادی، ص٦٤٠؛ گلچین معانی، ج۱، ص۴۱۰). وارسته برای تحقیق در اصطلاحات فارسی به ایران آمد و سی سال در ایران اقامت کرد و کتاب مصطلحات الشعرا و صفات کائنات را تألیف کرد (خواجه عبدالرشید، ص۳۸۱) و با حزین لاهیجی مراوده داشت (همو، ص۳۸۰-۳۸۱؛ مدرس تبریزی، ص۲۸۶). رجمالشیاطین را در جواب تنبیهالغافلین خان آرزو نگاشت (سلیم، ص۵۸۰). وی در طول سفر خود به ایران با جمعی از ادبا دیدار کرد (حاج سیدجوادی، همانجا). شهرت وارسته عمدتاً به سبب فرهنگ اصطلاحات فارسی اوست (همو، ص ٤٤١).

مدرس تبریزی فهرست تألیفات او را چنین آورده است:

١. اصطلاحات الشعرايا مصطلحات الشعرابه فارسى كه در بمبئي چاپ شده است؛

۲. جنگ رنگارنگ؛

۳. رجم الشیاطین در رد کتاب تنبیه الغافلین خان آرزو (مدرس تبریزی، ص۲۸۶-۲۸۷).

اما در مقدمهٔ کتاب مصطلحات الشعرا آثار او چنین آورده شده است:

- مصطلحات الشعرا؛
  مطلع السعدين؛ ثروشكا وعلوم الثاني ومطالعات فريكي

  - ۳. صفات کاینات (نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین)؛ ۴. جواب شافی؛

    - ۵. جنگ رنگارنگ با تذکرهٔ وارسته.

## نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین

نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین مجموعهای ادبی و یک دانشنامهٔ چند دانشی است که در آن مؤلف گلچینی از آثار شعرا و نویسندگان را گردآورده و با نظمی موضوعی ذیل عنوان (صفت) به نام اثر و با صاحب اثر اشاره کرده است.

وارستهٔ سیالکوتی این کتاب را در سال ۱۱۷۱ق به صورت مجموعهٔ اقوال هفتاد و پنج

تن از ادبا و شعرای قرن یازده و دوازده هجری قمری گردآوری کرده است. علیرغم تصریح سیالکوتی در مقدمهٔ کتاب مبنی بر گردآوری مجموعهای از نظم و نثر، تمامی منقولات این کتاب به نثر است.

عنوان روی جلد این نسخه در کتابخانهٔ ملی به اشتباه اعجاز خسروی ثبت شده است (نک: تصویر شمارهٔ ۱)، اما نام کتاب نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین است.

شمیسا در پیشگفتار کتاب جواب شافی به هنگام ذکر دیگر آثار سیالکوتی از این اثر تحت عنوان «صفات کائنات یا عجائب و غرایب» نام می برد (شمیسا، پیشگفتار). این کتاب با عنوان صفات کائنات در مطبعهٔ نول کشور کانپور سال ۱۲۹۵ چاپ سنگی شده است (کریمزادهٔ تبریزی و جعفری مذهب، ص۲۵۳). حاج سید جوادی در کتاب فرهنگنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبه قاره هند این کتاب را دو اثر مختلف با نامهای «نامهٔ نگارین» و «صحیفهٔ رنگین» قلمداد کرده و به اشتباه نوشته است: «وارسته رسالههای متنوعی نیز نوشته است از جمله نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین (حاج سیدجوادی، ص۴۶۱). خانبابا مشار در کتاب خود از چاپ این کتاب در لکهنو به سالهای ۱۲۹۵ق و نیز ۱۸۷۸م با مشخصات یکسان نام برده است (مشار، ج۳، ص۳۷۴).

در فهرست ابتدای نسخه به ۷۸۰ عنوان اشاره شده است؛ اما منزوی برای کتاب ۸۳۰ عنوان ذکر می کند.

بعضی از عناوین در نسخهٔ حاضر چنین است: تعریف بسمالله، صفت عالم کون و فساد، صفت هفته، صفت هولی، شام و شفق، عناصر انسان و لوازم آن، بیان سراپا، ثنای حضرت سخن و توابع آن، در بیان علوم، صفت ساز، بیان فضایل اخلاق و ضد آن، بیان کیفیت رذایل، بیان سامان تدریس و تحریر، صفت پادشاه و اسباب شوکت و جاه، صفت ایوان خاص و عام، صفت فروش، صفت بزم، صفت معاجین و متفرقات، صفت قلیان و لوازم آن، صفت مطعومات، صفت اچارها، صفت اسلحه، صفت دواب و مراکب، بیان جنگ و لوازم آن، صفت وزرا و غیره، بیان شهر و مسجد و غیره، صفت بازار و غیره، صفت غلات و غیره، اقسام سبزی، بیان عطار و طبیب و جراح، بیان مصور ومنجم، بیان اهل حرفه، بیان شکار و کوه و صیاد، بیان جانوران شکاری، سباع و بهایم، صفت باغ و تناسبات آن، صفت فصول.

سیالکوتی در این کتاب از آثاری همچون تاجالمآثر، انوار سهیلی، حبیبالسیر، بهار دانش، اعجاز خسروی، نفایسالفنون و... و افرادی همچون محمدصادق دستغیب، علیرضا تجلی، شیخ محمدصالح، مخلص، نعمتخان عالی، طغرا، ظهیرای تفرشی و جز آن یاد کرده است.

منزوی در فهرست مشترک آورده است که: این کتاب از رهگذر بررسی آداب و رسوم زندگی مردمان این سامان بسیار ارزرشمند است و تنها به نسخهٔ دانشگاه شیرانی در لاهور اشاره می کند. نسخهٔ شیرانی فاقد آغاز و انجام است و در نسخهٔ حاضر نیز به عنوان کتاب و اسم مؤلف اشاره نشده است. تنها قرینهٔ موجود برای دستیابی به نام کتاب تطابق عناوین و توالی صفتهای نسخهٔ حاضر با توضیحات فهرست مشترک پاکستان است (منزوی، ج۵، ص۳۳۰).

#### مشخصات نسخه

نسخهٔ این اثر به شمارهٔ ۴۱۰۲ در کتابخانهٔ ملی موجود است. این نسخه به زبان فارسی است و مؤلف آن را در سال ۱۷۱۱ق تدوین کرده است.

شیوهٔ تدوین رسالهٔ نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین نزدیک به دیباچهنویسی است و بیشتر از آرایههای ادبی چون تسجیع و ترصیع و نیز انواع ایهام و کنایه و تناسبات لفظی و معنوی بهره برده است. در ابتدای کتاب پس از دیباچه، فهرست مطالب آمده است. متن سراپانامه در این رساله از برگ ۷۸ تا ۱۱۷ است. این رساله علاوه بر منحصربهفرد بودن از جهات دیگری نیز حائز اهمیت است که می توان به موارد زیر اشاره کرد:

۱. همانگونه که عنوان شد این نسخه مجموع اقوال ادبا و شعرای همعصر وارستهٔ سیالکوتی است و نویسنده در تألیف این اثر درصدد بوده است تا مجموعهای از نظرات افراد را در موضوعات مختلف به صورت یک دائرةالمعارف جمعآوری نماید. به جهت اشتمال کتاب بر مباحث مختلف میتوان دیدگاههای متفاوتی را در موضوعات گوناگون همچون ثنای حضرت حق، در بیان علوم مختلف، نظرات گوناگون پیرامون سازها، بیان سامان تدریس و تحریر، بیان فضایل اخلاق و ضد آن، صفت پادشاه و اسباب شوکت و جاه، فروش، صفت بزم، صفت اسلحه، صفت دواب و مراکب، بیان شهر و مسجد و غیره

مشاهده کرد. به جهت این رویکرد ویژهٔ مؤلف در جمع آوری آرای ادبا در مباحث مختلف، می توان عنوان کرد که این کتاب از نظر مقولهٔ مجموعه سازی در دوران خود اثری خاص و ممتاز است.

۲. از آنجا که این اثر از قلم ادبای گوناگون است می تواند مرجعی مناسب برای بررسی و شناخت سبکشناسی آثار هر یک از این ادبا در دورهٔ صفویه و پیش از آن و مقایسهٔ هر یک از شیوههای سبکی آنها با یکدیگر باشد. رویکردی که همزمان با نمایاندن شیوهٔ خاص نثرنویسی معمول ادبای آن زمان امکان بررسی طرز سخنوری آن را برای محققین فراهم ساخته است (کریمزادهٔ تبریزی و جعفری مذهب، ص۲۵۳).

٣. آوردن اسامي شماري از ادبا و فضلاي همعصر نويسنده همراه با ذكر نام آثار آنها از دیگر ویژگیهای این مجموعه است؛ چرا که در این اثر به اسامی ادبایی اشاره شده که در دیگر متون ذکری از آنها نشده است.

## بخش هایی از نسخه نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین در صفت سرایای معشوق صفت سرایا به طریق اجمال

طاهر نصرآبادی ا: بهشتی صورتی که قدش در میان دل دال بود بر دلنشینی او و الف زیبایش شاهدی بر شیرین کلامی او. جفت ابروی طاقش در مصلحت دلبری سر به یکدیگر آورده. چشمش از غایت سیاه دلی به خامهٔ مژگان رقم قتل عالمی نوشته و تیغ مژگانش درین معنی بر یک پهلو افتاده. لاله از رشک چهرهٔ گلگونش تریاک به کف گرفته. فرمانروای کشور خوبی که از زلف زنجیر عدل آویخته نقطهٔ خالش که فرید دهر است از پاری خال زیاد دلها را در ششدر حیرت انداخته، غنچهٔ دهانش دل را به مشت گرفته، عقیق لبش جگر را در آتش نشانده. بیاض گردنش بلور صافی را به گردنی گرفته، سینهاش نقد جان را در گره بسته در گرداب نافش کشتی دلها شکسته. اگر چه میدان سخن فراخ است لیکن موی کمرش كميت قلم را از جولان بازداشت.

میرزا بیدل ۲: کف یای که از برگ شبنم آلود گل آبله کند و تن نازکی که پیراهن شبنم برگ گل بر آن گرانی نماید. چشم سخنگوی که بر غزالان ختن خندد و حلقهٔ زلف جادوی که سر اهل فکر را به کمند بندد و چهرهٔ گلگونی که دل بلبل در عشقش خون است و پیرهنی که در

۱. ولادت: ۱۰۲۷ق.

نازکی هر تارش از رگ گل افزون است.

ایزدبخش رسا<sup>۱</sup>: از مشاهدهٔ آیینهٔ جمالش طوطی دل در تکرار فتبارک الله احسن الخالقین و از ادراک شاهد صحبتش معنی نفخت فیه من روحی دلنشین.

## صفت سرایا به تفصیل اعضا

#### صفت قامت

اعجاز خسروی ٔ: کیش دلها با بالای خوبان پیوسته چنان است که مدّ الف ممدود. ظهوری ٔ: پیش بالای بلندش جلوه سرو کوتاه تا چه نماید.

شیخ محمدصالح<sup>3</sup>: قامتش الف آفتاب دولت و برجسته مصرع دیوان مکرمت است. بخت از بالای او والا گشته و دولت از پهلوی او فیض اندوخته. سخن را از معانی والا پایه دو بالای می بخشد.

عبدالحمید: قامت والا استقامت الف ابجد آفرینش است و سرو جویبار بینش. طغرا<sup>°</sup>: قامتش از تجمل رعونت سرو را به نظر درنیارد زیرا که به خوبی او چیزی در بار ندارد. واضح<sup>۲</sup>: قیامت قامتی که چون قد به ناز برافراختی در عالم دل هزاران شور محشر بر پا ساختی. مؤلف: عمر خضر قامتی آشوب محشر در بر بلند بالای از قیامت یک سر و گردن بلندتر. پر فاخته سطر نامهای است که سرو در عرض نیاز به او رقمی کرده. پیچیدگی کاکل و دود مسلسل خطی که شمع در اظهار سوز و گداز به جانب او قلمی کرده.

## صفت خرام

ظهوری: حسرت تفرج خرامش فلک را از خرام بازداشته.

طغرا: صنوبر به انداز جلوه اش اگر دل نمی باخت چه اندازه ها که ذخیره نمی ساخت.

ثروبشكاه علوم الناني ومطالعات فربحي

مؤلف: تا خرام نارس دیده موج آب حیوان خط بر زمین کشیده سبکروحی رفتارش را نسیم روز دی خواندن گرانجانی است و خرامش را موج سیل بهار گفتن توا خوانی.

#### صفت دستار

طغرا: چیرهای که عیوض تاج زر بر سرش می توان گذاشت.

۱. وفات: ۱۱۱۹ق. ۲. تأليف: ۲۱ق. ۳. وفات: ۱۰۲۶ق.

۴. وفات: ۱۰۷۰ق. ۵. وفات: ۱۰۷۸ق. ۶. وفات ۱۱۲۸ق.

۷. چیره: دستاری هندی است ولی متأخرین به معنی بستن و پیچیدن به کار بردهاند (شاد، ذیل واژه).

بیدل: چیره که به هزار رنگینی چمنها را بر گرد سرگردانده. واضح: چیره زر تار، دستار طلاکار خورشید را غیرت می فرمود.

#### صفت طره دستار

ماهر': از جواهر آبدار طرهاش آب رخشندگی در جوی. مخلص': طرهٔ مقیشی طلائی سرلوح کتاب خود آری.

## صفت جيغه

ماهر: ير جيغهاش پيوسته با سايه بال هما به سر زلف سخنگو.

شیخ محمدصالح: پر کلکی که مشکین پرچم پر خم سلسلهمویان و کاکل لالهرویان را بیتابی رشکش چون موی روی آتش سرگرم پیچ و تاب دارد.

مخلص: مرصع جیغه بال هما پر به فلک کشیده سر، اگر این شمع مرصع لگن در دودمان دولت روشن نمی گردید در حیرتم که بلندپروازی اهل جاه چه قسم به اثبات میرسد.

## صفت سرپیچ

میرزا بیدل: سر پیچ دست نوازشی بر سر نکشیده که کلاه زرین خورشید به گرمی سایهاش همسری تواند نمود.

مخلص: نقره سر پیچ دل افروز به سان کهکشان ستاره دوز.

## صفت موی

نخشبی  $^{\circ}$ : موی چیست  $^{\circ}$  شبی تاریک، راهی باریک، مشکی معنبر، مجموعه ابتر. در روسفیدی محمود است و در موسیاهی سپیدی نظرها را بکاهاند و سیاهی چشم را نور دهد. بلی سواد جامع بصر است و تاریکی سبب روشنای چشم. موی خوبان مویی است که سران از انطواء آن درین خاک اند.

۱. وفات: ۱۰۸۹ق.

۳. مُقَیّشی [مَقیْ + یَشی] صفت نسبتی در زبان اردو، مقیش به معنی تارهای نقره که آن را پهن کرده و درکشیده که نوعی از دوخت است به کار برند و سازندهٔ آن را مقیشگر گویند (دهخدا، ذیل واژه).

۴. زیوری مرصع که سلاطین و امرا بر سر زنند. جغّه، جقّه.

۵. وفات: ۲۵۷ق.

صداقت ٔ: ریحان پیچ در پیچی که این مقله از حیرت استادی او چون مردم دیده دست و پا گم کرده و یاقوت به رنگ لب یار به شاگردی او خط برآورده.

مؤلف: شام غربت با مویش بازی دست خون میبازد و شب هجران به همرنگیاش مینازد.

#### صفت شانه

اعجاز خسروی: شانه که خداوند از سر لطف ارسال فرموده بود، بر فرق راه کرد و مشاطه محاسن بنده گشت. خواستم که از پوست شانه خودش شانه دان سازم لیکن این مثل ام مانع شد که کالای نیکو در پوست بد. بازی عشقبازی از شانه باید آموخت ببین که شانه از عشق زلف خوبان همچون چوبی شده و از کشاکش زلف چه شکل پای در گل مانده. نه از آتش چون ابراهیم می ترسد و نه از اره چون ذکریا خوف می کند. اگرچه او را بر سر می رانند، در زلف بیشتر می آویزد و زلف هم می داند که این همه بر سر او از سبب او می رود. آری، آن ساعت که آن ثابت قدم را اره بر سر نهادند کسی از او پرسید: این ساعت چه می خواهی ؟ گفت: می خواهم این اره بر سر من تا قیامت برانند تا دوست بداند که از سبب او بر سر من چه ها می رود.

مؤلف: تعالی شانه که در موشکافی بر سر آمده و عمرش در مارگیری به سر آمده. با نوعروسان موی میان به سر زلف حرف میزند و با نوخطان سراپا ناز ابرو نازک می کند. تر زبانی که گاه مطلع ابرو می خواند و گاه بدیههٔ زلف می رساند. قصیده لازم مو بر زبان دارد و رباعی خط چار ابروان به اصلاح می رساند. جمع اندازی که تیرش از کمان ناجسته کاکل رباست. ترکش بندی که ناوک بی پر و پیکانش گره از مو گشاست. سرفرازی که معشوقان سرکش بر سرش جان می دهند و گردن نیاز پیش او کج می کند و او بر سرشان کج می نشیند و مو به مو عقده از کارشان می گشاید. از شبستان نکات سواد روشن کرده و سوره واللیل مدام بر زبان آورده. بی زبانی که نکتههای باریک چون مو به صد زبان می گوید و راز دل معشوقان مو به مو می جوید. ده زبانی شاخچه بند می ربانی به خاموشی خرسند. شارح رموز چون مو گره گشای معمای گیسو. رندی است پرکار که ارباب عمایم را هر صبح از ته ریش می گذرد و بر بروتشان می خندد و باد در بروتشان می افکند و صد گونه تری می کند و محاسن شان بر زبان ها می اندازد و عقده های لاینحل واکردن کار اوست و مصر ع زلف گیسو را محاسن شان بر زبان ها می اندازد و عقده های لاینحل واکردن کار اوست و مصر ع زلف گیسو را محاسن شان بر زبان ها می اندازد و عقده های لاینحل واکردن کار اوست و مصر ع زلف گیسو را

۱. وفات: ۱۱۴۸ق.

۲. شاخچه: مصغر شاخ؛ شاخک/ تهمت و افترا. شاخچه بستن: (مصدر لازم)، تهمت بستن؛ افترا و تهمت زدن
 (دهخدا، ذیل واژه)

تقطیع کردن شعار او. رسنبازی که بر تار باریکتر از مو می دود و شبروی که راه باریک چون مو در شبهای دیجور با پای چوبین شبگیر بلند سر می کند. سینه صدچاک عاشقی است که تیغ از پی تیغ می خورد و دم برنمی آرد. مشاطه را در هر هفت مهرویان عنبرین مو همدست است و آیینه را در اصلاح خط مشکین مویان هم چشم. شاعری است که اشعار تر بر زبان دارد و مدام غزل ردیف زلف بر روی کار می آرد.

#### صفت روغن خوشبو

مؤلف: تیل خوشبو خوش طبعی است که زلف خوبان را به چربزبانی تر کرده و گیسوی نوعروسان را از بازیگوشی و چربدستی برآورده. بیزبانی است که تا انگشت به لبش رسیده در یک دم چندین شعر خوانده و موشکافانه در مصرعه زلف و کاکل تصرفها نموده و دخلهای به جا کرده. بیدست و پایی که از سبکپایی و چربدستی گاهی از هند زلف می گذرد و گاهی به شب سبن کاکل سری می کشد و زمانی در شبستان گیسو سر زده در می آید. عروسان را دست چرب به سر کشیدن کار اوست و شانه را چربزبانی یاد دادن شعار او. مشاطگان را دست چربی از دست و زلف و کاکل را چرب و نرمی از او...

## صفت فرقسر

مخلص: فرق سر میان موهای چون مشک تتار، کهکشانی است نمایان در شب تار.

ثروم شسكاه علوم النباني ومطالعات فربخ

## صفت معجر

خان واضح ٔ: معجر بر چهره تابناکش تنک ابری بود بر آفتاب و روی نورانیاش در زیر معجر شمع خورشید تابانی در چادر آب. هرگاه از زر تار معجر زرین خطوط شعاعی آفتاب را رشک افزوده.

مخلص: براق تر از ورق طلا معجر مانند گلبرگ زر دوز بر سر مسلسل بادگهاش به رنگی خود را به دلفریبی انگشتنما ساخته که کیفیت خطوط شعاعی آفتاب پس سر انداخته. معجری که قماشش در دل دستاربندان رندانه کارکرده. گوشه بر گلشن گوشهنشینان را موکشان بر سر بازار آورده. زال ماه کلاوهها که به خریداری اش آورده. عزیز مصر تار[و]پود پیراهن یوسفی نثارش کرده، چشم بلبل صورت دیبای گلکاریش پیراهن زرکشی، شمع

۱. وفات: ۱۲۸ ق.

۲. ریسمانی که بر چنگلوک تنند (شاد، ذیل واژه).

پروانه شعاع زرتاریش. بوته کار چوبش دست طوبی به چوب بسته، لطافت قماشش رنگ بر روی اطلس شفق شکسته.

## صفت کناری

مخلص: رعناتر از برق بهاری نی نی! برای گلشن حسنش که از بهشت گوی سبقت ربوده جویباری بود که آبش چون جدول از طلای محلول بوده.

#### صفت سر

نخشبی: سر چیست؟ صومعه حواس، زاویه انفاس، منظری پر نور، عضوی با شعور، حقه جواهر اسرار، در جک نفایس آبدار سلطانی سر بزرگ که چتر سیاه مو بر سر دارد دورباش آبدار مزه در پیش. اگر این سلطان را حاجب خواهی ابروست و اگر عارض طلبی عذار. اگر سر را دیوان اعلی خوانند سرسری نیست که اگر درین دیوان برید خواهی گوش و اگر ناظر طلبی چشم و اگر به مشرف حاجت افتد، قوت متخیله و اگر بر وقوف احتیاج افتد متفکره. نی نی! سر چیست؟ بر آمده بر همه اعضا، سر آمده بر کل اجزا. منظری بس نورانی عضوی صاحب پیشانی. اگر در همه اعضا سر طلبی اوست و میان چندین با وجه هم او.

شیخ محمد صالح: سر هوش پروری که در والاشکوهی بر سر آمده و جهانی از سر همایون فر در سایه مرحمت الهی جا کرده ...

مؤلف: سر سر داستان بوستان والا سریست و سر لوح گلستان سروری. بیدار مغزی از خواب غفلت بیدار کرده ای او هوشیار سری بر فراز بیدایی آورده ای. او سرمستی است به اوج نشاء رسیده، کمند مشکینی به قصر ماه پیچیده.

ربال جامع علوم الثاني

## صفت عقل

ابواب الجنان ': جوهر عقل اشرف اشیاء و سرمایه سعادت دین و دنیاست. آدمی به آن از گاو و خر ممتاز و به خلعت والای «و لقد کرمنا بنی آدم» به آن مشرف و سرفراز است. تخم قابلیت فطرت در زمین بشریت جز به آبیاری عقل نروید. پنجه جهل قویبازو را جز به قوت عقل نتوان یافت در عقون یافت در ظلمت کده غفلت جز به چراغ عقل نتوان یافت در طریق خیر و صلاح جز به دلالت خرد نتوان گشت و از چاهسار شرور جز به عصای راستی عقل نتوان گذشت. امور مملکت هستی را جز به کاردانی وزیر عقل منتظم نتوان ساخت و

لوای شوکت و سربلندی در کشور عزت و ارجمندی جز به سپهداری عقل نتوان افراخت. عقل سر رشته تحصیل معاملات است و شیرازهٔ اوراق کمالات. قلم رقم نیکنامی است و مسطر کتاب دوستکامی. گلگونه حسن سیرت است و سرمهٔ دیدهٔ بصیرت. زیور گردن سروری است و شانه طرهٔ دلبری. مصباح شبستان حرمت است و مفتاح گنج دولت. قاید جنود توفیق است و ساقی رحیق تحقیق. آب اشیای معاش است و باران مزرع انتعاش. ستون خانهٔ دین است و اساس کاشانهٔ یقین.

انوار سهیلی<sup>۱</sup>: عقل عالم آرای در هر صورتی که پیش آید و به هر حادثه که رو نماید حکیمی کامل و ممیزی عامل باید شناخت که شرف جوهر آدمی به صفای خرد ارجمند است و افزونی حرمت بنی آدم ازوست.

شیخ ابوالفضل<sup>۲</sup>: خرد گوهر یکتایی است که شورش صورت و معنی ازو آرام پذیرد و تیرگیهای ظاهر و باطن از فروغ او روشنی فراگیرد.

## صفت جبين

نخشبی: پیشانی چیست؟ صفحهٔ وافی، آیینهٔ صافی. مکتوبی مختوم، منشوری مرقوم. لوح محفوظ ثانی، تختهٔ اسرار نهانی. ماه نه اما نورانی، آفتاب نه اما لمعانی.

طغرا: جبهه نمایان درست نمود کج نهادن دیهیم.

واضح: نور جبین بینش که به رنگ آفتاب گیتی تاب در خشیدی در عالم وهم و خیال هم روی چنین ندیدی.

مقیمای چشمی<sup>۳</sup>: نور جبین بینش بر روی صبح پرده رسوایی دریده.

مخلص خان: جبهه شكفته صباح آدينه

جلال طباطبا<sup>1</sup>: ناصيه سرمشق سرنوشت قضا.

شیخ محمدصالح: لوحهٔ پیشانی نورانی سرلوح کتاب نامداری و پیشانی روزنامهٔ فرمانگذاری از روی سهو و خطا نیز روی چین ندیده پیشانی کار جهانبانی و سزایش شغل گیتیستانی دارد.

شیخ عبدالحمید: لوحه پیشانی نورانی لوح محفوظ شمایل سلطانی است. تقویم قویم خصایل جهانبانی.

مؤلف: گل اگر پیشانی شکفتهاش می دید این همه بر خود نمی چید. بلبل اگر از

١. تأليف: قرن ٩.

۲. وفات: ۱۰۱۱ق.

۴. وفات: ۱۰۶۵ق.

تماشایش چشمی آب دهد بر گل ترخنده زند. آیینهٔ صور دلپذیر حسن و جمال است و تخته تعلیم ارباب کمال.

#### صفت چین جبین

شیخ محمدصالح: چین بر جبینش گویی بحر حسن از کرشمه موجانگیز گشته. مؤلف: چین جبینش سرنوشت بی دلان است. نی نی! خط آزادی عاشقان. اگر رگ برگ گلش خوانم او لب لب می گزد و اگر موج آیینه صباحتش گویم استعاره زنگ می پذیرد. سطر مجموعه الفت است. مدّ بسمالله رحمت مصرع پیچیدهٔ دیوان تغافل است یا موج ساغر مُل.

#### صفت قشقه صندل

مخلص: پیشانی کشیده قشقه زعفرانی طلایی، سرلوح دیوان عنوان جوانی. مؤلف: قشقه تیر و کمان ابروست دنبالهٔ چشم آهو.

## صفت قشقه مرصع

مؤلف: شفق صبح جبین است یا شعله جبین آتشین، گل زرد خورشید از نظارهٔ الماسش رنگ باخته. لاله آن شفق از تماشای یاقوتش رو ساخته. مروارید آبدارش از چشم جوهری آب مروارید آورده و لعل رخشانش شعله غیرت در دل گل تر بر کرده. گوهرش یتیمی است ناهید حلقه به گوش، زمردش سبزهای است گل خورشید در آغوش. بلبل از مشاهده گلهای آبدار ترصیعش به مرصع خوانی مثل و نیلم مردمکش به یک آب خوردن یاقوت بی بدل.

## صفت خال طرف پیشانی می از ما معلوم از ایا

شیخ محمدصالح: بر یساران دیباچه مجموعه اقبال، نزد رستنگاه مو خالی است مشکین که آن را لوحه خط پیشانی توان گفت. مانند سویدای دل جانب چپ جا ساخته و چون بلال به حفظ آیات مصحف رویش پرداخته.

عبدالحمید: بریساران صفحه دولت نزد منبت مو. مصرع: مشکین خالی است زینت افزا. همانا عنبرین نقطه ای است که از قلم صنایع بی چون بر صفحه محد افتاده یا نقطه انتخاب است که دست ناظم کل برشاه بیت قصیدهٔ آفرینش نهاده.

۱. سنگی قیمتی و کبودرنگ. ۲. جای روییدن گیاه؛ رستنگاه.

#### صفت ابرو

شیخ محمدصالح: ابروی عنبر بو که در نیکویی طاق است و به خوبی شهرهٔ آفاق. شاه بیتی است که به قلم قدرت بر ورق آفتاب نوشته. زیبا هلالی است از عنبر سرشته. بسم الله سورهٔ فتح است و سرلوح کتاب صنع. نی نی! محراب طاعت ارباب قبول است و پیش طاق منظر سعادت و نور

وله: ابروی دلجویش پنداری رقم نسخ قضا از دودهٔ آتش حسن بر صفحهٔ خورشید بسم الله نوشته. همانا مطلع برجسته دیوان خوبی و پیش طاق منظر محبوبی است که مصرع یکهٔ هلال از کمال بلندی به آن نمیرسد و بیت برجسته کهکشان به درجهٔ حسن آن مطلع فایز نمی گردد.

نخشبی: ابرو چیست؟ دو نون سربازگونه، تیغ خوش نمونه. هلال با آفتاب. کشتی با آب. دو طفل زنگی. دو کمان جنگی. دو کمانچه خوشی. دو نعل آتشی. دو کمان سیاه. دو هلال ماه. دو حاجب رو و کمان مو. این طاق جفت و آن جفت طاق. این خط مقوس، آن طاق مقرنس. تو آن را ابرو خوانی، ما او را چه خوانیم؟ قبله عاشقان، معبد صادقان، نونی به قلم تقدیر نگاشته، حاجبی بر ناظر گماشته.

شیخ عبدالحمید: طاق ابرو در زیبایی طاق است و با مردانگی جفت.

طغرا: ابروی دلپذیر روکش ماه منیر. ابروی اشارت گستر فرد بشارت را مسطر.

ظهوری: ابروان خجسته کلید درهای بسته.

مخلص: بالای چشم ابروی تا بناگوش رسیده، سیاه مستی گلابی در بغل کشیده یا دو قلم مو به این رنگ نقش رعنای ریخته یا دو آهو در جنگ، شاخها بهم آویخته. بر چشمش ابرو مدی است کشیده بر آهو

صداقت: نقد جان، هدیه بسم الله ابروی او.

مؤلف: ابروی با کمان رسم کینتوزی بسته پر زوریش بازوی کماندار هلال شکسته. کمانی است راست خانگی را بر طاق نهاده. هلالی است بر روی بدر کج نشسته.

## صفت خال ابرو

صداقت: خال گوشه ابرویش مانند این حاجب به دقت آفرینی مشهور.

## صفت چشم

نخشبی: چشم چیست؟ عبهر باغچه سرور. بادامه کروبیان نور، دو ستاره روز، دو کوکب دلفروز. دو آهوی مشکین، دو کعبتین رنگی. یکی از نامهای چشم عین است و عین آفتاب را

هم گویند. اگر آفتاب را در تابش پرده سموات مانع شود چشم را که عین اوست پرده طبقات مانع تواند شد. چشم نرگسی است که صد چشم در طراوت او حیران است و عبهری است که هزار دیده در بصارت او نگران.

طغرا: چشم حقيقتبين سرچشمه نوريقين ديده بلند نگاه قاتل ديدن اله.

ميرزا جلال طباطبا: در ضياء منع چشمه خورشيد.

مخلص: اگر غلط نکنم قلمرو خوشنگاهی را پادشاهی است که به زور شمشیر مکرر باج دنباله گرفته است از گردنکشان صحرا یعنی خیل آهو.

#### صفت سرمه

مؤلف: سرمه شاهدی است سیه چرده که چون مردم چشم لباس عباسیان در بر کرده، روشندلی است که سوره نور به خط غبار نوشته. نورانی طینتی است از نور سرشته. هر گاه از گردگاه در چشم مردم و مردم چشم گرد کند مردم با هم چشم روشنی گویند و چراغ چشم از گرد راهش روشن کند. نظر بازی است مدام به تماشای چشم خوشچشمان سیاه کرده، دیده در پشت چشمها دیده و پشت چشمی هیچ تنگچشمی نازک کرده. نظر یافتهٔ پیران است و نور دیدهٔ اعیان. دیدهوران چون مردم در چشمش جا میدهند و او از سبکروحی مژگانواری در چشمها گرانی نکند. خوش نگاهان دلفریب قرة العینش و چشمش مرساد گویند. خاکی نهادی است که چشمها را از غبار پاک سازد و بر نور بصر افزاید. مردمی را به جای رسانده که با آن که مشاطگان سنگش به سر زنند و در سودن سرمهاش سازند، از مردمیذاتی چراغ چشم عروسان هر هفت مایل می افروزد و چشمشان به خون عاشقان تیره روز سیاه می کند.

## صفت سرمه دود چراغ

مؤلف: کار چراغ بالاً گرفته و چراغ دودهاش روشن گشته که خوش چشمان به دودش چشم سیاه کردهاند و چون سرمه به چشمش در آورده، به رنگی برین دود نور سرشت نظر دوختهاند که سرمه را به چشم کم میبیند و از بهر دفع عین الکمال برین دود نورآمود سورهٔ دخان میدمند. کحل الجواهر را چشم آن نیست که خود را به این سیه چردهٔ منظور نظرهای بلند تواند بسنجد. سرمه تا این سیه چشم را دیده چشمش نرسیده و روزش از غیرت تیره گردیده و عالم را به چشم خود سیاه دیده و سنگ بر سر زده و تن به سودن داده و به خاک راه برابر شده و از چشمها افتاده. بس که در دیدهها مکرر گشته هیچ کسی به چشمش نمی آرد. مخلص: نرگس دنباله رسا کشیده، غزالی به کمند صید کرده.

#### صفت مردم چشم

عبدالحمید خان: انسان العین آن چشم مردمی و چشمه مردمی چون قبله صورت کعبه صلوت جهانیان است و مانند عین الحیاة در پرده ظلمات جاوید، زندگی بخش عالمیان.

میرزا بیدل: مردمکی که تصور در فضای آن بال تخیل می گشاید و پرگار خیال به تقویت این مرکز گرد تأمل صورت بر می آید.

شیخ محمد صالح: مردم چشم که از مفاخرت نظر بر نور سیاه نمی کند. قرة العین نور بصر است و نور دیدهٔ اهل نظر. شعار عباسیان گزیده و آیین خلافت اختیار نموده. پیرایه بخش آزرم است و سرمایه دار شرم.

مؤلف: نقطه امتحان خانه مژگان ناز است. مرکز پرگار گردش چشم ادا انداز پیچیدگی واو آهوست. نقطه بای ابرو.

صداقت: مردم چشمش به آیین امام غزالی مفسر سوره نور.

## صفت خال پشت چشم

شیخ محمدصالح: بر پشت چشمش خالی است مشک شکال<sup>۱</sup>، در نهایت حسن و جمال. همانا سیاهی است برای دفع عین الکمال بر پشت چشم چون مهر نبوت جا کرده.

وله: قربان آن خال عنبربو که بر پشت چشم نازنینش جا دار. بی غایله تصلف آن نه خال است سویدای دل بی تاب است و بی شائبه تکلف آن نه گوی عنبر است، مردمک دیده آفتاب. نی نی! مشاطهٔ قدرت به جهت دفع عین الکمال نقطه گذاشته. بل آفریدگار چنین به هنگام چهرهنگاری به قلم صنع بر چشم جادوفنش نشان انتخاب نهاده.

## صفت مژگان

آن مژه چشم آفرینش و چشم مژه بینش. مژه چیست؟ زینت خانه پلک، لهذا در هر پلکی که مژه نیست دیده باشی که حال آن پلک چیست. بدان که آن پلک سر مویی نمی ارزد. مژه را که سوزن گویند، رواست و اگر ریسمان خوانند به جا. خیاط حکمت سوزن و ریسمان پیش چشم نهاده است تا اگر از شوخ چشمی نظر بر نامحرم بدارد و دیده در نادیدنی اندازد، انصاف این اقتضا کند که هم بدین سوزن و ریسمان دامن دیده او بدوزند.

واضح: بر روی چشم نرگس دل آشوبی مژگانش.

محمدصالح: چشم لیلی مژگانش را نرگس نام پرستار و خواب در دیدهٔ شیرین

۱. بسیار شکننده، ظریف.

زهرچشمش تلختر از دهان بیمار.

صداقت: مژگان سحرطرازش از سیهمستی فتنه خفته را بیدار میساخت و بیاشاره کمان ابرو از شوخی و سحرسازی دم به دم ناوک بیخطا بر دل میانداخت.

مخلص: چشم بد دور از آن مژههای دراز. دلها چون کاغذ سوزن زده مشبکساز.

#### صفت نگاه

طغرا: نگاه کیمیاتأثیر طلای آفتاب را اکسیر.

ظهوری: نگاه سعادت افزا، همایون تر از سایهٔ بال هما.

میرزا خلیل: هر نگاهی از چشم سیاهش خانه برانداز، طالب آهو نگاهان، جادونگاهان را از نگاهش خانه صبر و شکیب ویران.

#### صفت عىنك

لا ادری: نرگس حلقه بینای مردم، دیده روشنای آفتاب، تا بدان دیدهٔ پسندیده، چشم بر پسندیده، نور ابصار صاحب بصر، منظور انظار اهل نظر، نگاه دیده دیده وری بینه، داغ بیبسری آیینه شاهد نگاه رشک دیده مهر و ماه صفای چهرهٔ ضیا، نقاب دیده حیا، تاب چشم آفرینش، آب چشمه بینش، مصقله مرات چشم، پررنگ گل سرسبد حکمت و فرهنگ، سرمایه دوربینی شهسوار مرکب بینی؛ اعنی عینک دوربین که در شب تاریک به وسیلهٔ آن باریکی موی مومیانان و باریکی دهان تنگدهانان خط و خال چهره خیال، نقش و نگار صبا و شمال، گل و بار نهال نارسته، تماشای عالم غیب، دقیقهٔ جمال لاریب، صورت شاهد معنی، جان تصویر مانی، تار رشته نظر، مردمک چشم اختر، چون روز روشن آشکارا به نظر درآید. مهرو ماه هرچند سراپا چشم گردیده چنین میزان سنجیده به چشم خود ندیده، بل هزار دیده حیران است و در طلب این جوزاصفت شب و روز سرگردان. قرةالعینی است زیبا، نورچشمی رعنا. همانا صوفیان صافسرشت که دل نورانی آنها صافتر از شیشهٔ حلب و پاکیزهتر از لوح بلور آمده، تخته از دل خود تراشیده این عینک ساختهاند. هر آینه رونمای صورت آگاهی است و نصب العین غواصان بحر ژرف نگاهی. خانهٔ چشم را چراغی است عران و بادهٔ نور را ایاغی است درخشان. دستار را گلی است همیشه بهار، حلقهٔ چشم را مردمکی است یرانوار.

شیخ محمدصالح: عینکی که عینک فلک به نزدش دعوی دوربینی نتواند کرد و عینک

بلور در پیش چشمش سفید نیارد شد. دل مردم از چشمهاش آب تواند خورد و به قرونی بینش از حلقه نظر بر سر تواند آمد.

مؤلف: عینکی که چشم پاک دیدهوران پاکبین سواد بصر ازو روشن کرده و چشم والانظران دیدهور دامن نگاه از غبار افشانده. صفای نظر و نظر صفا ازو فرا گرفته. پیران صاف نظر که نظیر یافتهٔ اویند، پیش او خطی به بینی کشند و بر سر و چشمش جا دهند. صاف شربی است فیض پرور و نورالانوار پاکبینی است. نظرکردهٔ اولو الابصار نور دیدهٔ اهل بصر و بصیرت است. مردم چشم مردمی پیشگان روشن طینت نظربازی است که چشمها دیده و هیچ بر خود نچیده. روشن ضمیری است مشرب صلح گل با هر کس و ناکس چشم نازک نکرده. با وصف دوربینی و دو رو بینی همه را به یک چشم دیده. بازیگوشی است که بر دیده پیران ناصفا شیشه می بندد و بر رویشان می خندد و دورویی است راست بین. کجروشی است درست آیین.

## صفت گریه

اعجاز خسروی: اگر خواهی که آتش دوزخ کشته شود، سیل دیده ها را امروز روایی دهی که موج تندش از فردای قیامت بگذرد و بر دوزخ افتد. مصرع: بدان صفت که دهد غسل مرده آتش را.

ایزد بخش رسا: تا باران متصل از گوشهٔ چشم چهل روز در دامن نباری، گوهر معرفت از صدف سینه برنیاری.

نخشبی: اشک چیست؟ سیم مسلول، طلق محلول، صاحب قدم نه اما دونده، سالک نه اما رونده. پیاده نه اما سیّال، مداهن نه اما میّال. میل خون اندرون در خوشاب لعل مذاب دیده گریان، نشان سینه بریان عشاق صادق باشد و سینه بریان نشان دیده گریان طلاب مطابق.

## صفت خواب

اعجاز خسروی: خواب علمای بیدار عبادت بود و بیداری علمای خفته غفلت. محمدصالح: استراحت بدن برای نظام امور عالم صغیر. ناگزیر نشاء عنصری است و غرض کلی از آن نگهداری وسایط کسب کمالات معنوی است.

## صفت خوابی که در خواب دیده شود

ظفرنامه: از دریچههای عالم غیب که روح انسانی از آن ممر کیفیت احوال آینده پیش از آن که واقع شود، توان دید. روزن خیال است، چنانچه از مضمون حدیث مبارک «الرُؤْیا

الصّالِحَةُ جُزْءٌ مِنْ سِتّةٍ وَأَرْبَعِينَ جُزْءاً مِن النّبُوّةِ» مستفاد مى گردد، يوسف صديق صورت اذعان اخوان به سالها پيش از وقوع ازين دريچه ديده بود و بشارت فتح مكه بر ضمير وحى پذير سلطان انبيا هم از آن ممر نقش بسته.

وحید: از بستن قفل ظاهری که عبارت از دیدار بیدار است ابواب حدایق روحانی بر روی خفتگان بستر راحت باز گردد و از مزد نوشتن این دو حجاب جسمانی عینک بینایی جهت مشاهدهٔ شاهدان عالم غیب ترتیب یابد.

#### صفت حیا

ابواب الجنان: چهره که آب حیا از آن رفته، گلی است گلابگرفته و عارضی که نظر غیری درو گردیده، باغی است آفت رسیده. کمان ابرویی که از کشاکش نظر بیگانه کیاده مشد، خدنگ کرشمهاش کی دلنشین می گردد، و شهدبنی که به مکیدن استماع غیری از مژه خموشی افتاده چاشنی تکلمش کی گلوسوز میباشد. پنجهٔ مژگانی که هر روز در گریبان جانی باشد چگونه دلبری نماید و سنبل زلف سیاهی که هر لحظه دستزدهٔ نگاهی گردد چه بوی عشق از آن آید.

شیخ محمد صالح: حیا را سرمایهٔ آبروی خود می دانم و از شرم آبی بر روی کار خود می آرم. میرزا بیدل: گروهی که آینهٔ سیمایشان از طراوت حیا خالی است شراب معنی تحقیق اند به دلیل الحیاء من الایمان.

## صفت بیداری

ری شیخ محمدصالح: والانظری که مشاهدهٔ شاهدان صنع ایزدی تواند نمود چگونه خواب را در چشم جا دهد و اگر به قدر یک سر مژگان با خواب گرایش کند چشم دلش همان بیدار است. نظر به این معنی خواب بیدار بخت حکم بیداری دارد.

ابواب الجنان: رشته بیداری شب از غنچه کشتن استراحت بی گره ماند و چشم مرتاض از نعمت گرسنگی روز فربه. صاحب بصر کسی است که در گزارش وظایف عبادت و نگارش ارقام سعادت شب چراغ بیداری بر کرده، از شورش شوق بندگی مانند زخم نمکسود چشم به هم نیاورده باشد.

اعجاز خسروی: شب را بر آن گونه زنده دارد که هم در زنده داشتن شب جان روز برآید.

١. در نسخه حديث به اشتباه به صورت «الرويا الصالحه خير من السنته و اربعين جز من النبوة» آمده است.
 ٢. بدنام، رسوا.

#### صفت بینی

شیخ محمدصالح: بینی از روی راستی بر چهرهٔ فیضبار چون الف در دل ماه جا ساخته یا موجی بر چشمهٔ آفتاب برخاسته. زهی الفی که ابرو مدّ اوست. بینی بر چهرهٔ فیضبارش الف آیه نور است که آفتاب از تعظیم بر سرش جا داده یا موجه سیلاب حسن است که قلم بینی در وصفش خط به بینی کشیده.

شیخ عبدالحمید: حساد دولت خداداد را بینی اندر کمان ابروی سپاه تیر دلدوز ناتوان بینی است.

مؤلف: بینی قلم نرگس دیده است یا شاخ زنبق نودمیده. موج سرچشمهٔ لطافت است. جوش طوفان فصاحت در گلزار حسن. شاخ نسرین است یا دسته آیینه چین.

## صفت رخسار

نخشبی: رخسار چیست؟ آتشی در آب یا مهی در آفتاب. شنگرفی بر برگ گل چکیده، آتشی روی دود ندیده.

طغرا: شمع رخسار یا چراغ طور، شریک پروانه، تر و تازگی رخسار، چکیده خرمی بهار. زهی روشن سوادی که از بیاض عارضش حسن مطلع آفتاب را مطالعه نماید و در صفحهٔ جمالش از روی پیشبینی نظم مشاهده را به مقطع رساند.

ظهوری: بیداربختی که پیوسته به افسانهٔ عارضش دیده را آب داده، مردمکش گرد بالش خورشید در خواب به زیر سر نهاده، بالفرض اگر شبها مشعل خورشید میبود چون شمع تنک پرتو در پُری ماه مینمود. از رشته شعاع رخسارش دام باف و طوطی ماه و نور آفتاب در قفس کن.

محمدصالح: از عارض آن صورت هیولی فهم و خرد انوار، فره ایزدی فروزان.

#### صفت خال

نخشبی: خال چیست؟ کلفه ٔ ماه باده، سیاه حبشی، منفرد زنگی، مجرد نقطی از قیر، مگسی در شیر.

مخلص خان: رخسارش از مشكين خال لاله باغ جمال.

عالى: تماشاى خال مستى نظارگيان را زياده مىكرد كه «يسقون من رحيق ختامه مسك» ازين قبيل است.

۱. رنگ سرخ تیره، هر یک از لکههایی که در آفتاب و ماه دیده میشود.

#### صفت خط

نخشبی: از نبات نبات روید. هر گاه عذار در خط میداری من تولج اللیل فیالنهار میخوانیم و هر وقت که نوخط در عذار میآری من تولج النهار فیاللیل بر زبان میرانیم طایفه را که بر خواص اشیا اطلاع کلی است. گویند زمرد دیدهٔ افعی را زیان دارد. من سال هاست افعی زلف را میبینم که بر خط زمردین تو مراغه می کند و آن زمرد افعی تو را هیچ زیان ندارد. خط چیست؟ خط بی قلم، شام سپیده دم.

#### صفت محاسن

محمدصالح: محاسن آن والامشرب که پیرایهٔ محاسن صوری و معنوی است تو گویی مو به مو تفسیر آیات سوره نور حسن صورت و لطف سیرت است که قلم قدرت به خط ریحان بر حواشی صفحه مصحف جمال با کمال نگاشته. محاسن اشعاری است که اگر باریکطبعان خواهند یک شعر نمود از آن بیارند رنخ زده باشد.

واضح: محاسن بر چهرهٔ نورانیش معنی نور علی نور به وجه موجه روشن ساخته.

## صفت شانه کردن محاسن

اعجاز خسروی: در شانه کردن دست نیت نشانی زده که از تسبیح هر مو زبان شانه غلغل سبحان من زین الرجال ماللجی برآورده.

## صفت شارب

شیخ محمدصالح: شارب همایون همانا دو مصرع برجسته است که معانی آن از مو باریکتر است.

ثروش كاه علوهرات في ومطالعات فرسح

## صفت گوش

محمدصالح: گوش معنی نیوش صدف لجهٔ معنی و محرم سرگوشی جاودانی نیست مانند نظر انور روبهروی منظرهٔ عالم عقول عشره دریچه حقجویی و حقیقت پژوهی گشوده.

نخشبی: گوش برید اعضاست و رئیس اجزا پیری است صاحب سماع، عزلت را شعار خود کرده و گوشهنشینی آثار خود گردانیده. در ایجاد گوش چندان منفعت است که اگر به اشباع گفته شود چرخ کر گردد و اگر گوش نبودی در دعوت اول خطاب «الست بربکم» چون به تو رسیدی، «قالوا بلی» که گفتی؟ گوش بر چشم راجح است؛ زیرا که محسوس بصر بدنی و جسمانی است و سمع همه روحانی و میان روح و جسم فرق بسیار است.

## نامهٔ فرهنگستان، ویژهنامهٔ شبهقاره مقاله ۱۷۰ مقاله سراپانامهای منثور از...

عبدالحمید: گوش حقنیوش دریچهٔ مخزن الهی است و شاهراه به سایر نامتناهی. طغرا: خانه گوش موروثی نیوش.

واضح: گوهر سفته گوش صفاپیش

آیین اکبری': گوش دیدهبان آواز است. هرگاه گوینده کر باشد، زبان از آهنگ افتد.

مخلص: گوش از جواهر خوشاب مرصع گشتی سیراب رنگین از صدف رنگ به کیفیت تر از صندوقچهٔ فرنگ.

## صفت گوشواره

مخلص: گوشواره که مرصع به الماس و یاقوت زرد بوده، گوی رعنای از گل نرگس بوده.

## صفت در گوش

مؤلف: در گوشش شبنم بهار امید است یا چکیدهٔ عارض خورشید.

#### صفت زلف

نخشبی: زلف چیست؟ عقده ماه مفتون سیاه و تب راس مایهٔ وسواس. زلف چیست؟ رقاص دو گوش ضحاک بناگوش. زنجیر دلهای عشاق، طناب گردن مشتاق.

اعجاز خسروی: درازدستی زلف را که تاب تواند داد که دلهای تاب خورده و تافته از چنگل او بیرون آید؟

ابواب الجنان: به رسایی زلف تابدار، سرآمد خوبان روزگار، زلف چلیپای حلقه حلقهاش مقراض رشته سخن بار حرف زلفش به اقطار عالم چون زلف به پایش دویده و هر تار موی زلفش بر سواد شبهای دراز خط بطلان کشیده.

مخلص خان: سیه بهاری است از سایه دست به تاراج بنفشهزار گشاده یا سیهمستی دراز بر زمین افتاده....

مؤلف: زلف مصرع ریخته دیوان عطار است یا مطلع دلاویز قاسم انوار، شامی است صبح قیامت در زیر سر نهفته، شب دیجوری است آفتاب محشر در بر گرفته.

#### صفت دهان

نخشبی: تا سخن دهان او در دهان غنچه افتاده است، غنچه از تنگدهنی بیش دهان

۱. تأليف: ۱۰۰۶ق.

نگشاده است و درون او چون درون عاشق ازین اندیشه خون گشته. تا نسیم صبح صفت دهان غنچهوش او به غنچه رسانیده است، هیچ صبح نیست که چندین غنچه از شرم دهان او نمی ترقد. نطق خوش را مایه است و سخن دلکش را پیرایه. حل مشکلات ازو چشم توان داشت و رفع معضلات ازو توقع توان کرد. نی نی! دهان چیست؟ کان لعل رمانی، جوی آب زندگانی. خاتم شاه، دریچه ماه.

شیخ عبدالحمید: دهان جوهرافشان مکان لالی اسرار الهی است و کان یاقوت حقایق نامتناهی. غنچه دهن مجموعه رنگ سخن.

طغرا: دهان گوهرافشان سرچشمهٔ فیض جاودانی است و درج جوهر الاسرار معانی و در جنب طیب تبسم و صدق تکلمش شهرت نفحات غنچه شیرین تبسم و راستی دم صبح و دم حرفی است افترا. دهان هیچ وجودش طلسم گنج عدم، پسته گو سر خود بر سنگ زند پیش آن دهان سبز نخواهد گردید.

#### صفت دندان

اعجاز خسروی: دندان مبارک که گوهر حریف آبدندان اوست و اختر از جمهور مهرپسندان مانند مرسله جوزا نورافشان است و چون رشتهٔ لآلی شاهوار آبدار و درخشان. رشتهاش محل سودای جهانهاست و دل عالمی ازین دندان فریفته. آن رشک عقد ثریا. صفت دندان کردن از صفت دندان بیرون است و کار لب و دندان هر کسی نیست. پیری است که صفای او بر همه روشن است و کرامت او بر همه مبرهن. نی نی! دندان متکای زبان است و پروین دهان کوکب مصقول ستارهٔ مقبول. دندان به کیفیت تر از موج مل به خوشابی قطرههای شبنم افتاده بر برگ گل.

## صفت لب

اگر حدیث آن لب گویم لعلی است شکرآمیز. لب چیست؟ خاتم عقیقی، عقیق رحیقی. لعل شهدآلود حلوای بی دود. آنکه از رشک تبسم دلربایش دل غنچه خونین است. از حسرت تکلم جانفزایش آب حیات ظلمتنشین. لبهایش از شرم ملاحت تکلم دهان غنچه را از تبسم بسته و آب حیات از خجلت لفظ روانش تر گشته.

ربال جامع علوم التابي

عقیق هر چند کند به پایهٔ رنگینی لعلش نخواهد رسید. خط مسی فاصله دندانهای دلچسبتر از سلک گوهر از کار سواد بر نقره خوشنماتر. مسی چندین گوهر شبتاب در گره بسته و بازار پروین و پرن شکسته. سواد شام است، سفیدهٔ سحر در بر گرفته، رقم مشکینی است معنی بیضا در باطن نهفته. آهوی مشکین شیر مستی است که در شب بیاض

می چرد و سواد شامی است از لیلةالقدر گرد می برد. مشکین قلمی که بر صفحهٔ نسرین عشق خط ریحان می رساند. جواهر رقمی که خط عنبرین بر کرسی می نشاند. خط غبار سرنوشت او ست، سواد خط ریحان سرگذشت او حسن را نان شام می دهد و کارنامهٔ عشق به بیاض می بزد. سواد شام و زنگ شحنه گاه او، دارالملک روم و چین جولانگاه او. ظلمات چشمهٔ آب حیوان است. سواد مشکین خط ریحان کسوت عباسی در بر دارد و بیاض صبح از جیب بر می آرد. خوبان دندان کنان پیش او برمی آیند تا سوادشان روشن سازد و نوعروسان از بن دندان چکی خکی می کند تا نسخه حسن را دیباچه پرطراز د[هد]. پری رویان به دندانش گرفته اند و خورشید طلعتان سودایش در سر نهفته. سیه مست آب سیاه است. در عالم رنگ والا دستگاه سیاهه نویس دفتر دانایی است و روزنامه نگار جریده رعنایی. سپاهی لشکر ناز خوبان است و بیاض حسن را عنوان. مدتی اجزای وجود خویش را به آتش پرستی حسن گلوسوز خاکستر کرده و در هوای دندان معشوقان، گوهرین دندان خاک بی طاقتی به سر گلوسوز خاکستر کرده و در هوای دندان معشوقان، گوهرین دندان خاک بی طاقتی به سر کرده. حسن یک طبله گوهر دندان مزدش می دهد و به دین داری انگشت نمایش می سازد.

## صفت یان

زبان از فیض رنگینی پان، برگ گلبرگ رنگین و دهان به یمن وصف عطرباریش چون غنچه گل عطرآگین. برگش بوالعجب طوطی است. سینه باز شکار، طرفه زمردی است از آب یاقوت سرشار. پای زمرد از اندوه به سنگ آمده و به رنگ پان نرسیده و برگ پان در سرسبزی از فلک مینارنگ فایق، بر طوطی مقالی که تعریف سرسبزی این پان پیچیده، زبان در دهانش به رنگ طوطی سبز گردیده، سرنوشت سبزخطان به خط سبز بر برگ نوشته، برگ پان هنگام صحبت با لبهای سبزخطان وصف رنگینی او به خط یاقوت نوشتن سزاست و مدح سرسبزیش به خط ریحان نگاشتن خوشنما. مضمون خط سبز پان جز سبزبختان دیگری نفهمیده. برگش سبزی است به آب زمردش پرورش یافته و از تردستی دست حسن سنبران برتافته. چو تنبول گلگونه کش لبها و حریف مشربها. چونه از سپیدکاری خود را پیش او سفید کرده و فوفل از جانسپاری در دل او جا ساخته. طرفه زمردی که سونش مروارید را در بغل گرفته و عجب طوطی که سینه باز را در شکم پنهان بیره ۲ که رشتهاش از رشته جان است. اگر هزار جان به دست آید ارزان است. پیچیده مصرعی است رنگین مضمون. کسی که یک نظر به رویش دیده به رنگ برگ یان خضرا رنگ گردیده. زبان آوری که لب به تعریفش می گشاید به غیر از مصرع پیچیده بر پان خضرا رنگ گردیده. زبان آوری که لب به تعریفش می گشاید به غیر از مصرع پیچیده بر پان خضرا رنگ گردیده. زبان آوری که لب به تعریفش می گشاید به غیر از مصرع پیچیده بر پان خضرا رنگ گردیده. زبان آوری که لب به تعریفش می گشاید به غیر از مصرع پیچیده بر

۱. سم هندی تنبول است و آن برگی باشد از قسمی فلفل که آن را در هندوستان با آهک و فوفل خایند تا لبها را سرخ گرداند (برهان قاطع).

٢. لقمه.

زبانش نمی آید. طلسمی است زودگشا و بر گنج نشاط بسته. هر که این طلسم را گشاده از بند غم بی برگی وارسته. به معنی رنگین مصرع پیچیده اش غیر از فیروزطالعان کسی نرسیده. عیش گزینان را حریف آب دندان است و برگ برگش گزک باده پرستان. چونه اش که در سفیدی از حواصل زیاده است باز سفیدی است در دام طوطی سبز رنگ افتاده. برگ پان و چونه به رنگ بخت سبز و سفید با هم انجمن ساخته و بساط موافقت گوهر از غم سر به سنگ زده و پیش چونه سفید نگردیده در صدق دعوی. روسفیدی از صبح صادق تو راست و سرشت بخت سفید ازین چونه سرشته اند.

خرده فوفلش در صیدگاه عشرت از سینه باز خوشنماتر، از رشک کهتش ختن ختن خون در جگر دانه مشک افتاده و غیرتش کاروان کاروان آتش در خال مشکین کاکلان نهاده. مشک سودهٔ خال دلبران به محبت کهتش مایل و از دست گهردلی اش حب مشک را صد گره خون در دل. تبسم روح افزا پرورده شیرین ادا. شیرینی تبسم، نمک خوان تکلم. به وقت خنده از چشمه نوشین عقد پروین می نمود و از حلقه میم درّ یتیم ظاهر می گردانید. از صدف مرجان رنگ مروارید خوشاب پیدا می آورد. از معدن یاقوت لعل رمانی عقد لالی عرض می دارد. لعل آبدارش از درج عقیق لؤلؤی شهوار آشکار می کرد و عناب شکربارش از بسته تنگ شکر می گشاد.

## صفت خال لب

اعجاز خسروی: خوبان را خال در زیر لب چنان مینماید که نقطه در زیر لب.

ثروبشكاه علوم النابي ومطالعات فرسخي

صفت زبان

اعجاز خسروی: زبانی چون کارد حک رافع خطا.

نخشبی: زبان اگرچه به صورت خرد اما به معنی بزرگ است. «قیل الانسان حقیر الذات خطیر الصفات» زبان را کدام شرف ازین بالاتر که در حق زبان بر زبان افصح العرب و العجم گذشته است «إنّ عِندَ اللهِ لِسانِ کُلِّ قائلٌ قاله اعلم مایقولٌ» زبان معبر دل است و مترجم تن. حسن مزه خوش ازو یابد و ذوق مطعومات ازو باشد. اما زبان به نفسه شرف دارد، اما نزدیک ما زبانی شرف دارد که به شرف صدق مشرف باشد. زبان صدق بیان معبر تأویل است و مفسر تنزیل جامع. آشنا به معانی است. کلید قفل استخوانی کاشف مشکلات، کاسر مفصلات. کشاف تفاسیر جهان، مفتاح معانی بیان. عندلیب شهدنوش، خطیب لعل پوش.

میرزا جلال طباطبا: حضرت انسان که نسخه عالم گیر بل تفصیل اجمال و سرجملهٔ دفتر اوضاع و احوال عالم اکبر است در زیر زبان که ترجمان اسرار لاهوتی و شارح مقاصد متن سنگ رموز ناسوتی است، پنهان است و درین باب ارباب فلسفه ایمانیه و اصحاب حکمیه نمایند که دریا کشان بزم مبدا فیاض و سوادخوانان لوح ساده نقش بیاضاند. منقول است که «ما لِلانسانِ سَوی اللسانِ اِلَّا تُهمتُهُ مهمله او صوره ممثله» و در دفاتر فن ادب یعنی فلسفه عرب وارد است که «المنطق نقطة العقل و الصمت منامه».

مخلص: زبان به رنگینی به زبان غنچهها افتاده، کیفیت گلبرگ را به یاد داده.

مؤلف: زبان بلی سرچشمه حیوان است و بال همای اوج بیان. برگ گل نسترن موج نکهت سمن بلد راه باریک دهان، شمع محفل بیان، موج دریای تحقیق، منطق تصور بالتصدیق.

#### صفت گفتار

شیخ محمدصالح: کلام سلاستنظامش مانند سلک مروارید غلطان مسلسل و مستسق الانتظام است. اگر به مثل در کلام پارسی منیر اعجاز روا بودی توانستی گفت که از دست خارق عبادت است. چرا آب بقا از غیرت گفتارش خاکنشین نگردد که لعل نوش پیوندش هنگام گویایی از لطافت برگ گل با قند می آمیزد و چگونه از عذوبت کلامش مذاق جان چاشنی اندوز لذت جاوید نشود که غنچه گلریزش گاه تبسم دریا دریا گوهر معنی به دامن دل می ریزد.

اعجاز خسروی: لطفش نعیم ماند که از یک حرف آن ابروی برون تراود و از دو حرف دریایی.

تاج المآثر': گوش از گوهر الفاظ چون صدف معدن در گشتی و بصر از نظم عقود کلمات او بر شمع حسد بردی.

واضح: شیرین تکلمی که غنچه را پیشش دهان گفت وگو نبود.

مقیمای چشمی: ملایمت گفتار جانبخش در ظلمات هند سرچشمهٔ آب حیوان پدید آورده.

میرزا جلال طباطبا: کلامی روحالامین را حرز بازو و بیانی در سنجیدگی با وحی همترازو.

رسا: از شرف دیدار فیض آثار و سعادت گفتار گوهرنثار بهشت چشم و گوش نقد وقت دارد و کوثر و سلسبیل را نمی نمیشمارد.

## صفت آواز

محمدصالح (رحمةالله عليه): آواز معجزساز در هنگام لطف به جانپروری بلندآوازه است

۱. تأليف: اوايل قرن ۷.

و در وقت عتاب به جگرشکافی بی تکلف. مهر سامعه را فیضیاب نسیم حیات میسازد و گاهی به اقتضای قهر پردهٔ گوش را پرنیان شعله هیچ مینماید. گاه سخط به رعد ابر نسبت درست می کند و گاه نرمی بر رمه آب حیوان نسب می رساند.

شیخ عبدالحمید: آواز مقدس در اثنای شفقت و مهر روحپرور و روحگستر است و در هنگام سطوت و قهر دل گداز و جان شکر.

## صفت زنخ و غبغب

نخشبی: زنخ چیست؟ گویی مروق، چاهی معلق، گویی پر خون، چاهی سرنگون.

محمدصالح: سیب دلفریب ذقنش که نوبر صدیقهٔ جمال است تاب زردآلوی آفتاب را تاب داده و غبغب سیمش که هاله ماه حسن است، دور قمر به انتها رسانیده.

انوار سهیلی: زنخدان سیبمثالش از غایت صفا آبی است معلق ایستاده یا آبی نازک که دست قدرتش بالای ترنج غبغب نهاده.

واضح: زمزم لبتشنه چاه زنخدان او.

مخلص: لطافت آن ذقن سیب را از برگ در پس پرده پنهان داشته، کیفیت غبغب مینای شراب را بر طاق بلندی گذاشته. اگر این چاه زنخ نمی بود تشنگان دیدار را که سیراب می نمود؟

## نتيجهگيري

علی رغم تصریح سیالکوتی در مقدمهٔ کتاب نامهٔ نگارین و صحیفهٔ رنگین (تألیف مبنی بر گردآوری مجموعه ای از نظم و نثر، تمامی منقولات این کتاب دست کم در نسخه ای که امروز در اختیار داریم به نثر است. شیوهٔ تدوین این رساله نزدیک به دیباچه نویسی است و در آن بیش تر از آرایه های ادبی چون تسجیع و ترصیع و نیز انواع ایهام و کنایه و تناسبات لفظی و معنوی استفاده شده است. سیالکوتی در این اثر به هنگام ذکر ویژگی های معشوق سخنانی از آثاری همچون تاج المآثر، انوار سهیلی، اثر به هنگام ذکر ویژگی های معشوق سخنانی از آثاری همچون تاج المآثر، انوار سهیلی، حبیب السیر، بهار دانش، اعجاز خسروی و نفایس الفنون و بزرگانی چون محمدصادق دستغیب، علیرضا تجلی، شیخ محمد صالح کنبو، مخلص آنندرام، نعمت خان عالی، طغرای مشهدی، ظهیرای تفرشی و جز آن ذکر می کند که علاوه بر جامع بودن آرای ادبای مختلف در یک کتاب این زمینه را نیز برای محققین فراهم می نماید تا به بررسی و ادبای مختلف در یک کتاب این زمینه را نیز برای محققین فراهم می نماید تا به بررسی و

# نامهٔ فرهنگستان، ویژهنامهٔ شبهقاره مقاله مقاله سراپانامهای منثور از...

شناخت سبک شناسی آثار هر یک از این ادبا به صورت تطبیقی از منظر زبانی، دستوری، بدیعی و بیانی بپردازند.

#### منابع

آقا بزرگ تهراني، الذريعة الى تصانيف الشيعة، دارالاضوا، بيروت، ١٤٠٤ق.

آقابابایی خوزانی، زهرا، «نشانههای زیبایی پیکرین در ادب پارسی»، کهن نامهٔ ادب پارسی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، سال دوم، ش۱، ۱۳۹۰.

برهان، محمدحسین بن خلف تبریزی، برهان قاطع، به کوشش محمد معین، تهران، ۱۳۶۱.

بیات، علی، «بررسی انواع ادبی مرثیه در زبان اردو»، پژوهش ادبیات معاصر جهان، ش۶۰، زمستان ۱۳۸۹.

جعفری، یونس، «سراپا»، یغما، ش۲۱۶، تهران، ۱۳۵۳.

حاج سید جوادی، سیدکمال، فرهنگنامهٔ زبان و ادب فارسی در شبهقاره هند، خانهٔ کتاب، تهران، ۱۳۹۰.

حبیبی: زاد، ذبیحالله، مقدمه بر «آینهٔ بدننما (سراپا)»، سرودهٔ سیدعلی مهری عرب، گنجینهٔ بهارستان (مجموعهٔ

۱۶ رساله در ادبیات فارسی)، به کوشش بهروز ایمانی، ج۱، مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، تهران، ۱۳۸۰. خواجه عبدالرشید، تذکرة الشعرای پنجاب، کراچے، ۱۳۴۶.

دهخدا، على اكبر، لغتنامه، سازمان لغتنامهٔ دهخدا، تهران، ١٣٤٣.

ذوالفقاري (١)، حسن، منظومههاي عاشقانهٔ فارسي، نيما، تهران، ١٣٧۴.

\_\_\_\_(۲)، «ملک خورشید و معشوق بنارس»، پژوهشنامهٔ علوم انسانی، ش۵۴، ۱۳۸۶.

سليم، سيد على حسن بهويالي، صبح گلشن، بهوپال، ١٢٩٥ق.

شفیعیون، سعید، «سراپا؛ یکی از انواع ادبی غریب فارسی»، جستارهای ادبی، ش۱۲، ۱۳۸۹.

شمیسا (۱)، سیروس، جواب شافی، انتشارات دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ۱۳۸۳.

\_\_\_\_(۲)، انواع ادبی، فردوس، تهران، ۱۳۸۲.

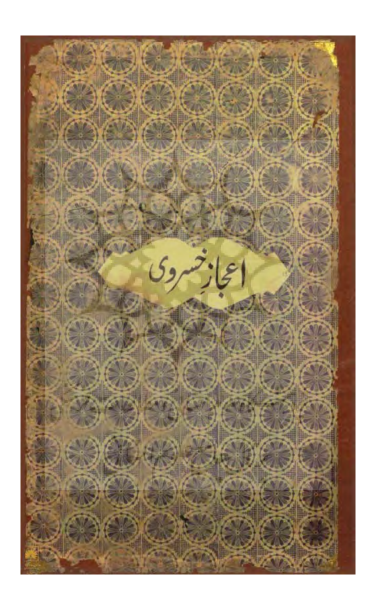
کریمزادهٔ تبریزی، محمدعلی و محسن جعفری مذهب، «صفات کائنات»، نامهٔ بهارستان، سال دهم، دفتر ۱۵، ۱۳۸۸.

مدرس تبریزی خیابانی، محمدعلی، ریحانةالادب، تهران، ۱۳۲۶-۱۳۳۳.

مشار، خانبابا، فهرست کتابهای چایی فارسی، بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۳۵-۱۳۴۲.

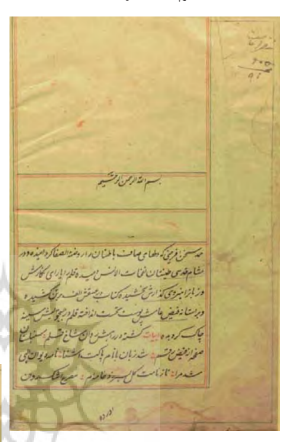
معین، محمد، فرهنگ فارسی، امیرکبیر، تهران، ۱۳۶۴.

منزوی، احمد، فهرست مشترک نسخههای خطی پاکستان، مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان، اسلامآباد، ۱۳۶۳–۱۳۷۵.



تصویر شمارهٔ ۱

# نامهٔ فرهنگستان، ویژهنامهٔ شبهقاره مقاله مقاله معاله منثور از...



صفحهٔ آغاز نسخه

الما المنافرة المناف

برگ آغازین سرایانامه