دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۴ زمستان ۱۳۹۷ تاریخ پذیرش:۱۶–۱۱–۱۳۹۷

اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراءس تاریخ دریافت:۲۰–۰۶–۱۳۹۷

# تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل وروش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عل مریم نابن\* 'وزهراحیب زادکان'

چکیده

حفظ و گسترش تعاملات انسانی مستلزم مقید بودن به فضایلی همچون ایثار است که متضمن نتایج مطلوب بسیاری از بعد فردی و اجتماعی؛ و ضامن سلامت روابط انسانی است. هدف این پژوهش بررسی مبانی فلسفی ایثار و تبیین بالقوگیهای تربیتی آن با تأکید بر مبادی سه گانهٔ عمل (از منظر نظریهٔ انسان عامل ") بود. پژوهش حاضر با روش توصيفي \_ تحليلي، ضمن بررسي مباني فلسفي ايشار به عنوان يك عمل اخلاقی - معرفتی، با نظر به مبادی سه گانه عمل، جایگاه آن را در تربیت اسلامی ابتدا از جهت هدف غایی و اهداف واسطی و سپس در جایگاه مبنا، اصل و روش به طـور مجزا تحلیل کرده است. یافته ها نشان داد اگرچه شرط پذیرش عمل ایثارگرایانه از منظر اسلام توجه همزمان به مبادی سه گانهٔ عمل (شناختی، گرایشی و ارادی) است، اسلام بر مبدأ شناختی تأکید دارد. در ادامه ضمن تصریح نظر اسلام در عدم توجه بــه ایثار به عنوان هدف غایی تربیت، به اهداف واسطی هشتگانه در ارتباط با دستیابی به مقام ایثار اشاره شده است و پس از آن جایگاه ایثار به عنوان مبنا، اصل و روش بـه طور مجزا بررسی و دلالتهای تربیتی هریک تبیین شده است. به طور مثـال ایثـار بـه منزلهٔ مبنا در برگیرنده سه اصل و هر اصل متضمن یک روش است. در نهایت ایس نکته نیز تأمل برانگیز است که وجه مشترک عاملان در اقدام بـه عمـل ایثارگرایانـه در اولویت قرار گرفتن متعلّق ایثار در لحظه اقدام عملی است. كليد واژهها: مباني فلسفي، ايثار، مبادي عمل، مباني تربيتي

۱. نویسنده مسئول: استادیار دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهرا(س)، تهران، ایران mbanahan@gmail.com

٣. نظريهٔ انسان عامل را دكتر خسرو باقرى تبيين كرده است.

DOI: 10.22051/jontoe.2019.22021.2338

۲. دانش آموختهٔ کارشناسی ارشد تاریخ و فلسفه آموزش و پرورش دانشگاه الزهراء (س)، تهران، ایران
\* این مقاله برگرفته از پایان نامه کارشناسی ارشد با عنوان « بررسی مبانی فلسفی ایثار و تبیین دلالتهای تربیتی
آن از منظر اسلام» است.



### مقدمه و بیان مسأله

حرکت به سوی تکنولوژی و صنعت به قدری انسان امروزی را درگیر مادیات کرده که از توجه به امور معنوی و اخلاقیات محروم مانده است و این درحالی است که اهمیت وجود اخلاق در زندگی فردی و اجتماعی انکارناپذیر است. به علاوه گسترش تفکّرات مادی گرایانه و اومانیستی افراطی که انسان را به منزلهٔ قدرت برتری مییدانند کیه همیه چیز تحت اراده و اختیار اوست موجب شده تا مفاهیم مربوط به انسانیت و اخلاق نوع دوستانه به چالش کشیده شود. در این میان به نظر میرسد برخی آموزه های اخلاقی چون «ایثار» مفاهیم بنیادی تری را در بر داشته باشند، چرا که گذشتن از حق خویش و مقدم شمردن دیگری، زیربنای بسیاری از امور اخلاقی قرار می گیرد. از سویی دیگر چون ایثار صفتی است که در تعامل انسان با دیگران یدید می آید، ضرورت پرداختن به آن در جامعه برای تحکیم روابط اجتماعی و حسن سلوک با دیگران روشن می شود. از سویی دیگر، در شرایط کنونی جهان، که زمینهٔ اختلاط فرهنگی به جهت کمرنگ شدن مرزهای جغرافیایی فراهم آمده است و نگرش های تاریخی گرایانه و نسبی گرا فضایی مساعد برای عدم اعتقاد به مرجعیت اصول مشترک انسانی فراهم آورده است، یادآوری فضایل نیکوی انسانی چون ایثار ضرورت مییابـد کـه در آن نفـع دیگـری بـر نفـع شخصى مقدم است.

به خود رهاشدگی در عالم و عنبود تکیه گاهی امن، آدمی را بر سر دو راهی انتخاب قرار می دهد، نتیجه و پایان مبهم، میل به انتخاب را زایل می کند. «در صورتی که مقدر بـودن جهـان نامعین و در نظر گرفتن صاحبی نیرومند برای آن، آدمی را از گوشه خـوف بیـرون مـیکشـد و سبب می شود که با اطمینان به عمل دست زند. این تقدیر که در اختیار نیرویی برتر (خداوند) است، آرامشی را در دل آدمی می آفریند که او را قادر به عمل می کند. عدم تعیین جهان و مقدر بودن آن، چونان دو قطب خوف و رجاء آدمی را در وضعیت نایایدار، اما مطمئنی قرار میدهند که راه را بر عامل بودن وی هموار می کند. در این حالت، آدمی با اطمینان از اینکه جهان اطراف او با وجود عدم تعین صاحبی دارد که مقدرات آن را در دست دارد و با علم به این که آن قادر حکیم، مقدرات آدمی را با توجه به اعمال وی رقم میزند، عمل میکند و عاملیت خویش را در این عرصه به نمایش می گذارد». (باقری، سجادیه، ۱۳۸۴: ۱۲۸)

انسان در کشاکش نیروهای مختلف محیطی، خود منشأ عمل است و با اعمال خویش

هویت خود را رقم میزند. انسان به منزلهٔ عامل، تصویری است که نگرش اسلامی دربارهٔ انسان به دست می دهد، صرف نظر از اینکه چه هویّتی یافته باشد و به چه راهی رفته باشد: مردم در دنیا عاملند' و از این حیث دو دسته هستند: یکی عاملی است که در دنیا برای دنیا کار می کند و دیگری، عاملی است که در دنیا برای آنچه عمل می کند که پس از آن به ظهور خواهد رسید (باقری، ۱۳۷۵: ۲۴ ). مطابق این معنا فرد ایثارگر عامل به عمل است و آگاهانه و مقتدرانه و با میل خود ایثار را انتخاب میکنـد و منشـأ فضـیلتی والا بـرای خـویش و تعـالی وجودي خویشتن مي شود. ايثار در جايگاه فضيلت و عمل اخلاقي، مصاديق گوناگوني دارد: آن جا که معلمی هر روز با کمترین میزان امکانات و حقوق مسافتی طولانی را بـرای آمـوزش در روستایی محروم طی می کند، آن جا که کارمندی وظیفه شناس بدون چشمداشت از زمان استراحت خود در عین خستگی می گذرد تا کار مراجعش را انجام دهد، أن جا که مادری از خواب و خوراک خود می گذرد تا به امور فرزندش رسیدگی کند و.... همگی از جلوههای ایثار است. اما ایثار به معنای خاص آن همان است که شهید مطهری بیان می کند: « شهادت و از جان گذشتگی بالاترین درجه ایثار و یک حقیقت ازلی و ابدی است که به تمام وجود و هستی فرد ارزش و ابدیت می بخشد.» ( مطهری، ۱۳۸۰).

مسأله این پژوهش تبیین مبانی فلسفی ایثار و تحلیل دلالتهای تربیتی آن با تأکید بر مبادی سه گانه عمل بود. لذا پژوهش حاضر در اولین گام مترصد تبیین مبانی فکری و فلسفی عمل ایثارگرانه با ابتناء بر دین مبین اسلام بود تا ضمن بحث پیرامون ایثار به معنای عام آن، مبادی این عمل را استخراج کند. در خصوص مبادی عمل نیز «براساس متون اسلامی دست کم می توان به سه مبنای اساسی برای عمل آدمی اشاره کرد: مبنای شناختی، مبنای گرایشی و مبنای ارادی \_اختیاری. لذا برای اینکه بتوان عملی را به انسان منسوب نمود، لازم است او تصویر و تصوری شناختی از آن بیابد، گرایش و تمایلی برای تحقق آن داشته باشد و اراده و اختیار وی به تحقق آن معطوف شود (باقری، ۱۳۸۸: ۱۱). بدین جهت این پژوهش برآن بود تا ایشار را در جایگاه یک عمل اخلاقی - معرفتی بررسی قرار دهد. صحت ایثار به عنوان عمل، مشروط به وجود ویژگیهایی برای نفس عمل و نیز برای عامل به آن است. این مهم با ارجاع به مبادی

١. الناس في الدنيا عاملان: عامل عمل في الدنيا للدنيا . و عامل عمل في الدنيا لما بعدها (نهج البلاغه، حكمت



سه گانه عمل انجام شده است. پس از نگاهی به مبانی فلسفی اسلام و استنباط مبادی نگاه آن نسبت به عمل ایثار گرانه، در گام دوم جایگاه ایثار از منظر تربیت اسلامی در ارتباط با هدف غایی و واسطی مشخص شده و در نهایت تصریح شده است که چگونه ایثار می تواند در هریک از جایگاه های مبنا، اصل و روش واقع شده و در هر جایگاه، متضمن دلالتهایی برای تربیت باشد.

# مفهومشناسي ايثار

در این بخش از پژوهش ابتدا ضمن مفهوم شناسی ایثار، بین آن با مفاهیم مشابه تمایز تمایز قائل شده، انواع ایثار و معیار اخلاقی بودن آن مطرح و سپس با توجه به مبانی فلسفی اسلام، مفهوم و جایگاه ایثار با نظر به مبادی سه گانه عمل تحلیل شده است.

ایثار در لغت به معنای برگزیدن، عطا کردن، غرض دیگران را بسر غسرض خویش مقدم داشتن، منفعت غیر را بر مصلحت خود مقدم شمردن است که کمال درجهٔ سخاوت را شامل می شود. فرهنگ عمید (۱۳۸۲) نیز ایثار را به معنای بذل کردن، دیگری را بر خود برتسری دادن و سود او را بر سود خود مقدم داشتن یا قوت لازم و مایحتاج خود را به دیگسری بخشسیدن، آورده است.

در اینجا به منظور ارائهٔ تعریف دقیق تری از مفهوم ایثار لازم است نگاهی هم به مفاهیم نزدیک به آن انداخته شود تا در پرتو آن ضمن ارائهٔ تعریفی جامع، حدود و ثغور ایس عمل اخلاقی را روشن شود:

#### ١ – انفاق

انفاق یعنی خرج مال در راه خدا اعم از واجب و مستحب، از چیزهایی است که قرآن و روایات دربارهٔ آن بسیار تشویق کردهاند و آن یکی از اسباب تعدیل ثروت و پر کردن شکاف جوامع است. خداوند نیز در آیهٔ ۲۶۱ سورهٔ بقره، کار اهل انفاق را به زراعی تشبیه کرده که با کاشتن یک دانه، هفتصد دانه و بلکه بیشتر بهدست میآورند (قرشی بنابی، ۱۳۷۵: ۹۸). مفهوم انفاق از آن جهت با مفهوم ایثار قرابت دارد که در هر دو، بخشش و گذشت از داشتهها اتفاق میافتد، اما این تفاوت در مفهوم آنها نهفته است که در انفاق ممکن است بخشی از مال خود

را به مستمند بدهیم، اما در ایثار بنابر تعریف آن تمامی دارایی خود را در شرایطی که خود نیز به آن نیازمندیم به مستمند می دهیم.

#### ٢-سخاوت

سخاوت در لغت به معنای جود و بخشش بوده و حد وسط بین اسراف و بخل است و در اصطلاح به ملکه بذل مال به مستحق، بدون درخواست سائل و به میزان شایسته گفته می شود كه از مشهورترين صفات پيغمبران خدا و معروف ترين اخلاق اصفياء و اولياست (نراقی، ۱۳۹۰).

#### ٣-عفو و گذشت

عفو و اغماض زمانی به کار می رود که فرد بخواهد در مقابل ستمی که به او شده یا حقی که از او ضایع شده ضمن كظم غیظ، گذشت و مدارا نماید. البته باید این نكته را در نظر داشت كه در اسلام عفو و گذشت موارد خاص خودش را دارد و با احقاق حق و مبـــارزه بــا ظـــالم هـــيچ منافاتی ندارد. بنابراین، میان دو خصیصه ایثار و عفو و گذشت وجه اشتراکی وجود دارد و آن گذشتن از حق خود است، اما در ایثار، از حق خود می گذری در حالی که بـدان نیـاز داری و حال آنکه در عفو و گذشت از حق خود در مقابل ستمی که بر تو روا شده میگذری.

اکنون با توجه مطالب مذکور می تـوان تعریـف روشــن تــری از مفهــوم ایثــار ارائــه داد و شاخصههای آن را مشخص کرد:

ایثار فضیلت نفسانی است که شخص بر خود تنگ می گیرد تا آنکه به مستحق آن بذل کند. کسی متصف به این صفت نیکوست که با احتیاج وی به مال، خرج نمیکند تا آنکه به دیگران ایثار کند ( بانوی اصفهانی، ۱۳۶۰: ۴۵).

بر این اساس شاخصه های مفهوم ایثار را می توان چنین بیان کرد:

۱- ایثار یک فضیلت نفسانی است؛ ۲- لازمهٔ ایثار ترجیح دیگری بر خود است؛ ۳- نادیده گرفتن خود، از ملزومات ایثار است؛ ۴- قصد و نیت خیر در ایشار وجود دارد؛ ۵- آگاهانه صورت می گیرد؛ ۶ - فرد ایثار گر از تمام داشته های خود می گذرد نه از بخشی از آن ( چون در این صورت کار او انفاق محسوب می شود)؛ ۷- فرد ایثارگر در حالی از داشتهاش می گذرد که



خود نيز بدان نيازمند است.

اکنون این سؤال پیش می آید که جایگاه ایثار در علم اخلاق چیست و آیا از منظر علمای اخلاق هر نوع ایثار و فداکاری برای غیر، عملی اخلاقی محسوب میشود؟ در پاسخ به این سؤال که کدام یک از افعال نیکوی انسان، اخلاقی محسوب میشوند، دیـدگاههای متفاوتی وجود دارد که هر یک معیاری را برای فعل اخلاقی بهدست دادهاند. از مجموع این آرا و با نظر به آن چه در مبانی دین مبین اسلام آمده است، می توان گفت که قطعاً هر فعلی که براساس تعریف لغوی، ایثار نامیده شود، نمی تواند عنوان اخلاقی به خود بگیرد چرا که در تعریف لغوى ايثار، قصد و نيت آن گنجانده نشده است، حال آنكه در افعال اخلاقي، نيت و قصد فاعل تعیین کننده است. بنابراین، هرگاه کسی به خاطر حب شهرت و خوشنامی یا به خاطر تعصبات قومی و فامیلی و مواردی از این دست یا حتی از روی طبیعتش دیگـری را بـر خـود برگزینـد الزاماً فعل اخلاقی انجام نداده است. چرا که خیلی اوقات اتفاق میافتد که افرادی تحت تأثیر احساسات خاص میهنی یا غیر میهنی یا خودخواهی یا برای اینکه نامشان در تاریخ بماند حتی جان خود را فدا می کنند، اما کارشان با هدف رسیدن به کمال نهایی و قرب به خداوند نیست. اگرچه که فعل آنها هم ایثار نامیده میشود، ولی از نظر اخلاقی ارزشمند نیست و شاید نـوعی خودخواهی یا خودشیفتگی هم محسوب شود. هم چنین مادری که حاضر است برای فرزندش هرگونه فداکاری انجام دهد اگرچه که از منظر لغوی، شخص فداکار و ایشارگری است، اما چون یک نوع اجبار و الزام طبیعی و غریزی حکم به انجام آن کرده است و مادر تنها در مقابــل فرزندش چنین رفتاری را بروز می دهد و نسبت به دیگران چنین احساسی ندارد، نمی توان فعلش را اخلاقی نامید. از منظر «نظریهٔ انسان عامل» عمل، رفتاری است که لازم است بر مبادی معینی استوار شده باشد، حداقل مبادی لازم برای آنکه رفتاری به عمل تبدیل شود، سه مبدأ است: مبدأ معرفتی، مبدأ میلی و مبدأ ارادی (باقری، ۷۵ ۱۳: ۲۴).

از سوی دیگر نگاهی به منابع دینی بیانکنندهٔ محوری بودن نقش عمل در هویّت آدمی است به طوری که می توان هویّت هر فرد را برآیند اعمال او دانست. از این رو، اگر بگوییم هر فردی معادل عملی است که انجام داده است، سخنی به گزاف نخواهد بود و حتی فراتر از این مى توان گفت هر فردى عين عملى است كه انجام داده است. چنانكه «نظريه اسلامي عمل» در تعریف انسان، عمل را در مقام مؤلّفهای محوری و اساسیی قـرار مـیدهـد کـه خـود دارای مبادی سه گانه و آثار سه گانه است (سجادیه، ۱۳۹۴: ۱۰۵). بر این اساس می توان گفت عمل اخلاقی نیز عملی است که ابتناء بر این مبادی داشته باشد. لذا ایشار نیز به عنوان یک عمل اخلاقی و نه به عنوان بر آوردی از هیجانات فردی، مستلزم ابتناء بر این مبادی است. نکتهٔ تأمل دربارهٔ ایثار آن است که از منظر اسلامی در صورتی ایثارگر عامل به ایثار است که عملش از هر سه مبدأ عمل برخوردار باشد. یعنی از روی شناخت و آگاهی، میلی در انسان نسبت به آن ایجاد شود و انسان آن را اراده کند و به فعلیت برساند، اگر ایثار صرفاً بر مبنای گرایش و میل انجام شود جنبهٔ انفعالی محض می یابد. اگرچه تدبر در آیات قرآن آشکار می کند که تأکید بیشتر بر مبادی معرفتی و ارادی عمل است که مبنای جزا و پاداش الهی قرار می گیرد. لذا در دعوت به عمل انفاق در راستای تربیت دینی به هر سه مبدأ معرفت، میل و اراده ا توجه کر دهاند و به مبادی معرفتی و ارادی تأکید بیشتری داشتهاند ( موحدی، صادقزاده و باقری، (8:1TAV

در ادامه به منظور تبیین جایگاه ایثار از منظر مبادی سه گانه عمل و تحلیل بالقوگی های آن در جایگاه مبنا، اصل و روش تربیتی، بررسی مبانی فلسفی ایثار در اسلام ضرورت می یابد.

# مبانی فلسفی و جایگاه ایثار در اسلام

اعتقاد به متافيزيك و عالم ماوراء الطبيعه مهمترين بنياد هستى شناختى علم اخــلاق اســلامى محسوب مى شود. لذا خير و كمال در اين فلسفه به عالم طبيعت محدود نمى شود، بلكه عالم عقلانی را نیز در بر می گیرد (سید باقری، ۱۳۸۸ : ۱۰۷). در میراث فلسفه تمدن اسلامی، اصل و تمامیت وجود از واجب الوجود است و بقیه موجودات پرتو و جلوهای از اویند. خدا در رأس یا کانون هستی، برترین حقیقت ماورای طبیعی، مسلط و محیط بـه همـه هسـتی اسـت و تدبير و اداره هستي به دست اوست. بر اين اساس وجود خدا در مقام خالق، مالک حقيقيي و مدبر آسمانها و زمین امری تردیدناپذیر است. بر این اساس، حقیقت حیات که شائبهٔ مـرگ و زوال در آن نیست، حیات الهی است. خدای متعال مبدأ وجود و اوصاف و آثار هر چیز است و مبدأ دیگری نیست، جز اینکه به او منتهی میشود. از این رو آنچـه در هسـتی اصـالت دارد،

١. مبدآ معرفتي: بقره/ ٢٧٢، ٢١٥، ٢١٩؛ ؛ ابراهيم/ ٣١ مبدأ ميل: بقره/ ٢١٩، ٢٧٢؛ ابراهيم/٣١

مبدأ اراده: بقره/ ۲۱۵، ۲۱۹، ۲۷۲؛ ابراهیم/ ۳۱



زیبایی، تناسب و همآوایی است و زشتی و پلیـدی امـری عارضـی و عـدمی اسـت(طاهرپور، ۱۳۹۰: ۵۸). هستی فقط منحصر به این دنیا نیست، بلکه بعد از زندگی این دنیا، زندگی دیگری خواهد بود که دارای اهمیت و اصالت است. لذا، جهان هستی در حال شدن، حرکت و تکامل و مبتنی بر غایتی الهی است و بیهوده آفریده نشده است. در این میان انسان بـه عنـوان اشـرف مخلوقات خداوند، دارای وجودی دوبعدی است که یکی بعد مادی و جسمانی و دیگری بعد معنوی و روحانی است و چه بعد جسمانی انسان و چه استعدادهای مربوط به بعد روحـانی او همگی باید بهصورت هماهنگ و متوازنی رشد یابند تا انسان به سعادت و کمال دست یابد. پس انسان با داشتن معرفت و جذبهای ژرف در درون خود نسبت به خدا، با برخورداری از عاملی برای بازشناسی و راهیابی و داشتن قدرت تعیینکنندگی در مورد خواستههای خویش و تأثیری که از جمع میپذیرد و اثری که بر آنها میگذارد، یا ضعفها و زبونیهایی که با آنها زاده شده و در آینده نزدیک در کمین موقعیتها و شرایط مختلف با آنها مواجه خواهد شد و نیز با هوایی که در نفس او برانگیخته خواهد شد و او را به زمین خواهد کوفت؛ مهمترین نشانه را که نشانهٔ سیمای انسان است، در «سعی» و «عمل» خویش آشکار می کند ( باقری، ۱۳۸۹: ۴۹ ). در اسلام تنها عملی دارای ارزش اخلاقی است که توأم با نیت خالصانه و برای رضای حق تعالی صورت گرفته باشد. لذا چه بسا اعمالی که انجام آن براساس عقل و شـرع و عرف یک حرکت مثبت و یک فعل نیک است، اما در مراتب سیر و سلوک نمی تواند انسان را ارتقای چندانی بدهد. ارتقای انسان در همهٔ مکاتب هست، اما اینکه کمال انسان را صرفاً در امور معنوی و به تعبیری اخروی ببیند، خاص اسلام و سایر ادیان الهی است و براساس اعتقاد به وجود جهان آخرت شکل گرفته است (مطهری،۱۳۶۶: ۱۵). مبانی هستی شناختی، انسان شناختی و ارزش شناختی دین مبین اسلام به صورت خلاصه در جدول زیر آمده است:

| مبانى فلسفى اسلام                                                                                                       |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| خداوند به عنوان خالق هستی وجـودی مطلـق و قـادر و حکـیم اسـت کـه                                                         | هستیشناسی  |
| هستی را هدفمند و قانونمند آفریده و آن را به سوی غایتی حکیمانـه یعنـی                                                    |            |
| لقای پروردگار هدایت میکند– مبدأ و معاد به عنوان نقطه آغاز و پایان ایــن                                                 |            |
| سیر است. پس زندگی پس از مرگ در جهان آخرت و با مختصات دیگـری                                                             |            |
| وجود خواهد داشت – هستی تجلی نظام أحسـن اسـت کـه ابعـاد ثابـت و                                                          |            |
| متغیری دارد.                                                                                                            |            |
| انسان دارای روح الهی و وجود دو بعدی و مرکب است و بـه رشــد همــه                                                        | انسانشناسى |
| ابعاد وجودی او به طور هماهنگ توجه شده - دارای محدودیتهای ذاتی                                                           |            |
| مثل بخل و حرص و آز است، ولی امکان مساوی در رسیدن به کمال بــرای                                                         |            |
| همه وجود دارد- تنها سعى و عمل او در پيشگاه الهي مهم است و بــا تقــوا                                                   |            |
| می تواند به کرامت نفس دست یابد– نفس اماره و لوامه به عنوان خود دانــی                                                   |            |
| و عالى، در وجود او هستند- پيامبران و معصومين الگوى عمل او در بيــرون                                                    |            |
| و فطرت پاک، راهنمای او در درونش است.                                                                                    |            |
| خداوند متعال و شارع مقدس پشتوانه اخلاق اسلامي؛ و فطرت، عقـل و                                                           | ارزششناسى  |
| شریعت سه منبع غنی اخلاقاند- مراتب اخلاق اکتسابی هستند و بر مبنـای                                                       |            |
| كرامت نفس انسان بنا شدهاند تا او را به هدف نهایی خلقتش یعنی قـرب و                                                      |            |
| رضوان الهی برسانند- وجدان ضامن اجرایی اخلاق در درون انسان اســــــــــــــــــــــــــــــ                              |            |
| پیامبران و معصومین نمونه های عینی و الگوهای عملی اخلاق اسلامی هستند- برخی ارزش های اخلاقی ثابت و برخی متغیر و وابسته به |            |
| شرايطاند.                                                                                                               |            |

# جدول ۱: خلاصهای از برخی مبانی فلسفی اسلام

بررسی جدول فوق نشان می دهد که رفتارهای ایثارگرانه همچون سایر ارزشهای اخلاقی نشأت گرفته از یک سری مبانی فکری و عقیدتی است. این مبانی که اعتقاد و التزام عملی به

آنها به افزایش میل به رفتارهای ایثارگرانه منجر میشود، در واقع مجموعه اعتقادات و صفات شخصیتی یک فرد مسلمان ایثارگر را تشکیل میدهد که در وجود او به صورت ملکه درآمده و باعث می شوند که ایثار و فداکاری در نظر انسان ارزش تلقی شده و جزو اولویتهای رفتاری قرار گیرد. البته بی شک ممکن است در هنگام انجام رفتار توأم با ایثار هیچ یک از این مبانی به ذهن خطور نکند، لیکن وجود اعتقاد و التزام به آنها در ضمیر انسان به وقوع رفتــار ایثارگرانــه در لحظهای خاص منجر می شود. شایان ذکر است پیدایش این مبانی فکری و عقیدتی در افراد متفاوت است. به عبارت دیگر ممکن است فردی در طول سالیان عمر خویش به کسب آن ها بپردازد و فرد دیگری در مدت کوتاهی به این درجه از معرفت و آگاهی دست یابـد. از سـویی دیگر براساس آنچه در دیدگاه اسلامی عمل آمده است، وجود آدمی، میدانی از زورآزمایی قـوا و نیروهای مختلف و عوامل تأثیرگذار بیرونی و نیز عرصهٔ ظهور ضعفها و نیروهای درونسی اوست. برآیند همه این نیروها، عمل آدمی است که تعیینکنندهٔ شخصیت او نیز هست. عملی که بر مبنای سه مبدأ معرفتی، گرایشی و ارادی تحقق می یابد و دارای آثاری است که عامل و محیط وی را تحت تأثیر قرار می دهد. مبدأ معرفتی شامل انگارههای شناختی ویژهای است که عامل از عمل خویش دارد. مبدأ گرایشی نشاندهندهٔ وضعیت میلی فرد در ارتباط با عمل مذكور است و اراده، در مقام عاملي وراي اميال مزاحم است كه به انتخباب و تقويت ميلي از میان امیال دست میزند و در نهایت عامل را به عملی خاص وامی دارد (مدنی فـر،۱۳۹۴: ۴۱ ). لازمهٔ ایثار این است که آنچه که هدف آن قرار می گیرد، اولویت فرد در هنگام رفتار ایثارگرانه باشد. بدین ترتیب فردی که از مال و حتی جان خود می گذرد در لحظه، آنچه متعلق ایثار قرار گرفته، اولویت بیشتری نسبت به مال و جانش پیدا می کند، لذا حاضر می شود که به خاطر آن همه را فدا کند. این مطلب زمانی مهم و حساس می شود که انسان به درجهای برسد که جانش را در این راه فدا کند، چرا که انسان ذاتاً دارای حبّ نفس است و بـرای او چیـزی عزیزتـر از جانش نیست. این ایدئولوژی ها در افراد مختلف، متفاوت است اگر چه وجوه مشترکی در میان آن دیده می شود، اما آن مشترکات هم شدت و ضعف خواهند داشت و پی بردن به حقیقت آنها شاید نیازمند سالها تحقیق و بررسی دربارهٔ افراد ایثارگر باشد. بههرحال آنچه شایسته تأکید است، اولویتی است که اسلام بر مبدأ معرفتی عمل دارد، اگرچه عمل از روی میل و اراده مستوجب پاداش و عقاب است، استحقاق عامل نسبت به پاداش و عقاب به شرط ابتناء عمل بر شناخت و انتخاب آگاهانه، بیشتر مورد نظر است. در واقع آنچه می تواند تــا حــدودی راه را برای ما روشن کند و به ما نشان دهد که چه اتفاقی در عقیده، تفکّر و بینش انسان رخ میدهــد که ایثار را انتخاب میکند، این است که ما در میان مبانی فلسفی اسلام جستجو کنیم و ببینیم کدام یک از این مبانی و چگونه می تواند شناختی در انسان نسبت به ایثار ایجاد کند که میـل و اراده او را به سمت آن سوق دهد. این مبانی براساس منابع اسلامی عبارتاند از:

#### الف) توحيد

دژ توحید تنها دژ محکمی است که بشر را از هرگونه خطا و لغزش می تواند نگهـداری کنـد. لازمهٔ این اعتقاد این است که انسان یقین کند که خدا با اوست و همه چیز را میدانید و هر عملی را حفظ میکند و روزی را در پیش دارد که هر کس در آن روز به پاداش عمل خود از خوب و بد خواهد رسید. لذا اخلاق فاضله، خود در ثبات و دوام خویش احتیاج به عاملی دارد که آن را حفظ و حراست نماید و این عامل چیزی جز توحید نمی تواند باشد و توحید هم عبارت است از اینکه برای جهان خدایی یکتا هست که دارای اسماء حسنی است و او موجودات را آفرید تا در سیر تکامل افتاده و به سعادت نائل گردند و او دوستدار خیر و صلاح است و بدی و فساد در پیشگاه مقدسش مبغوض میباشد ( طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۸۶ ـ ۱۸۹ ). بر این اساس کسی که به وجود خدایی یکتا برای جهان معتقـد اسـت و او را حاضـر و نــاظر بــر اعمالش می بیند، همواره تلاش می کند که در جهت جلب خشنودی او قدم بردارد. لذا ایشار تأیید صفات ثبوتیه الهی و نقطه اعلای معرفت به آفریدگار هستی است و تنها از کسی سر میزند که خداوند را به عنوان بصیر، علیم، حی، حاضر و جبار میشناسد و یقین دارد که اجر عملش، هر چند که پنهانی باشد، نزد خدای تعالی محفوظ است.

#### ب) معاد

اعتقاد به وجود مبدأ و معاد موجب می شود که انسان با آگاهی و بینش نسبت به اینکه از كجا آمده و به كجا مى رود، مسير زندگى خويش را ترسيم كند. چشمانداز حيات از منظر فرد ایثارگر محدود به سرای دنیا نیست. معرفت دینی وی گسترهٔ حیات را به جهان باقی میکشاند. براین اساس خرمن اعمال خود را برای برداشت در روز قیامت می پروراند. ایمان به قیامت



است که ساحران فرعونی را به ایثار وامی دارد . «هنگامی که جرقههای ایمان به معاد به اعماق جان آدمی میرسد آن را چنان شعله ور میکند که دیگر هیچ تهدیدی در برابر آن کارگر نمیافتد و هر چیز جز خدا و لقای آخرت و نعیم جاودانش در نظر انسان بیرارزش و نـاچیز می شود (مکارم شیرازی، ۱۳۸۶: ۳۱۴ ). به حکم «ما عندکم ینفد و ما عند الله بـاق ۱» ایمـان بـه دادگاه الهی، روح ایثار را در انسان زنده می کند. این اعتقاد می تواند سرچشمهٔ انـواع انفـاق.هـا، گذشتها و ایثارها شود، از سوی دیگر این ایمان، به انسان روح شجاعت و شهامت و صبر و استقامت می بخشد. در واقع چنین فردی، جان عزیز خود را هم تفضل خدای تعالی می داند و رویکردش در همهٔ امور، از اویی و به سوی اویی است.

# ج ) میل انسان به کمال و جاودانگی

میل به جاودانگی و حرکت به سوی کمال دو ویژگی فطری انسان است. تمایل فطری انسان به بقا و تعالی روحانی دلیلی محکم است بر امکان و ضرورت بقا و جاودانگی انسان، امری که صدق أن منوط به اعتقاد به جهانی باقی است. همین جاست که هدفگذاری نابهجای زندگی دنیوی مادی گرایان را اثبات میکند و نشان میدهد که چگونه آنها بـرای پیـروان خـود رنـج مضاعف می آورند. اگرچه «مقدمات تعالی روحی در عالم ماده صورت می پذیرد و به این سبب انسان ناگزیز بر استفاده از لوازمی مادی و هم سنخ عالم ماده است، لیکن علت وجودی میل به بقای ذات، الهی بودن روح و اتصال آن به امر خداوند واجبالوجود است که فنا و زوال در آن راهی ندارد» (عبدالحمید و پورعزت، ۱۳۹۰: ۲۴). از این رو هر آنچه که منتسب به ذات هستی بخش خداوند باشد نیز جلوهای از پایداری و جاودانگی می یابد. بی تردید انسانی که یقین به بقای وجه الهی دارد و کمال حقیقی خود را در این مسیر می جوید، حاضرمی شود برای دستیابی به آن از همهٔ دارایی خود بگذرد و ایثار و فداکاری را به عنوان راهی که او را سریع تــر به سرمنزل مقصود میرساند، برگزیند و این گونه خود را با جاودانگی پیوند دهد.

١. قَالُواْ لَن نُّؤْثِرُكَ عَلَىَ مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَتِ وَ الَّذِي فَطَرَنَا فَاقْض مَا أَنتَ قَاض إِنَّمَا تَقْضى هَاذِهِ الحَيَوةَ الدُّنْيَا/ إِنَّا ءَامَنَا بِرَبَّنا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَ مَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَ اللَّهُ خَيرْ وَ أَبْقَى. ( ٧٧ و ٧٣ / طهً)

٢. ( أَنْچِه نزد شماسِت فانى مي شود و آنچه نزد خداست باقى مى ماند. ) نحل / ٩٤.

٣. وَ يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجْلَالِ وَ الْاكْرَامِ. (الرحمن/٢٧)

#### د ) کرامت انسان

یکی از مبانی انسانشناختی در منظر اسلام مبنای کرامت است که تجلیی آن را در مراتب متنوعی می توان دید. خداوند انسانها را بر سایر مخلوقات برتری بخشیده و مسجود فرشتگان قرار داده است. اما این برتری نه به جهت بعد جسمانی است که در مقایسه با بسیاری از مخلوقات در مرتبه بسیار نازلی قرار دارد؛ و نه به جهت بهرهمندیهای دنیـوی اسـت کـه اگـر چنین بود انسان را به حفظ حیات مادی سفارش می کرد و در این صورت افضل خلق خدا منتفع ترين أنها در اين دنيا بودند. در حالي كه حضرت على عليه السلام كه حماسه ليله المبيت ايشان، كرامت وجودي حضرت شان را هويدا ميكند و خود مصداق اعلاي ايثار است مى فرمايد: وَ اعلَمْ أنَّ أفضَلَ المُؤمنينَ أفضَلُهُم تَقدِمَةً مِن نفسهِ و أهلِهِ و مالِهِ ؛ فإنَّكَ ما تُقَدِّمْ مِن خَيـر يَبـقَ لكَ ذُخرُهُ، و ما تُؤَخِّرُهُ يَكُن لِغَيرِكَ خَيرُهُ ۚ (نامه ٨/٩٩). مطابق فرمايش ايشان كرامت و برتـرى در گذشت از جان و مال و دلبستگیها و تقدم دیگری بر خود معنا میشود. ایشان در خطبه ۱۱۷ تنهج البلاغه كساني را توبيخ ميكند كه نسبت به ايثار جان و مال خود دريغ مــيكننــد و دليــل بخل آنها را عدم معرفت نسبت به مبدأ و معاد، خودپرستی و عقلانیت ابزاری معرفی می کند. یس آن گروهی از مردم که تنها با خدا معامله می کنند و جـز رضـا و خشـنودی او را خریـدار نیستند، به مرتبهای از کرامت رسیدهاند که بهای حیات و وجود خویش را به درستی دریافتهاند.

#### و) بصيرت

بصيرت داشتن بدين معناست كه فرد از قدرت تشخيص و تصميم بالايي برخوردار باشـد و بتواند با آگاهی کامل از موقعیتها و نیازها دست به انتخاب و اقدام بزنـد و در تکامـل جامعـه اسلامی و تعالی آن نقش آفرینی کند. در واقع لازمهٔ پذیرش عمل از انسان و احتساب انسان به

١. وَ لَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَ حَمَلْنَـاهُمْ فِي الْبِرِّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزَقْنَـاهُم مِّنَ الطَّيّباتِ وَ فَضَّـلْنَاهُمْ عَلـىَ كَثِيـر مِّمَّـنْ خَلَقْنَـا تُمْضِـيلًا

۲. بدان که برترین مؤمنان، کسی است که از جان و مال و کسان خود بیشتر [در راه خدا] بذل و انفاق کنـد؛ زیـرا آنچه از خیر و خوبی پیش بفرستی برای تو ذخیره خواهد شد و آنچه را از خود بر جای نهی، خیر و نفعـش از آن

۳. نه اموال خود را در راه خدایی که آن مالها را روزی شما کرد میبخشید، نـه جـانهـا را در راه خـدای جـان آفرین به خطر می افکنید دوست دارید مردم برای خدا شــما را گرامــی دارنــد، امّـا خودتــان مــردم را در راه خــدا گرامی نمیدارید از فرود امدن در خانههای گذشتگان عبرت گیرید، و از جدایی با نزدیکترین برادران و دوسـتان یند پذیرید ( دشتی، ۱۳۸۵: ۱۵۹).



عنوان عامل از منظر الهي آن است كه از روى آگاهي و اختيار و كاملاً هوشيارانه اقدام كند. لـذا دستیابی به معرفت حقیقی و روشن بینی راه را بر فهم جایگاه واقعی خـود در جهـان هسـتی و در برابر مالک على الاطلاق مىگشايد. چنين انسانى خود را در برابر خالق، مالک بر چيزى نمی داند که بخواهد آن را به دیگری ببخشد، و در هنگام عمل حاضر می شود که تمام دارایی خود را در این راه بدهد. بصیرت آن نوع از آگاهی است که بـر رفتـار و کـردار انسـان اثـر مي گذار د.

# ه ) ایمان به آیندهٔ روشن

از جنبه فردی، اعتقاد به حضور دائم در محضر الهی و محیط و شاهد دانستن خداوند، فرد ایثارگر را عاری از هر نگرانی، به عمل ترغیب میکند. تأکید اسلام بر نیت به عنوان دروني ترين جنبهٔ عمل، نگراني نسبت به نتيجه عمل را تقليل مي دهد. لذا دغدغه عامل، عمل به تکلیف و وظیفه است. براین اساس هنگامی که اراده فرد با ابتناء بر آگاهی و میـل درونـی بـر انجام عملی، تعلق میگیرد از همان ابتدا پیروز است و عاقبت روشنی در انتظار اوست.

از جنبهٔ اجتماعی، انسان ایثارگر آینده را از دین خدا و پیروان راستینش دانسته و خـویش را در این باره مسئول می داند و از هیچ تلاشی برای تحقق آیندهٔ موعود فروگذار نمی کند. این ایمان و اعتقاد به پیروزی نهایی است که او را وامی دارد تا در میدان مبارزه با نفس خویش از همه هستى و حتى از حق حيات خويش بگذرد. « وَ نُريدُ أَن نَّمُنَّ عَلَىَ الَّذِينَ اسْتُصْعِفُواْ في الْأَرْضَ وَ نَجَعَلَهُمْ أَنْمَّةً وَ نَجَعَلَهُمُ الْوَارِثِينِ » ما خواستيم بر آنان كه در زمين ضعيف شمرده شدند منت نهاده ایشان را پیشوایان و وارث دیگران قرار دهیم (قصص / ۵). در حالی که مکاتبی همچون اگزیستانسیالیسم از منظری پوچگرایانه، آیندهای تاریک و مبهم برای انسان ترسیم میکنند. این نوع نگاه، موجد ناامیدی نسبت به آینده و مانعی قوی بر سر راه انتخاب و پویایی حیات بشری است و نگاهی فردگرایانه را دامن میزند که با مفهوم ایثار در تضاد است.

#### ی) حب و بغض

حب و بغض منشأ ايمان و اخلاق است و همان طور كه آيه « ءاتي المال على حبّه » نيـز بــه ایثار مال براساس حب و دوستی اشاره دارد، حب و بغض از مبانی اساسی ایثار است. به همین جهت وقتى از امام صادق (ع) سؤال شد كه آيا حب و بغض هم جزء ايمان است؟ ايشان فرمودند: « مكر ايمان چيزي جز حب و بغض است؟! ( هل الدين الا الحب و البغض ﴾(محروقي، ١٣٩٣: ٥٤ ). حب به خدا و به دنبال آن حب به دين خدا ريشهٔ اصلى و سرمايهٔ مهم انسانی و سرچشمهٔ تمام فعالیتهای دینی و از لوازم حتمی و رمز سعادت زندگی و گردانندهٔ صحیح چرخهای اجتماعی است. عشق و محبت، نیرو آفرین و شـجاعتآور اسـت و اراده انسان را در رسیدن به هدف زیاد می کند و به او انگیزه می دهد: « یَا أَیهًا الَّذِینَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْم يِحُبِهُمْ وَ يِحُّبُونَـهُ أَذِلَّـهٔ عَلىيَ الْمُـؤْمِنِينَ أَعِزَّهُ عَلىيَ الْكَافِرِينَ يَجُاهِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ وَ لَا يَخَافُونَ لَوْمَةً لَائم ذَالِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَ اللَّهُ واسع عليم (مائده/۵۴)

توجه به موارد فوق نشان می دهد که دین مبین اسلام به همهٔ مبادی سه گانه عمل توجه کرده و همه آنها را به صورت هماهنگ در انجام یک عمـل اخلاقـی مـؤثر مـیدانـد. اسـلام، کامل ترین دین آسمانی، هر سه مبدأ شناختی، گرایشی و ارادی را با هم میبیند. لذا برای سوق دادن انسان به سوی انجام عملی تلاش می کند که ضمن دادن بینش و معرفت، میل و انگیزه لازم برای عمل را هم در او ایجاد کند و اساساً آگاهانه و ارادی بودن عمل را شرط مقبولیت آن میداند وبه نیت به عنوان مبدأ ارادی عمل<sup>۴</sup> توجه می کند. از این رو بسیاری از آیــات قــرآن و

۱.( بقره / ۱۷۷ )

۲. هان ای کسانی که ایمان آوردهاید اگر کسی از شما از دینش برگردد، بدانید که خدا بـزودی مردمـی را ـبـرای گرایش به این دین ـمیآورد که دوستشان دارد و آنان نیز وی را دوست دارند، که اینان مردمـی هســتند در برابـر مؤمنین افتاده حال و در برابر کافران مقتدر، مردمی که در راه خدا جهاد میکنند و از ملامت هیچ ملامتگری پــروا ندارند و این خود فضلی است ازخدا که به هرکس صلاح بداند، میدهـد و خـدا دارای فضـلّی وسـیع و علمـی

٣. در اين زمينه به گفتهاي از امام صادق اشاره ميكنيم كه منشأ عمل را اراده ميدانند: ماضّعُفَ بَدَنٌ عَمّا قَويَت عَلَيهِ النِّيَّةُ؛ اگر اراده قوى باشد، هيچ بدني براي انجام دادن كار، ناتوان نيست.(من لايحضره الفقيه، ج ۴، ص ۴٠٠، ح ۵۸۵۹)؛ و یا در جایی دیگر ایشان میفرمایند: «نیت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خودِ عَمل است»(کافی، ج ۲، ص ۱۶)؛ و برخی از آیات قرآن که آشکارا به جایگاه نیت و اراده قلبی اشاره دارد همچون آیه قُل کلِّ یَعمَلُ على شاكِلَتِهِ (كه شاكله را در اين جا امام صادق (ع) مطابق با منبع كافى نيت معرفى كردهاند) و نيز اية ٣٨ فــاطر و آيهٔ ۱۳ سورهٔ ملک.



روایات معصومین درصدد ایجاد بینش و معرفت هستند یا آیات و روایات در ارتباط با ثواب و عقاب مؤمنین در سرای آخرت در راستای توجه به مبدأ گرایشی است.

# تبیین دلالتهای تربیتی ایثار از منظر اسلام

یکی از خصیصههای اخلاقی که اسلام بر ایجاد و پرورش آن در انسانها تأکید کرده و برای آن برنامه دارد، آموزهٔ ایثار است که اگر چه تحقق آن در افراد دارای سلسله مراتب است، ولمی توصیه اسلام به صورت عام و همگانی مطرح شده است. پژوهش حاضر در پی بررسی جایگاه ایثار در نظام آموزشی مبتنی بر تعالیم اسلام است، لـذا در ایـن قسـمت ضـمن بررسـی منـابع اسلامی، این نتیجه حاصل شد که جایگاه ایثار در تربیت اسلامی از دو جهت قابل بررسی است: یکی از جهت اهداف غایی و واسطی و دیگری از جهت مبانی، اصول و روشها. بدین معنا که مفهوم ایثار طبق منابع اسلامی بسته به شرایط می تواند در هر یک از این جایگاهها نقش

جهت اول- هدف غایی در تربیت اسلامی در واقع مؤلّفهای است که خط سیر نهایی را در روند تربیت اسلامی ترسیم میکند و اهداف واسطی اهدافی هستند که همچون جویبارهایی از آنها منشعب می شوند. به علاوه اهداف غایی به جهت عام بودن و گستردگی، در دراز مدت قابل وصولند و برای نیل به آنها ناگزیر باید از مراحل مقدماتی عبور کرد که این مراحل همان اهداف واسطى هستند كه جزئي تر و محدود ترهستند (شرفي، بي تا: ٣٠ ). بررسي آيات قرآن كريم و احاديث معصومين (ع) نشان مي دهد كه ايثار در هيچ كجا بـه عنـوان غايـت تربيـت اسلامی مطرح نشده است و در واقع اسلام این انتظار را از انسانها ندارد که خود را در نهایت به درجه ایثار برسانند، اگرچه که عالی ترین مراتب اخلاقی طبق سخن امام علی (ع)- « الایشار أعلى المكارم '» ـ به ايثار نسبت داده شده است، اما نمي تواند هدف نهايي براي زندگي فرد مسلمان باشد. اما به طور قطع ایثار در دین مبین اسلام می تواند به عنوان یک هدف واسطی قرار بگیرد که انسان را از طریق عبودیت به مقام قرب الهی و تأله برساند که غایت تربیت اسلامي است. چنانچه حضرت على (ع) مي فرمايند: « الإيثار أفضل عباده و أجل سياده ً » ايشار

١. ميزان الحكمه، ١٣٧٧ : ٢٢.

٢. ميزان الحكمه، ١٣٧٧ : ٢٢.

برترین عبادت و بزرگترین سروری است. بنابراین، یکی از طرقی که می تواند انسان مؤمن را به هدف غایی آفرینش برساند این است که او با تمام وجود از مال و جان خود در راه رضای حق تعالى و در شرايطي بگذرد كه خودش نيز به آنها نيازمند است، و ايـن خصـلت مـؤمنين است. چنانچه در روایتی از حضرت موسی (ع) آمده است که از خداونـد درخواسـت کـرد تــا منزلت محمد (ص) و امتش را به او نشان دهد، و خداوند نیـز بـه او نشـان داد و فرمـود ایـن جایگاه رفیع به سبب خویی است که از میان آفریدگانم او را بدان ویــژه گردانیــدم و آن خــوی ایثار است'.

جهت دوم- بر اساس آن چه در تعالیم اسلامی آمده است ایشار بسته به اینکه در چه موقعیتی مطرح شود می تواند در جایگاه مبنا، اصل یا یک روش تربیتی قرار گیرد. که هر یک از آنها به صورت اجمالي بررسي خواهد شد:

# ۱ – ایثار به منزلهٔ یک مبنای تربیتی

مبانی تربیتی از هستها سخن می گویند و جزء امور توصیفی هستند. بنابراین، اگر به روایت حضرت موسى (ع) استناد كنيم كه در قسمت قبل آورده شد يا به روايات و احاديثي بـا ايـن مضمون رجوع کنیم که ایثار از خصلت و خوی نیکوکاران و مؤمنان است و اگر نوع دوستی را به عنوان ویژگی فطری همهٔ انسانها زمینهساز تحقق ایثار بدانیم، می توانیم ایثار را به منزلهٔ یک مبنای تربیتی در نظر بگیریم و چون هدف غایی تربیت اسلامی را رسیدن به قرب الهی و تأله در نظر گرفتهایم پس لازم است در نظام تربیتی برای شکوفایی خصلت ایشار و فداکاری در همهٔ انسانها به عنوان یک فضیلت اخلاقی منطبق با فطرت الهی، جایگاهی تعریف کرده و برای تحقق آن تلاش کنیم. به علاوه همهٔ انسانها به صورت فطری نوع دوستی را ارزشمند می دانند و از آنجا که نوع دوستی لازمهٔ رفتارهای ایثارگرانه است، لـذا از ایـن منظـر مـی تـوان گفت که ایثار امری ارزشمند در میان انسانها است که البته دین اسلام با تأیید آن، ایشار را به عنوان امری فطری و ویژگی نهفته در خوی مؤمنان معرفی میکند: بــا اســتناد بــه حــدیث امیــر المؤمنين (ع) أكه فرمودند: » ايثار برترين صفات عالى انساني است» و نيز با توجه به حديث

۱. همان.

۲. همان.



امام صادق (ع) که در وصف مؤمنان کامل فرمودند: « آنان کسانی هستند که در روزگار سـختی و آسایش به برادران نیکی میکنند و در عسرت و تنگدستی دیگران را بر خود ترجیح می دهند و خداوند در وصف آنها فرموده « و يؤثرون على أنفسهم و لـو كـان بهـم خصاصـه... ». لـذا چنانچه ایثار با عنایت به شواهد فوق مبنا قرار گیرد، می توان برای آن اصول و روش های زیـر را متصور شد.

# اصل ١: تقويت ايمان

بیشک برای دستیابی به خصیصهٔ ایثار و فداکاری باید ایمان فرد به حدی رسیده باشد که در همه حال رضای خداوند و قرب او را در اولویت بداند و برای دستیابی به آن از هیچ كارى فروگذار نكند. و البته طبق آیات قرآن و روایات نیز ایثار از ویژگیهای خاص مؤمنین است. ولى بايد با تقويت ايمان به منصه ظهور برسد. در آيات ٧٢ - ٧٥ سوره طه نيز میخوانیم که ایمان آوردن ساحران فرعونی به موسی (ع) و ایمان به قیامت و ناچیز شمردن زندگی دنیا سبب شد که ساحران فرعونی بزرگترین ایشار و فداکاری و گذشت را از خود نشان دهند.

# روش ۱: اعطای بینش

کسب معرفت و آگاهی از احکام و قوانین الهی در دنیا و آخرت، که حقیقت زندگی هستند، می تواند موجب افزایش ایمان و در نتیجه در اولویت قرار گرفتن آن برای انسان شود. همان طور که در آیات فوق نیز دیدیم کسب آگاهی از طریق سخنان حضرت موسی (ع) باعث شد که ساحران ضمن پی بردن به حقیقت، بر ایمانشان افزوده شود و بتوانند در مقابل خواستههای فرعون بایستند.

# اصل ۲: تزکیهٔ نفس

تزکیه نفس و رها کردن جان از تعلقات مادی دنیوی از ملزومات رفتار ایثارگرانه است و بـه یقین هر چه انسان در تزکیه نفس موفق تر باشد، رفتارهای ایثارگرانه بیشتر در او نمایان می شود. در آیات ۵۸ و ۵۹ سورهٔ حج هم وصف حال مهاجران را می خوانیم که از منزل و مأوای خود تبعید شده و ناچار شدند که شهر و دیار خود را رها کنند و به خاطر اسلام به شهر دیگری هجرت نمایند. خداوند نیز رزق نیکو و بهرهمندی از نعمتهای ویژه را به آنها وعـده داده است ( مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۱۵۰)

# روش ۲: توجه به آثار و بركات اعراض از لذايذ مادى

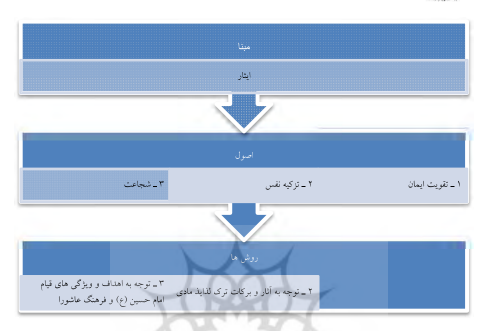
توجه انسان به آثار و برکات ترک لذایذ مادی که خداوند در قرآن کریم به مؤمنان وعده داده است، یکی از راههای ایجاد انگیزه برای تزکیه نفس است. اگرچه انسان مؤمن در مراحل بعد برای تزکیه نفس به شوق دستیابی به این آثار و برکات بسنده نمیکند و ضمن افزایش ایمان و يقين خود به خاطر رضاي الهي دست از وابستگي به لذايذ مادي مي كشد، اما در ابتداي راه توجه به این آثار می تواند شوق حرکت را در او بیافریند.

#### اصل ۳: شجاعت

انجام دادن رفتار ایثارگرانه بدون داشتن جرأت و شجاعت امکانپذیر نیست، چون به هر حال در هنگام ایثار و فداکاری ناچاریم که برخی از داشتههای خود را از دست بدهیم. این مسأله در جریان خوابیدن حضرت علی (ع) در بستر پیامبر (ص) در لیله المبیت و نیز در داستانهای ایثار دیگری که در قرآن بیان شده به وضوح دیده می شود. حتی ایثار و فداکاری در سطح پایین تر نیز به این شجاعت و تهور نیاز دارد که انسان از علایق خود دست بکشد. به عنوان مثال فداکاریهای یک مادر در حق فرزند خود را در نظر بگیرید. با اینکه طبق تعاریفی کـه در فصول گذشته آمد این فداکاریها به صورت ذاتی در مادر هست و نیاز به پرورش و تربیت ندارد، اما لازمه اقدام به آن نوعی شجاعت است که خداوند در وجود مادر نهاده است.

# روش ۳: توجه به اهداف و ویژگیهای قیام امام حسین(ع) و فرهنگ عاشورا

اصلاً درس شجاعت را باید از تاریخ کربلا آموخت و در داستان آن لحظه به لحظه با یاران امام حسین (ع) همراه شد و از شجاعت و دلیری های ایشان یاد نمود. تا اولویت ها برای انسان مشخص شود و مفهوم حقیقی شجاعت و ایثار را دریابد.



شکل ۴: ایثار در جایگاه مبنای تربیتی

# ۲ - ایثار به منزلهٔ یک اصل تربیتی

برای اینکه ایثار و فداکاری را به عنوان یک اصل قرار دهیم، طبق تعریفی که از اصول تربیتی ارائه شد باید ببینیم که در اسلام چه مواقعی ایثار و فداکاری تجویز شده است. در این صورت مواقع مذکور اصل تربیتی ما خواهند شد و سپس روشهایی را نیز برای آن بیان خواهیم کرد.

ريا جامع علوم البابي

# مبنا ١: ميزان

یکی از مواردی که به توصیه به ایثار و از خود گذشتگی در اسلام منجر شده است، مبنای هستی شناختی میزان یا وجود جهانی دیگر برای رسیدگی به اعمال و رفتار انسانهاست. قطعـاً ایمان به وجود دادگاه الهی روح ایثار و فداکاری را در انسان زیاد میکند، چرا که به حسب آیه ۱۱ سوره توبه، ایثار مال و جان می تواند موجب فوز عظیم و جاودانگی در بهشت بـرین شـود: «إنَّ اللَّهَ اشْترَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَ أَمْوَالهَم بأنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَتِلُونَ في سَبيل اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا في التَّوْرَئَةِ وَ الْانجيلِ وَ الْقُرْءَانِ وَ مَنْ أُونْفَىَ بِعَهْـدِهِ مِـنَ اللَّـهِ فَاسْتَبْشِـرُواْ بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَ ذَالِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمِ» خدا از مؤمنان جانها و مالهايشان را خريده به این (بهاء) که بهشت از آن آنها باشد (در عوض) در راه خدا کارزار کنند، بکشند و کشته شوند، این وعده حقی است بر او که در تورات و انجیل و قرآن ذکر فرموده، و کیست که به پیمان خویش از خدا وفادارتر باشد؟ به معامله پر سود خویش که انجام دادهاید شادمان باشید، که این کامیابی بزرگ است.

به علاوه در روایات متعددی آمده است که کسی که جان خود را در راه خدا نثار می کنید، بهترین خیر شامل حال او شده و خداوند از لغزشهایش می گذرد. از امام صادق (ع) روایت شده که فرمودند: در قیامت لغزشهای شهید به خودش نیز نشان داده نمی شود ( قرائتی، ۸۸۳۱).

#### روش ۱: زمینهسازی

به طور قطع زمینهسازی اولین گام برای ایجاد هر فضیلت اخلاقی در انسان است. چـرا کـه حالات و اعمال آدمی در بستر شرایط و موقعیتها میروید و از آنها ارتزاق میکند. از این رو انتخاب و تنظیم مناسب زمینه ها و شرایط به مثابه عامل تسهیل کننده ای است که امکان شکل گیری ها و شکل دهی های مطلوب را بالا می برد. در زمینه سازی ابتدا می بایست شرایط اولیه را فراهم کرد که می تواند در ایجاد رفتار ایثارگرانه به فرد یاری رساند، و در گام بعدی جلوی تحقق عوامل و شرایط مانع این رفتار را گرفت. در دین اسلام نیز توصیههای بسیاری در این زمینه شده است که کسب رزق حلال از جمله مهمترین آنهاست که در بروز رفتــار ایثارگرانــه اثر می گذارد و می تواند بستر مناسب را در وجود فرد ایجاد کند. خانواده و دوستان هم نقش بهسزایی دارند و توصیههای اسلام برای انتخاب همسر و ازدواج و نیز انتخاب دوست و همنشین در همین راستا است.

# مبنا ۲: نبرد حق و باطل

از ابتدای آفرینش انسان همواره میان دو جبههٔ حق و باطل درگیر بوده و گویی ایس امر با جهانبینی آنها عجین شده است. در قرآن کریم نیز آیات بسیاری را دربارهٔ این مسأله مي خوانيم و از جمله آنها آيات مرتبط با فتنه است. كه براي جداسازي حق از باطل ( ١٤٣ /

بقره )، مدعیان راستین از دروغین ( ۱۴۰ / آل عمران )، خبیث از طیب ( ۱۶۶ / آل عمران )، پاک از ناپاک ( ۱۷۹ / آل عمران ) و شاکر از ناسپاس (۴۰ / نمل ) و هم چنین افزایش ظرفیت آدمی و بروز و ظهور استعدادها و توانهای نهفته در نهاد آدمی است که از طریق فتنه و آزمون الهی صورت می گیرد ( منصوری، ۱۳۹۳). در چنین شرایطی همواره باید عدهای از جان و مال خود بگذرند و در مقابل باطل بایستند.

# روش ۲: جنگ نرم

امروزه بسیاری از نبردهای میان حق و باطل به صورت جنگ نــرم و در فضــای فرهنگــی اتفــاق می افتد و به صورت یک جنگ نظامی نیست، لذا برای رویارویی با این شرایط می بایست عده ای فداکاری کرده و از مال و جان و عمر خود بگذرند و ساعتها در این فضا به خنثی کردن فتنههای باطل اقدام کنند. در واقع جنگ نرم و مبارزه فرهنگی یکی از شیوههای مبارزه با باطل است.



شکل ۵: ایثار در جایگاه اصل تربیتی

# ۳- ایثار به منزلهٔ یک روش تربیتی

همان طور که توضیح داده شد روشهای تربیتی دستورالعملهای جزئی تر هستند که قابلیت اجرایی بیشتری دارند. بنابراین، اگر بخواهیم ایثار و فداکاری را به منزلهٔ یک روش تربیتی در نظر بگیریم، باید دید که دین اسلام در چه مواردی ایثار را به صورت یک راه حل به جامعه مسلمانان پیشنهاد می دهد. این اتفاق به خصوص دربارهٔ ایثار مال به روشنی می افتد. در ادامه چند مبنا و اصل در ارتباط با روش ایثار و فداکاری بررسی خواهد شد:

#### مبنا ١: حب ذات

انسان به گونهای آفریده شده که همواره عزیزتر از جان خودش برایش وجود ندارد و در همه حال سعی می کند که منفعتها را به سوی خویش متوجه کند. این ویژگی به خودی خود مذمون نیست و منجر می شود که به عنوان مثال انسان خود را در برابر خطرات و بلایا حفظ کند و مراقب جان عزیز خویش باشد، اما اسلام زیاده روی در آن را نکوهش کرده است و باید يا أن مقايله كرد.

#### اصل ۱: خدامحوری در مقابل خودمحوری

در واقع این ایمان به خدا و ارزش های دینی است که روح ایثار و فداکاری را زنده میکند. چرا که روح تمام تعالیم آسمانی این است که انسان در همه حال به حضور خداوند توجه داشته باشد و همهٔ افعال و گفتارش را بر خواست و ارادهٔ خداوند و در جهت رضای او منطبق کند تا به سعادت حقیقی برسد. خدامحوری در زندگی انسان او را یاری می کند تا در حد اعتدال حب ذات داشته باشد و به افراط و تفریط نرود چون همواره قدرت برتر خداونــد را در همهٔ شئون زندگی می بیند، خداوندی که او را آفریده و خیر و صلاح او را برایش رقم می زند.

# مبنا ۲: اختلاف انسانها در وسع

خداوند منّان انسانها را به گونهای آفریده که در میزان توانمندی با یک دیگر اختلاف داشته باشند و برخی از آنها در امور خاصی تواناتر از سایرین باشند و این امر لزوم زندگی اجتماعی و تعاون انسانها را روشن میکند. در واقع با وجود هم ریشه بودن در گوهر، اَدمیان در این ویژگی مشترک هستند که هیچ یک چون دیگری نیست و هر کس در پایه و جایگاه معینی قرار گرفته و از ویژگیهای درونی و بیرونی خاصی برخوردار است و تواناییها و امکانات ویـژهای دارد. به علاوه هر انسان نیز در طی زندگی خود مراحل مختلفی را از نظر وسع و توانمنـدی طی می کند (باقری، ۱۳۸۹ ). بدین جهت است که انسانها برای زندگی در کنار یک دیگر و به صورت جمعی آفریده شدهاند تا در مواقع نیاز یاری رسان یکدیگر باشند.



### اصل ۲: تعاون و دستگیری از ضعیفان

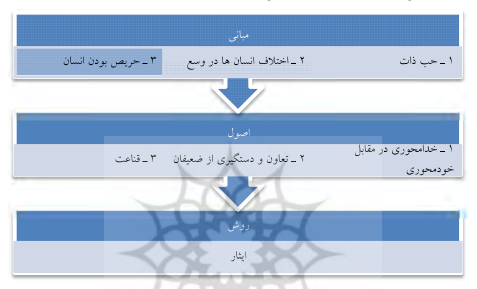
در آیات متعددی از قرآن کریم به دستگیری از ضعیفان توصیه میشود. البته ایس کمک و یاری می تواند وجوه گوناگونی داشته باشد و ایشار و فداکاری یکی از روش های آن است. همان طور که در شأن نزول سورهٔ انسان نیز نقل شده است که حضرت علیی (ع) و حضرت فاطمه (س) و دو فرزند بزرگوارشان امام حسن(ع) و امام حسين (ع) در سه شب متوالي غذای خود را ایثارگرانه به نیازمندان دادند یا در آیهٔ ۹ سورهٔ حشر، خداوند از خصلت مهمان دوستی و جود و بخشش خالصانه مسلمانان مدینه نسبت به مهاجران یاد میکند که بهرغم نیاز شدید خود ایثار کردند.

#### مبنای ۳: حریص بودن انسان

بر اساس آيهٔ ١٩ سورهٔ معارج « إنَّ الْانسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا » انسان به طور ذاتي حريص آفريده شده است. هلوع کسی است که هنگام برخورد با ناملایمات بسیار جـزع مـیکنـد، و چـون بـه خیری می رسد از انفاق به دیگران خودداری می کند. این هلع که انسان سرشته بر آن است - و خود از فروع حب ذات است- به خودی خود از رذائل اخلاقی نیست، و چطور می تواند صفت مذموم باشد با اینکه تنها وسیلهای است که انسان را دعوت میکند به اینکه خود را به سعادت و کمال وجودش برساند، پس حرص به خودی خود بد نیست، وقتی بد می شود که انسان آن را بد کند و درست تدبیر نکند. در هر جا که پیش آمد مصرف کند، چه سزاوار باشـد و چه نباشد، چه حق باشد و چه غیر حق، و این انحراف در سایر صفات انسانی نیز هست، هر صفت نفسانی اگر در حد اعتدال نگاه داشته شود فضیلت است، و اگر به طرف افراط یا تفریط منحرف شود، رذیله و مذموم می شود ( طباطبایی،۱۳۷۴: ۱۹ ).

#### اصل ۳: قناعت

برای کنترل حرص و زیاده خواهی انسان توصیه دین این است که او تمام تلاش خود را صرف یرورش قناعت در وجودش کند. قناعت، همانطور که در مثلها آمده، بنــدی اســت بــر پای حرص و میتواند آتش شعلهور زیادهخواهی را در وجود انسان خـاموش کنـد. پـس لازم است در مقابل هلع انسان که ناشی از حب ذات اوست، به قناعت پناه بـرد تـا هلـع بـه درجـه مذموم خود نرسد. اما یکی از روشهای قناعت این است که انسان دارایسی خود را در اختیار نیازمندان بگذارد و برای خودش به متاعی قلیل راضی باشد. بدین ترتیب با ایشار و از خودگذشتگی، قناعت را به منصه ظهور می رساند.



شکل ۶: ایثار در جایگاه روش تربیتی

# جایگاه ایثار در دیدگاه انسان عامل

عمل به عنوان یکی از افعال صادره از نفس است. در عمل، اولین چیزی که بـه عنـوان حالـت ذهنی شکل می گیرد؛ تصور عمل است؛ تصور عمل به عنوان مبدأ علمی (معرفتی) فعل اختیاری است. بعد از آن تصدیق به فایده عمل شکل گرفته و نفس انسان آن عمل را دارای فایده برای خود می داند و در این لحظه مبدأ شوقی برای عمل که شوق و اشتیاق به عمل است به عنوان كيّف نفساني ايجاد ميشود. شوق، توليد اراده كرده و فعل اختياري از انسان سر مى زند (غلامى و يوسفى، ١٣٩٤: ٤). طرحواره انسان به منزله عامل بيان كننده أن است كه انسان، عاملی در نظر گرفته شده که می توان عمل های صادر شده از او را به خودش منتسب كرد و او را منشأ عملش در نظر گرفت. شايان ذكر است كه عمل بـا رفتـار تفـاوت.هـايي دارد. نخست اینکه رفتار بیشتر جنبهٔ بیرونی و محسوس دارد، در حالی که عمل اعم از بیرونی (عمل

جوارحی) و درونی (عمل جوانحی) است. دوم اینکه تنها برخی از رفتارهای بیرونی هستند که عمل محسوب می شوند و آن رفتارهایی هستند که مبانی معینی در زیرساخت آن ها وجود داشته باشد. براساس متون اسلامی و به ویژه قرآن کریم میتوان نتیجه گرفت که این مبانی عمل دست کم در سه نوع مبنای اساسی خلاصه میشوند که میتوان آنها را مبانی شناختی، گرایشی و ارادی- اختیاری نامید (خسروی و باقری، ۱۳۸۷: ۸۴ ). منظور از مبنای شناختی عمل، تصویر و تصوری است که فرد عامل از عمل و نتایج آن دارد (باقری، ۱۳۸۸). در مبداء گرایشی توجه اصلی به تمایلات و هیجانات معطوف به عمل است. هیجانها و گرایشها مى تواند فرد را نسبت به انجام عمل، تشويق يا از انجام آن برحذر دارد. به بيان ديگر مى توانند در او شوق یا ترس ایجاد کنند. در واقع، میل، کشش آمیخته با معرفت یا کشش معرفتی شده است. از همین روست که مبدأ معرفتی عمل، بر مبدأ میلی آن، مقدم است (باقری، ۱۳۸۲). مبداء ارادی- اختیاری را نیز می توان در دو واژه تصمیم گیری و گزینش خلاصه کرد. با توجه به این مبدأ، تحقق عمل علاوه بر وجود تصویر شناختی و هیجانهای درونی، بـه تصـمیم و انتخاب فرد عامل نیز محتاج است (باقری، ۱۳۸۸).

بر اساس آن چه دربارهٔ مبادی سه گانهٔ عمل از نظر گذشت، می توان ایثار و فداکاری را اعم از عمل درونی یا بیرونی توصیف کرد که منبعث از سه مبدأ شناختی، گرایشی و ارادی-اختیاری خواهد بود. در واقع زمانی که ایثار و فداکاری یک فرد به صورت ملموس و مشهود اتفاق میافتد، به بعد بیرونی آن اشاره دارد و زمانی هم که این عمل در درون او شکل می گیرد بعد درونی آن را در بر خواهد داشت. اما به طور قطع برای اینکه فعلی ایثارگرانـه از فــرد ســر بزند، لازم است شناخت و معرفتی نسبت به آن داشته باشد و میل و گرایشی در او ایجاد شود تا آن فعل را اختیار کند. از همین رو در اسلام توصیه به ایثار و فداکاری یک توصیه و تجویز همگانی و عام است، اما تنها برخی از انسانها به این توصیه عمل میکنند. ایثار و فداکاری اگرچه كار دشواري است و لازمه آن تزكيهٔ نفس تا حد دل نبستن و عدم وابستگي به دارایی هاست، اما راهی مطمئن برای رسیدن به رستگاری است. لذا براساس آنچه در دیدگاه عاملیت انسان گفته می شود نظام تربیتی تنها می تواند بعد شناختی رفتار را در فرد ایجاد کنـد و به او بینش و بصیرت دهد یا فضایی انگیزاننده ایجاد کند. در ارتباط با ایشار هم نظام تربیتی ضمن دادن آگاهی و بینش نسبت به انواع و مصادیق ایثار و فداکاری و آغاز و انجام آن

براساس آن چه در قرآن و روایات آمده، می تواند با تجلیل از این گونه رفتارها در سطح جامعه، انگیزه ایجاد کند. اگر چه که چنین انگیزهای کاملاً بیرونی است و در همهٔ موارد ممکن نیست که به عمل بینجامد. اما مراجعه به قرآن کریم و احادیث اهل بیت (ع) هـم معرفـت (بـا بیان مصادیق و ملزومات ایثار) و هم انگیزهٔ لازم (با بیان آثار و برکـات ایثــار) را بــرای ایثــار و فداكاري به انسان مي دهد. حال خود فرد است كه بايد ارادهٔ خويش را جزم كند و كمر همت

علاوه بر این در نظریهٔ اسلامی عمل، اهداف واسطی هشتگانهای برای تربیت بیان شده است که مجموع آنها تحقق بخش هدف غایی تربیت خواهد بود (مدنی فر، ۱۳۹۴: ۴۷ ). این اهداف هشت گانه در ارتباط با دست یابی به مقام ایثار در راستای رضوان الهی نیز صادق است:

۱- پاکی، سلامت و قوت جسم -: بدین معنا که هر یک از اعضای بدن، کارکرد خویش را به درستی انجام دهد و از هماهنگی لازم با دیگر اعضا بهرهمند باشد. توجه به این نکته نیز ضروری است که در دین اسلام به تـأثیر متقابـل سـلامت جسـم و روح تأکیـد شـده اسـت و بیشک کسی که در دلش، بیماری هایی چون حسادت، عجب و بخل دارد، ذهن و جسمش نیز مدام درگیر است، نمی تواند طریق دستیابی به ایثار را بپیماید.

۲- تدبیر اخلاقی تمایلات درونی: رفتار ایثارگرانه نیازمند ارادهورزی در حیطهٔ امیال است تا در منش اخلاقی فرد ظهور یابد. چنین تدبیری باید از دوران کودکی و با قرار دادن کودک در موقعیتهای چالش انگیز انتخاب شکل گیرد.

۳ ـ اندیشهورزی و کسب دانش نسبت به اَموزههای دینی و افزایش قابلیت انتخاب: اَگاهی و بينش يكي از مؤلّفه هاي ايثار است كه بايد زمينهٔ ايمان به خدا را به منزلـهٔ عملـي انتخـابي و اختیاری فراهم کند. آنچه در عملکرد دینی بسیار سفارش شده است، ابتنای عمل بر اراده مسبوق بر آگاهی است. مسلمان در اعمال خود صرفاً تعبدی عمل نمی کند، تأکید فراوان اسلام بر نیت، همزمان بر دو مؤلّفه اساسی آگاهی و اراده تأکید میکند. لذا ایثار زمانی به عنوان عمل، یذیرفته است که اندیشهورزی و دانش نسبت به آموزههای دینی مقوّم و مؤید ایثار را با خود به همراه داشته باشد.

۴- اندیشهورزی و کسب بینش و دانش نسبت به قوانین طبیعی: آشنایی با طبیعت، از یک سو عاملی برای شناخت خالق آن است و از سوی دیگر مقدمهای است برای امکان تصرف در

طبیعت و سامان بخشی به حیات دنیوی. ایثارگر به معرفت یقینی نسبت به خلقت حکیمانه الهی رسیده است، اینکه هر عملی در طبیعت و ذات خود عکسالعمل خاص خود را به همراه دارد و از آنجا که خداوند را به عنوان بصیر، علیم، حی، حاضر، مالک و جبار می شناسد، اطمینان دارد که عمل خیر او اگرچه از نظر مردم پنهان بماند، جایگاهش نزد خداونـد محفـوظ خواهـد

۵- مهارت تصرف مسئولانه در یدیده های طبیعی: انسان در قبال استفاده از یدیده های طبیعی مسئول است و باید در مواجهه با طبیعت همواره به خود یادآوری کند که مالک حقیقی، خداست و او از خود چیزی ندارد که بخواهد نسبت به آن حرص بورزد. با چنین رویکردی، ایثارگری، معنای تصرف مسئولانه را به خوبی تداعی میکند تا فرد ایثارگر تمامی داشتههای خویش را امانت بداند و ایثار را صرفاً بازگرداندن امانت به صاحب اصلی آن تلقی کند.

۶- اندیشهورزی و کسب بینش و دانش نسبت به پدیدههای انسانی: چنین بینشی در ارتباط با نهادهای انسانی و قوانین حاکم بر آنها به فرد کمک میکند تا روابط خود با این نهادها را بهتر سامان دهد. در ورای این بینش احساس مسئولیت نسبت به سایر انسانها یدید می آید که فرد را برای فداکاری و گذشت از حق خویش آماده میکند.

٧- افزایش قابلیت مشارکت و مداخله مؤثر اجتماعی: که توانایی بیرون آمدن از پوستهٔ فردی و برقراری ارتباط با دیگران را فراهم می کند. در چنین شرایطی فرد به این درجه از بینش می رسد که در مراودات اجتماعی خود برای کسب رضای حق تعالی گاهی باید از حقوق و نیازمندیهای خود بگذرد و به جای آن در صدد رفع نیاز دیگران برآید.

۸- قابلیت درک و تمییز میان زشت و زیبا و گرایش به امور زیبا: تحقق این هدف واسطی در راستای تقرب به خداوند سبب می شود که در نهایت انسان همه خیر و زیبایی ها را از آن خداوند ببیند و تا جایی پیش رود که در شرایط سخت زندگی کلامش «و ما رأیت الّـا جمـیلا» باشد. همین زیباییهای ایثار است که در اوج خود در عمل شهدا جلوهگر میشود.

# نتيجه گيري

در جمعبندی نهایی یافته های پژوهش حاضر می توان وجه مشترکی بـرای توجیـه رفتارهـای ایثارگرانه در همهٔ انسانها در نظر گرفت و آن هم در اولویت قرار گرفتن متعلّق ایثار است. به عبارت دیگر در هر زمان و مکانی که فردی بخواهد از مال و جان و... خود ـبا وجود نیاز خودش بدان– بگذرد می بایست متعلّق این ایثار و فداکاری در نظرش مهم تر از جان و مال و... تلقی شود. با این وصف ایثار گاهی مذموم نیز میشود؛ و آن زمانی است که انسان در تشخیص اولویتهای زندگی دچار مشکل شود و بخواهد در راهی داراییاش را فدا کند که به حق نبوده و ارزش این فداکاری را نداشته است. در این صورت وقتی که حقیقت روشن میشود، جز پشیمانی و خسران برای او نمیماند. البته چنین فـداکاری از منظـر اســلام صــرفاً خرج كردن مال و جان و.... است و براساس شاخصهها و معيارهاي ايثار نمي توان نام ايشار و فداکاری را بر آن نهاد. چرا که دین مبین اسلام برای ایثار، جایگاه رفیعی قائل است و مبنای بروز و ظهور آن را ایمان و معرفت انسان ذکر میکند. البته رسیدن به ایس درجه از معرفت برای آحاد جامعه ممکن نیست، اما تلاش برای کسب آن امری است که به صورت عام و همگانی بدان توصیه شده است و همین تلاش و سعی است که می تواند جایگاه انسان را به قرب و رضوان الهي نزديک کند (و أن ليس للإنسان الّا ما سعى. ٣٩/ نجم ). بنابراين، ضرورت پرداختن به آموزهٔ ایثار در نظام آموزشی برای ساختن جامعهای متعالی بیش از پیش ضرورت می یابد، اگرچه ایثار اغلب در حوزهٔ تربیت اخلاقی مطرح می شود، اما می توان با توجه به جنبهٔ معرفتی آن، برای ترویج و تبلیغ آن در حوزهٔ آموزش رسمی هم اقداماتی انجام داد و به درونی کردن این ارزش اخلاقی بر بنیاد تقویت بعد معرفت شناسانه آن کمک کرد. بر همین اساس در برنامهریزیهای آموزشی نیز باید به شکل گیری و تقویت مبانی ایثار در درون افراد و در نهایت بروز رفتارهای ارزشی و هنجاری بر پایهٔ آنها توجه کرد. البته به طور قطع در شکل گیری یک رفتار، عوامل متعددی دخیل هستند. جامعه، خانواده، شخصیت خود فرد و... بخشی از ایس عوامل است که در حوزهٔ ترویج فرهنگ ایثار نیز مطرح می شود. اما برای ترویج فرهنگ ایثار از طریق نظام اَموزش رسمی میبایست متخصصان علوم تربیتی در حوزه هایی چون تاریخ و فلسفهٔ تعلیم و تربیت، مدیریت و برنامهریزی آموزشی، تکنولوژی آموزشی، برنامهریزی درسی، روانشناسی تربیتی و نیز متخصصانی در حوزههای جامعهشناسی و تاریخ گرد هم آینـد و بــا توجه به شرایط آموزش و پرورش برنامهریزی کنند. البته، مهمترین امر در ترویج فرهنگ ایشـار این است که متولیان امر تربیت تا آن جا که می تواننید خبود نییز الگوی ایثیار و فیداکاری و گذشت باشند. اثر یک الگوی مناسب در روند تربیت اخلاقی افراد را نمی توان انکار کرد. پس برای تحقق ایثار و فضایلی از این قبیل، یک اقدام همگانی لازم است. البته انجامدادن رفتار ایثارگرانه با توجه به معیارهای آن دشوار است، اما کسانی که به این درجه از معرفت و ایمان نرسیدهاند می توانند حداقل رفتارهای توأم با ایثار و گذشت را در سطح جامعه، شناسایی و تجلیل کنند. مسلماً چنین تمجید و ستایشی باید هم در گفتار و هم در رفتار ایشان بروز کند.



#### منابع

- استيونسن، لسلى (١٣٤٨). هفت نظريه دربارهٔ طبيعت انسان. ترجمهٔ بهرام محسن يـور. تهـران: ر شىد.
- امام جمعهزاده، سیدجواد و افتخاری، حبیباله ( ۱۳۸۷). فرهنگ شهادت عامل هویت بخش عصر جهانی شدن. مجموعه مقالات همایش ملی ترویج فرهنگ ایثار و شهادت. اصفهان: دانشگاه اصفهان.
- باقری، خسرو (۱۳۷۵). انسان به منزله عامل بحثی تطبیقی دربارهٔ پیش فرضها در روانشناسی. فصلنامه حوزه و دانشگاه، ۳(۹): ۲۲–۲۸.
  - ...... (۱۳۸۹). نگاهی دوباره به تربیت اسلامی، ج ۱. تهران: مدرسه .
- .................... (١٣٨٨). بررسي تطبيقي طرحواره اسلامي عمل با انسان شناسي (پسا)ساختارگرا، فصلنامه تعلیم و تربیت، (۹۸): ۹-۳۶.
- باقری، خسرو و سجادیه، نرگس (۱۳۸۴). عاملیت آدمی از دیدگاه ریچارد رورتی و پیامـدهای آن در تربیت اجتماعی، فصلنامه نوآوریهای آموزشی، ۱۳۴):۱۳۱- ۱۳۲.
  - بانوی اصفهانی (۱۳۶۰). اخلاق. تهران: نهضت زنان مسلمان.
- جمعی از نویسندگان (۱۳۸۲). دائره المعارف قرآن کریم، ج ۵. قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه
- خسروی، زهره و باقری، خسرو (۱۳۸۷). راهنمای درونی کردن ارزش های اخلاقی از طریق برنامهٔ درس*ی، مطالعات برنامه درسی ۳(۸): ۸۱–۱۰۵* 
  - دشتى، محمد (١٣٨٥). ترجمهٔ نهج البلاغه، قم: قدس.
- سجادیه، نرگس (۱۳۹۴). نقد و بررسی رویکرد سواد اخلاقی از منظر عاملیت انسانی، مجله یژوهش نامه مبانی تعلیم و تربیت، ۵(۲): ۸۸–۱۰۹
- سیدباقری، سیدکاظم (۱۳۸۸). هستی شناسی فلسفهٔ سیاسی در حکمت متعالیه. قبسات (۱۴):
  - شرفی، محمدرضا (بیتا). تعلیم و تربیت اسلامی پیشرفته. تهران: دانشگاه تهران.
- شيخ صدوق (١٣٨٥). من لا يحضره الفقيه، ترجمهٔ على اكبر غفاري، تهران: دارالكتب الاسلاميه.
- طاهرپور، محمدشریف (۱۳۹۰). تبیین مبانی هستی شناسی اخلاق جنسی از دیدگاه اسلام. اسلام



و پژوهشهای تربیتی، ۱۳(۱):۷۵\_۵۳ .

طباطبایی، محمدحسین (۱۳۷۴). مجموعه تفسیر المیزان. ترجمهٔ محمدباقر موسوی. قم: دفتر انتشارات اسلامي.

عبدالحمید، مهدی و پورعزت، علی اصغر(۱۳۹۰). تبیین ویژگی های مانایی و پایداری در سازمانهای متمایل به ایثار. مدیریت اسلامی. ۱۹(۲): ۹-۳۴.

على خاني، اسماعيل (١٣٨٩). اخلاق در آيين يهود. معرفت اخلاقي، ٩٤:(٣) - ٩٥.

عمید، حسن (۱۳۸۲). فرهنگ عمید. تهران: امیر کبیر.

غلامی، محمد و یوسفی، محمد تقی (۱۳۹۴). بررسی انتفادی دیدگاه فیلسوفان ذهن درباره چیستی و مبادی عمل اختیاری، پایاننامه کارشناسی ارشد، قم: دانشگاه باقرالعلوم.

قرائتی، محسن (۱۳۸۸). مجموعه تفسیر نور. تهران: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن.

قرشي بنابي، على اكبر (١٣٧٥) . تفسير أحسن الحديث، ج ١٢. تهران: بنياد بعثت .

كليني، محمد بن يعقوب (١٣٨٧). اصول كافي، ترجمهٔ مهدى آبت الهي، تهران: جهانآرا.

محروقی، زهرا (۱۳۹۲) . ارزش ایثار در قرآن و سنت. مشهد: مدرسه علمیه نرجس (س).

محمدی بیده، فاطمه (۱۳۹۱). «مبنای اخلاق در آیین یهود». پایگاه اینترنتی تبیان.

مدنیفر، محمدرضا (۱۳۹۴). اهداف واسطی تربیت در دوران کودکی براساس رویکرد اسلامی عمل. تربیت اسلامی، ۱۰ (۲۱): ۵۵–۲۹.

مطهری، مرتضی (۱۳۶۶). فلسفه اخلاق. تهران: صدرا.

مكارم شيرازي، ناصر ( ١٣٧١). مجموعه تفسير نمونه. تهران: دارالكتب الاسلاميه .

مکارم شیرازی، ناصر ( ۱۳۸۶). پیام قرآن، ج ۵. تهران: دارالکتب الاسلامیه.

موحدی پارسا، فاطمه.، صادق زاده قمصری، علی رضا و باقری، خسرو (۱۳۸۷). تبیین نقش مبادی عمل در تربیت دینی بر اساس الگوهای قرآن، یایان نامه کارشناسی ارشد، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.

نراقی، ملامهدی (۱۳۹۰). معراج السعاده. تهران: آدینه سبز.

A group of writers (2003). Quranic Encyclopedia, Vol. 5. Qom: Islamic Publicity Office of the Qom Hawzah(Text in Persian).

Abdolhamid, M. and Pourezate, A. A. (2011). Explaining the characteristics of



- persistence in satirical organizations. Islamic Management. 19(2): 9-34(Text in Persian).
- Ali Khani, I. (2010). "Ethics in the Jewish Religion." Ethical Knowledge, 1(3): 94 65(Text in Persian).
- Amid, H. (2003). Amid dictionary. Tehran: Amir Kabir(Text in Persian).
- Bagheri, Kh. (1996). Man as agent an adaptive discussion about presuppositions in psychology. Quarterly Journal of Hawzah and University, 3(9): 24-28(Text in Persian).
- Bagheri, kh. and Sajjadiyeh, N. (2005). Human agency from Richard Rorty's perspective and its implications in social education, Quarterly Journal of Educational Innovations, Fourth Year, (13): 111-132(Text in Persian).
- Bagheri,kh. and Khosravi, Z. (2008). Guide to Internalizing Ethical Values Through Curriculum, Curriculum Studies, 3(8): 81-105(Text in Persian).
- Bagheri, Kh. (2009). Comparative analysis of Islamic schema of action and (post) structuralist anthropology. Journal of Education, 98: 36-98(Text in Persian).
- Bagheri, Kh. (2010). Second look at Islamic education, 1. Tehran: school(Text in Persian).
- Dashti, M. (2006). Translation of Nahi al-Balaghah, Qom: Quds Publishing(Text in Persian).
- Gharati, M. (2009). Noor Commentary Set. Tehran: Cultural Center Lessons from the Koran(Text in Persian).
- Gholami, M. and Yousefi, M. T (2014). Critical Examination of the Viewpoint of the Philosophers of the Mind on What and the Basis of Optional Action, Master's Thesis, Qom: Baqerul-ulum University(Text in Persian).
- Ghorashi Bonabi, A. A. (1996). Ahsan al-Hadith Commentary, 12. Tehran: Be'sat Foundation(Text in Persian).
- Imam Jumazadeh, S. J., Eftekhari, H. (2008). The culture of martyrdom is the identity factor of the era of globalization. Proceedings of the National Conference on the Promotion of the Culture of Sacrifice and Martyrdom. Isfahan University of Isfahan(Text in Persian).
- Kulayni, M.B.Y. (1994). Al-Kāfī, Translation by Ayatollah Mehdi, Tehran: Jahan Ara(Text in Persian).
- Lady Isfahani (1981). Ethics. Tehran: The Muslim Women Movement(Text in Persian).
- Madani Farr, M. R. (2015). The mediating goals of childhood education based on the Islamic approach. Islamic education, 10(21):(Text in Persian).
- Mahrooghi, Z. (2013). The value of sacrifice in the Ouran and the Sunnah. Mashhad: Alameh Narjes School (pbu) (Text in Persian).
- Makarem Shirazi, N. (1993). Nemooneh Commentary Set. Tehran: Dar al-Kotob al-Islamiyah(Text in Persian).
- Makarem Shirazi, N. (2007). Message of the Quran, 5. Tehran: Dar al-Kotob al-Islamiyah(Text in Persian).
- Mohammadi Beedeh, F. (2012). The basis of ethics in the Jewish religion. Tebyan website(Text in Persian).



- Motahari, M. (1987). Ethics Philosophy. Tehran: Sadra(Text in Persian).
- Motahhari, M. (2001). *Religion and era*. Tehran: Imam Sadeq University (pbu) (Text in Persian).
- Movahedi Parsa, F., Sadeghzadeh Ghamsari, A. R. and Bagheri, kh. (2008) Explaining the Role of Basis of Action in Religious Education Based on Quranic Patterns, Master's Thesis, Tehran: Tarbiat Modares University(Text in Persian).
- Naraghi, M. M. (2011). Miraj al-Sa'adeh. Tehran: Adineh Sabz(Text in Persian).
- Sajadieh, N. (2016). Criticizing and Examining Moral Literacy: An Agentic Perspective, *Journal of Foundations of Education*, 5(2): 88-109(Text in Persian).
- Seyed Bagheri, S. K. (2009). The Ontology of Political Philosophy in Transcendental Wisdom. *Ghabsat*, 14: 105-138(Text in Persian).
- Sharafi, M. R. (----). *Advanced Islamic Education*. Tehran: Tehran University(Text in Persian).
- Sheikh Sadukh (1992). *Man La yahdir al-Faghih*, translated by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Dar al-Kotob al-Islam(Text in Persian).
- Stevenson, L. (1989). *Seven theories about human nature*. Translated to B. Mohsenpour. Tehran: Roshd(Text in Persian).
- Tabatabaee, M. H. (1995). *Al-Mizan Commentary Set*. Translation by Mohammad Bagher Mousavi. Qom: Islamic Printing Office(Text in Persian).
- Taherpour, M. Sh. (2011). Explaining the foundations of the ontology of sexual morality from the point of view of Islam. *Islam and Educational Research*, 3(1): 53–75(Text in Persian).

دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۴ زمستان ۱۳۹۷ تاریخ پذیرش:۲۹–۱۳۹۷ اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراءس تاریخ دریافت:۲۷–۰۹–۱۳۹۶

# طراحی و تولیدبازی رایانهای آموزشی مبتنی برمدل طراحی آموزشی :DODDEL یک پژوہش ککوینی

# زین العارین صفدری\* <sup>۱</sup> وعباس تقی زاده <sup>۲</sup>

چکیده

هدف این تحقیق طراحی، تولید، اجرا و ارزشیابی بازی رایانهای آموزشی قیفاووس مبتنی بر مدل طراحی بازیهای رایانهای DODDEL برای آموزش مفاهیم نورشناسی به دانش آموزان پایهٔ ششم در درس علوم بود و ضمن این فرآیند به ارزشیابی این مدل طراحی آموزشی نیز اقدام شد. این تحقیق با رویکرد کیفی و روش پــژوهش تکــوینی با طرح ارزیابی مدل انجام شد و در آن چهار گروه شرکت کردند: گـروه متخصصـان موضوع، گروه کارشناسان طراح بازی های رایانهای، گروه کارشناسان طراح آموزشمی، و گروه کاربران نهایی. دادههای تکوینی این پژوهش با سه ابزار مشاهده، مصاحبه نيم -ساختاريافته، و بررسي مستندات مدل جمع آوري شد. تحليل دادههاي كيفي اين مطالعه نشان دادند که بهرغم مشکلات و محدودیتهای فراوان بر سر راه تولید قيفاووس اين نمونه اوليه تا حدود نسبتاً خوبي توانسته اصول طراحي بازيهاي رایانهای و اصول رویکرد یادگیری مبتنبی بـر بـازیهـای رایانـهای را رعایـت کنـد. همچنین، تحلیل یافته های تکوینی این پژوهش نقاط قوت و ضعف هر یک از مراحل مدل مذکور را مشخص کرد و برای برطرف کردن آن ها و بهبود مدل مذکور، محققان پیشنهاد دادند فرآیند این مدل از شِمای خطی به غیرخطی تبدیل شود؛ مؤلفههای نیازسنجی و بازاریابی محصول نهایی در مرحله آنالیز موقعیت لحاظ شــود؛ و زمــان و چگونگی ارزشیابی مفاهیم آموزشی در بازی و سیستم راهنمایی بازی در مرحلهٔ مستند طراحي گنجانده شود.

کلید واژهها: بازیهای رایانهای آموزشی، طراحی آموزشی، مادل طراحی آموزشی DODDEL پژوهش تکوینی

 ا. نویسنده مسئول: دانش آموختهٔ دکترای تکنولوژی آموزشی دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران z.safdari@modares.ac.ir

۲. دانش آموختهٔ دکتری تکنولوژی آموزشی دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران

DOI: 10.22051/jontoe.2018.18541.2064



New Thoughts on Education Faculty of Education and Psychology, Al-Zahrā University

Vol.14, No.3 Autumn 2018

#### The Interpretation of Isar (Altruism) as the Foundation, Principle, and Method of Education, Emphasizing the Triple Basis of Action

Maryam Banahan<sup>1</sup>

Assistant professor, Faculty of Education and Psychology, Alzahra University, Tehran, Iran

Zahra Habibzadegan

MA in History and Philosophy of Education, Alzahra University, Tehran, Iran

#### **Abstract**

Development and expansion of human interactions require virtues like "Isar" which has individual and social desirable results that can protect human relationships. The philosophical foundation of Isar and its educational stance was regarded as a moral and epistemic action in this research. The research method is descriptive-analytic. The philosophical foundations of "Isar" with regard to the triple basis of action from the perspective of "human the agent" theory in Islam was examined. Then, the place of "Isar" in Islamic education has been analyzed, firstly, for the ultimate goal and intermediate goals, and then, as the educational foundation, principle and method separately. The Islamic distinctive feature and its acceptance condition of the altruistic actions referred simultaneously to the triple (cognitive, motivational, and voluntary) basis of action. According to the intermediate goals in Islamic theory of action, "Isar" contains specific goals. The results showed that the common feature of "Isar" for all agents is the preference of belief about what "Isar" belonged to in the moment of action.

**Keywords:**Philosophical foundations, Isaar (Altruism), The triple basis of action, Educational foundations

<sup>1</sup> Corresponding author: mbanahan@gmail.com