دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۳ پاییز۱۳۹۷ تاریخ پذیرش:۱۳۹۷/۵/۲۰

اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراء(س) تاریخ دریافت:۱۳۹۷/۳/۶

# تبيين ماني فلىفى ہويّت ايراني-اسلامي وآسيب ثناسي آن در مبن دانشجومعلان دانشگاه فرسکيان

# مریم نادری \* ، طبیه ماهروزاده \* ، مهدی سجادی \* \* \* و پروین صدی

چکیده

هویّت هر ملت از مهمترین عوامل شکل گیری جامعه است. تقویت هویّت ایرانسی-اسلامی در عصر جهانی شدن، از مهمترین راهکارهای مقابله با تهاجم فرهنگی نسبت به ایران اسلامی است. معلم در فرایند شکل گیری هویّت ایرانی اسلامی جوانان کشور، نقش کلیدی دارد. آشکار است که معلمان برای تحقق این اهداف باید خود، شایسته و از هویّت ایرانی – اسلامی بهرهمند باشند. هدف پژوهش این بود که پـس از تبيين مباني فلسفي هويّت ايراني اسلامي، مؤلّفههاي هويّت ايرانسي اسلامي را در دانشجومعلمان دانشگاه فرهنگیان آسیبشناسی کرده و سپس برای تقویت آنها راهکارهایی ارائه کند. در پژوهش حاضر از طـرح تحقیـق آمیختـه و بــا روش کیّفــی توصیفی- تحلیلی، مبانی فلسفی هویّت ایرانی-اسلامی تبیین و بــا روش کمّــی پیمایشی، آسیبهای مؤلّفههای هویّت ایرانی-اسلامی در دانشجومعلمان بررسی شـد.ً ابزار پژوهش، پرسشنامهٔ محققساخته بود که صاحبنظران روایی محتوایی آن را تأیید کردهاند و ضریب نسبی CVR و روایی سازهای آن با آزمون تحلیل عاملی سنجیده شده است. اعتبار بهدست أمده با ألفاي كرونباخ، بالاتر از ١/٩١ است. جامعـهٔ أمـاري دانشجومعلمان دختر و پسر شهر تهران:۲۸۳۳ نفر هستند که با نمونهگیری طبقهای ۳۴۸ نفر به پرسشنامهٔ هویّت ایرانی- اسلامی پاسخ دادند. در تحلیل آمـاری دادهـا از آزمون T تکنمونهای استفاده شد و یافتهها حاکی از آن بود که دستیابی دانشجومعلمان به ۸۵درصد از مؤلّفههای مبانی سهگانهٔ فلسفی؛ انسانشناختی، معرفت شناختی و ارزش شناختی حاصل شده است، اما در تحلیل آماری گویهها، مشاهده شد که در هفت گویهٔ در بردارندهٔ مؤلّفههای تعلق به میهن، آثار ملّی، لباس ملّی، خودکفایی و اخلاقیات آسیبهایی وجود دارد، لـذا راهکارهـایی بـرای تقویـت آنها در مواجهه با آسیبهای مشاهده شده ارائه شد.

كليا. واژهها: هويّت، مباني فلسفي، هويّت ايراني- اسلامي، دانشجومعلم.

<sup>\*</sup> نویسنده مسئول:دانش آموخته دکتری فلسفه تعلیم وتربیت دانشگاه الزهـرا(س)، مـدرس دانشگاه فرهنگیـان، تهران، ایران. tmh7834509911@yahoo.com

<sup>\*\*</sup> دانشیار گروه علوم تربیتی، دانشکده روانشناسی و علوم تربیتی، دانشگاه الزهرا(س)، تهران، ایران. \*\*\* استاد گروه علوم تربیتی، دانشکده روانشناسی و علوم تربیتی، دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران.

<sup>\*\*\*\*</sup> دانشیار گروه عُلوم تربیتی، دانشکده روانشناسی و عُلوم تربیتی، دانشگاه الزهرا(س)، تهران، ایران.



#### مقدمه

هویّت و مسألهٔ کیستی از دغدغههای انسان است که به اشکال مختلف، ذهن آدمی را بـه خـود مشغول کرده است. هویّت از نیاز انسان به شناخته شدن بر می آید. انسان از زمانی که خودآگاهی پیدا کرده، همواره با چگونگی تعریف از خود به عنوان عضوی مستقل در جهان یا در ارتباط با آن، مواجه بوده است. هويّت يا داراي وجه فردي است يا وجه جمعي كه انواع مختلف هویّت از جمله هویّتهای شخصی، اخلاقی، قومی، ملی، شغلی، فرهنگی، دینی و غیره در این وجوه جای می گیرند. هویّت ملی بازتولید و بازتفسیر دائمی، ارزش ها، نهادها، خاطرهها، اسطورهها و سنّتهايي است كه ميراث متمايز ملتها را تشكيل مے دهد (اسمت، ۱۳۸۳: ۳۰).

هویّت ایرانی-اسلامی به معنای احساس تعلق به گروهی از انسانها بـه علـت اشـتراک در برخی عناصر فرهنگی و شبهفرهنگی ایرانی است(گل محمدی،۱۳۹۲: ۶۳) فرد ایرانی تعارض و مزاحمتی بین تعلقات اسلامی با تعلقات ایرانی خود احساس نمی کند که علت آن همنشینی تاریخی و همزیستی درازمدت دین اسلام با عناصر فرهنگ ملّی ایرانیان بوده است(حاجیانی، ۱۳۹۱: ۱۴۳). یشتوانهٔ فرهنگ ایرانی-اسلامی در ادبیات، هنر، اسطورهها و بهطور کلی در تمام پشتوانهٔ ملی است که همراه با فرهنگ غنی اسلام در کتابهای گرانقدری مانند قرآن کریم، نهج البلاغه، صحيفه سجاديه و ... نمود پيدا كرده است. تقويت هويّت ايراني- اسلامي در کشور ما، به دلیل تهدیدهایی که همواره در دورههای متفاوت تاریخ با آن مواجه بـوده اسـت و قرار گرفتن ایران در منطقهٔ حـساس خـاورمیانه، بسیار حائز اهمیت است.

در خصوص هویّت ایرانی- اسلامی چند نکته وجود دارد: اول اینکه، گروهـی مـدام و بـه گونهٔ افراطی بر هویّت ایرانی با غلبه و تکیه بر هویّت ایران باستان و گروهـی دیگـر بـه گونـهٔ افراطی، بر هویّت اسلامی با نفی تمامی هویّت ایران باستان تأکید دارند. بـهطوری کـه دورهٔ پهلوی دوران باستانگرایی و افراط در هویّت ایرانی بود. بعد از انقلاب عدهای به دلیل تضعیف در نگرش اسلامی، بیش از حد بر بعد ناسیونالیستی و ایرانی تأکید داشـتند؛ در مقابـل گروهـی دیگر برای تقویت بعد اسلامی، از بعد ایرانی غفلت کردهاند. در نتیجه چنان به نظر میرسید که گویا ایرانی بودن یک پدیده و اسلامی بودن پدیدهٔ دیگر است. بدین ترتیب بود که در برخی از افراد تقابل اسلام و ایران به وجود آمد(احمدی، ۱۳۹۵: ۲۱). نکتهٔ دیگر این که، جامعهٔ ما



جامعه ای ایرانی – اسلامی است و فلسفهٔ حاکم بر آن، فلسفهٔ اسلامی است و افراد جامعه علاوه بر هویّت ایرانی، باید از هویّت اسلامی نیز بهره مند باشند، اما گاهی این انتظار برآورده نمی شود و بعضاً افراد، به ویژه برخی از جوانان مشاهده می شوند که از اسلام یا ایران فاصله گرفته اند که این مسأله، جای بسی تأمل دارد.

از سوی دیگر مسألهای که کشور ما امروزه با آن مواجه است، مهاجرت بعضی از نخبگان و فراموشی هویّت و ملّیت، از سوی آنها است. نظریهٔ امپریالیسم رسانهای، حاکی از آن است که دیکتاتوری رسانهای حاکم بر جهان کنونی، با کانالیزه کردن و بزرگنمایی برخی اخبار و اطلاعات به استثمار کشورهای درحال توسعه اقدام میکند. آنها با نشان دادن جنبههای تمدن و پیشرفتها در حوزهٔ علم و فناوری و با کتمان ناکامیها، به بزرگنمایی مزایای زندگی در غرب اقدام کرده و در مقابل با تخریب حس ناسیونالیستی کشورهای در حال توسعه و سیاهنمایی و بزرگنمایی مشکلات آنها، امکان پیشرفت و حل مشکلات را غیرممکن معرفی میکنند. مشخص است که در چنین فضایی، بعضاً اگر کوچک ترین مشکلی در راه پیشرفت شخص نخبه پدید آید، او را به سمت مهاجرت سوق میدهد، همچنین نظریهٔ «بیهویّتی فرهنگی» مؤید این مطلب است، افرادی که هویّت فرهنگی خود را از دست دادهاند، در برابر مشکلات اقتصادی و اجتماعی بسیار آسیب پذیر تر بوده و بهراحتی تـرک وطن میکنند و در دیگر کشورها سکنی میگزینند. بنابراین، بهرهمندی از هویّت اصیل ایرانی – اسلامی از عوامل دیگر کشورها سکنی میگزینند. بنابراین، بهرهمندی از هویّت اصیل ایرانی – اسلامی از عوامل مؤثر ترجیح کار در موطن و بازگشت به وطن است (مصدقی، ۱۳۹۰). عوامل مؤثر در تضعیف هویّت ایرانی –اسلامی عبارت از فضای مجازی و رسانهها، سکولاریسم و در مجموع پدیدهٔ هویّت ایرانی –اسلامی عبارت از فضای مجازی و رسانهها، سکولاریسم و در مجموع پدیدهٔ هویّت ایرانی است.

عصر جدید، عصر گسترش ارتباطات و فضای مجازی است. در نتیجه، نسل جوان ما که هویتش در حال شکل گرفتن است، از طریق رسانه های گروهی، ماهواره و اینترنت با فرهنگهای مختلف آشنا می شود و چون نمی تواند این اطلاعات جدید را با هویّت و برداشتی که از قبل داشته تطبیق دهد، دچار بحران هویّت می شود. پژوهشها نشان می دهد دانشجویانی که بیشتر در معرض فضای مجازی قرار دارند، نسبت به همتایان خود که کم تر از فضای مجازی استفاده می کنند، از هویّت دینی و ملّی ضعیف تری بهرهمند هستند. به عبارت دیگر، نوعی رابطهٔ معکوس بین فضای مجازی و هویّت دینی و ملّی دانشجویان وجود دارد (باقری و نوعی رابطهٔ معکوس بین فضای مجازی و هویّت دینی و ملّی دانشجویان وجود دارد (باقری و

زارعیان،۱۳۹۲: ۱۴۹).

اندیشهٔ سکولار عبارت است از مخالفت با هرگونه مرجعیّت دین در عرصهٔ جامعه و سیاست و بی ارزش شدن سنّتها و پذیرش قوهٔ عقل به منزلهٔ یگانه مرجع مستقل در تمام تصمیم گیری ها. پیامد طبیعی اندیشهٔ سکولار و در پی آن حاکمیت دولت سکولار، به حاشیه رفتن دین، سنّت و مرجعیت دینی است(مهدویزادگان، ۱۳۸۵: ۱۹۶–۱۹۵).

جهانی سازی نیز به عنوان یک یروژهٔ غربی درصدد سیطره و تسلط همه جانبهٔ غرب و فرهنگ غربی بر جهان است. با افزایش فرایند جهانی شدن، هویّت ایرانی - اسلامی دانشجویان كاهش مي يابد (محمد بخش و همكاران، ١٣٩٠: ٧). در چنين شرايطي، كشور ما نيز مستثنا نيست و بهعنوان یک کشور اسلامی باید با توجه به فرصتها و تهدیدهای ناشی از روند جهانی شدن، خود را برای مواجهه با این پدیده مهیا کند و با اتکا به داشتههای فرهنگ غنی ایرانی اسلامی، علاوه بر حفظ هویّت فردی، درصدد تقویت و تعمیق هویّت ایرانی - اسلامی باشد(کاوسی و حسین زادگان، ۱۳۹۰: ۶۲ ).

یرورش انسان های دارای هویّت ملّعی از وظایف اصلی هر نظام آموزشی است. دانشگاه فرهنگیان بهعنوان رکن تحول و تعالی در آموزش و پرورش کشور و مرکزی برای پـرورش معلمـان دارای هویّت ایرانی – اسلامی در فرایند توسعهٔ کشور، نقش حیاتی بر عهده دارد. به دلیل اهمیت نقش معلم در شکل دهی هویّت افراد جوان تحت تعلیم خود در جامعه، پژوهش مورد نظر دربارهٔ هويّت ايراني- اسلامي معلمان آيندهٔ اين مرز و بوم اجرا شده است. لذا براي تقويت هويّت ايرانــي-اسلامي دانشجو معلمان، مطلوب است به ميزان دستيابي آنها به مؤلّفههاي هويّت ايراني-اســلامي و میزان همگرایی در بعد ایرانیت و اسلامیت آنها آگاهی یابیم.

با توجه به آنچه گفته شد، به نظر میرسد هویّت دانشجو معلمان دانشگاه فرهنگیان نیز همچون دیگر جوانان جامعه با آسیبهایی مواجه باشد که با شناسایی آسیبها و تقویت هویّت ایرانی- اسلامی در دانشجو معلمان، هویّت ملّی نوجوانان و جوانان تحت تعلیم آنها، رقم خواهد خورد. هدف این یژوهش آن است که ابتدا مبانی فلسفی هویّت ایرانی-اسلامی را تبيين كند، سيس هويّت ايراني - اسلامي دانشجو معلمان دانشگاه فرهنگيان را آسيبشناسي كند و راهكارهايي بهمنظور تقويت ارائه دهد كه اين اهداف با پاسخ به سؤالات زير محقق مىشود:



- ۱. مبانی فلسفی هو یّت ایرانی اسلامی را تبیین کند.
- ٢. دانشجو معلمان دانشگاه فرهنگيان در مؤلّفههاي هويّت ايراني اسلامي با چه ضعفها و آسیبهایی مواجه هستند؟

برای اجرای پژوهش، بهمنظور پاسخگویی به سؤال اول، از روش کیّفی توصیفی- تحلیلی بهره گرفته شد. در روش توصیفی– تحلیلی محقق علاوه بر تصویرسازی آنچه هست بـه تشــریح و تبيين دلايل چگونه بودن و چرايي وضعيت مسأله و ابعاد آن اقدام مي كند(حافظنيــا،١٣٨٧: ٤٥) و برای پاسخ به سؤال دوم، روش کمّی پیمایشی به کار گرفته شد.

### مفهومشناسي هويت

در زبان فارسی هو یّت به معنی «هستی، وجود، آنچه سبب شناسایی شخص باشد» آمده است(معين، جلد؛ ٥٢٢٨). بر اساس تعريف فرهنگ لغات لاروس، هويّت به معناي ويژگيي یایا و بنیادین یک شخص یا یک گروه است(دکومب'، ۲۰۱۴: ۱). متخصصان هویّت را بازشناسی میان خود و بیگانه دانسته(گل محمدی، ۱۳۸۰: ۱۴) و آن را از نیازهای روانسی آدمسی محسوب كردهاند(اسيرهم، ١٣٩٤:٢). هو يّت بنياد و شاكلهٔ ارزشي هر فرد و جامعه محسوب می شود. هویّت افراد بیشتر متأثر از جمعی است که به آن تعلق دارند. بنابراین، هویّت همواره در ارتباط با افراد دیگر در جامعه شکل می گیرد، بهطوری که گفتهاند بنیان هویّت، شناسایی شباهتها با گروهی از افراد و احساس تفاوت با دیگران است(وودوارد٬۲۰۰۰: ۳۴). اسمیت بر این باور است که هویّتها، از طریق تجربیات، حافظهها و اسطورههای مشترک و در رابطه با تجربیات هویّتهای جمعی دیگر، شکل می گیرد(اسمیت ۱۹۹۹، ۲۴۷). هویّت، مجموعهای از الگوهای فرهنگی را بر جامعه و افراد تحمیل می کند؛ انسجام و همبستگی را در زندگی اجتماعی ممکن می کند(نوروال ۲۰۰۳، ۲۷۵). شایان ذکر است که هنجارها و ارزشهای تاریخی، زبانی، مذهبی، فرهنگی و هنری در شکل دهی هویّت افـراد و اجتمـاع نقـش اساسـی بازی می کنند(سیدباقری،۱۳۹۴: ۱). هویّت چیزی نیست که بهطور همیشگی و ثابت به کسی

<sup>1.</sup> Descombes

<sup>2.</sup> Woodward

<sup>3.</sup> Smith

<sup>4.</sup> Norval



داده شده باشد، شکل گیری هو پّت شامل ساخت و بازسازی در سرتاسر دورهٔ زندگی افراد و گروهها، از طریق برخوردها، نقش ها و شرایط مختلف است(ملوچی ۱۹۹۶: ۱۵۹). گیدنز نیـز هويّت را امري كاملاً بازانديشانه مي داند كه فعالانه ساخته مي شود؛ هويّت در واقع همان چیزی است که فرد چنان که در اصطلاح خودآگاهی آمده است بــه آن آگـاهی دارد(گیـدنز٬ .(1771)

در یک تقسیمبندی کلی هویّت را می توان به هویّت فردی و جمعی تقسیم کرد. هویّت فردی ویژگیهای منحصر به فرد شخص را در بر می گیرد و شامل هویّت شخصی، هویّت اخلاقی، هویّت فیزیکی- جسمانی است. هویّت جمعی انسان در ارتباط با اجتماع شکل می گیرد و از خانواده شروع و به جامعهٔ جهانی ختم می شود. عوامل اصلی اجتماعی شدن شامل عوامل اولیه: خانواده و عوامل ثانویه: همسالان، افراد مشهور و رسانه ها یا ویژگی های فردی؛ جنسیّت و سطح تحصیلی است(بدوایی " و همکاران،۲۰۱۸). هویّت جمعی دربرگیرندهٔ هویّت حرفهای، هویّت دینی، هویّت سیاسی، هویّت قومی و هویّت فرهنگی است. شایانذکر است که انواع مختلف هویّت فردی و جمعی، با هم مرتبط هستند و هویّت هـ فرد مجموعـهٔ متشکلی از انواع هویّتهاست. بارزترین تفاوت میان هویّت فردی و هویّت اجتماعی در ایـن است که هویّت فردی بر تفاوت و هویّت اجتماعی بر شباهت تأکیـد دارد. اگـر هویّـت فـردی شرط ضروری برای حیات اجتماعی است، بر عکس آن نیز صادق است، هویّت فردی جدا از سیهر اجتماعی دیگران نیز معنادار نیست. افراد یگانه و متفاوت هستند، اما هویّت خود، بهطور کامل در اجتماع ساخته می شود(جنکینز<sup>۴</sup>،۱۳۸۱: ۳۴).

هویّت پنج سطح مختلف دارد؛ منظور از سطوح، حدود و ثغور و دامنهٔ گستردگی هویّت است: این سطوح عبارت هستند از: شخصی، اجتماعی، ملّی، فراملی و جهانی.

هویّت شخصی یا فردی شامل ویژگیهای شخصیتی اعم از خصوصیات فیزیکی، اعتقادات و تمایلات فردی است که آن را عامل تمایز خود با دیگـران در مناسـبات اجـــتماعی

<sup>1.</sup> Melucci

<sup>2.</sup> Giddens

<sup>3.</sup> Badaoui

<sup>4.</sup> Jenkins



می داند. هویّت فردی بیشتر در چارچوب روابط بین اشخاص شکل می یابید (فیرون<sup>۱</sup>، ۱۹۹۹: ۱۱). به عقیدهٔ مطهری هویّت شخصی در چارچوب دین و اندیشهٔ دینی معنامی یابد، بدین معنا که هویّت یابی واقعی انسان، تنها در سایهٔ تکامل و تعالی آدمی به سوی اهداف متعالی میسر است (مطهری،۱۳۶۷ ۱۹: ۱۱۹-۱۱۹).

هویّت اجتماعی عبارت است از توانایی کار با جمع یا گروه به گونهای که فرد قادر به ابراز عقاید و نظرات خود و پذیرش عقاید و نظریات دیگران و رعایت قوانین و مقررات زندگی جمعی باشد (یوسفزاده، ۱۳۸۲). گرچه هویّت فرد، به طور عمده در نتیجهٔ عملکرد نهادهای خانواده، آموزش و پرورش، دین و غیره شکل می گیرد، اما هویّت نهایی او، که موجب تشخص او می شود، از طریق تعامل با گروههای اجتماعی به دست می آید (ربانی، ۱۳۸۱: ۸۱). مطهری هویّت اجتماعی را در چارچوب جامعه و امت جست وجو می کند. او از میان نظریات ارائه شده دربارهٔ اصالت جامعه یا فرد، نظریهای را قبول دارد که در آن هم به اصالت فرد و هم به اصالت جامعه تأکید دارد (مطهری، ۱۳۷۲: ۲۹۷). آگاهی فرد از این که عضوی از یک گروه یا جامعه است، نخستین گام در تکوین هویّت گروهی یا اجتماعی او به شمار می رود (ربانی، ۱۳۸۱: ۴۲۸).

هویّت ملّی از مباحثی است که اهمیت تاریخی و جامعه شناختی فراوان دارد. اهمیت تاریخی آن به این جهت است که اولاً این پدیده در فرایند زمان در جامعه شکل گرفته و از رویدادها و تغییر و تحولات جامعه تأثیر پذیرفته است. ثانیاً هر هویّتی که امروزه در جامعه و میان گروههای اجتماعی مشاهده می شود، برگرفته از جریانهای تاریخی ادوار مختلف است (زاهد،۱۳۸۴: ۱۲۹). هویّت ملّی، هویّتی اکتسابی است که فرد طی فرآیند جامعه پذیری از طریق خانواده، مدرسه و رسانه کسب می کند (شیخاوندی، ۱۳۷۹: ۱۳). هویّت ملی در پاسخ به کیستی و چیستی در سطح ملّی به وجود می آید (دیلمقانی،۱۳۹۵: ۲۶).

با گسترش شبکههای ارتباطی(اینترنت، ماهواره) و با توجه به از بین رفتن مرزهای بین جوامع، افراد تحت تأثیر فرهنگهای سایر ملل قرار گرفته و بدیهی است آن فرهنگها در تشکیل هویّت افراد مؤثر هستند. چنانچه امروزه ارتباطات فرهنگی به یک شبکهٔ عظیم فراملی تبدیل شده است (شایگان،۱۳۸۱). هویّت دینی را که نشاندهندهٔ احساس تعلق و تعهد افراد به دین است، می توان نوعی هویّت فراملی برشمرد. مارکس دین را به عنوان «قلب یک جهان



بیعاطفه» شناخته است (برینگبک ، ۲۰۱۸). هویّت دینی در جهان امروز بسیار گوناگون است و شامل ادیان الهی جهانشمول تا آئینهای دینی چون بودائیسم و هندوئیسم و نیز انواع باورهای دینی فرقهای است(احمدی، ۱۳۸۸: ۶۲). اثرات محافظتی دین بر سلامت عمومی در دهههای اخیر به خوبی شناخته شده است، به دلیل آنکه دین نشاندهندهٔ حمایت اجتماعی/ عاطفی، طرح شناختی یا باورهای معنوی است و می تواند توانایی یک فرد را برای مقابله با انواع تنشهای ناشی از وقایع ناگوار زندگی مانند بیماری، انحلال رابطه و مرگ یک فرد افزایش داده و رضایت زندگی را بالاتر ببرد(سوامن و همکاران، ۲۰۱۸). دین اسلام و هویّت اسلامی؛ فراتر از مرزهای کشور ما، در سایر کشورهای اسلامی نیز حاکم است و علاوه بر ملّت ایران، امت اسلامی در سرتاسر جهان را پوشش می دهد.

فرآیند هویّتیابی در عصر جدید تغییر شکل یافته است. در گذشته، مکان، در خلق هویّت اجتماعی افراد نقش کلیدی داشته است، به دنبال مدرنیته و بسط فناوری های نوین اطلاعاتی و ارتباطی مانند اینترنت، نقش مکان در شکل دهی به هویّت بسیار کمرنگ شد؛ چرا که رسانهها و فناوریهای ارتباطی قادر هستند فرد را از مکان خود جدا کنند و به فراتر از مکان جغرافیایی کشور خود و جهان پیوند بزنند. در نتیجه افراد با منابع هویّتیابی بیشماری مواجـه هسـتند و هویّتیابی شکل جهانی پیدا میکند(نوابخش و نیکوکار،۱۳۹۰: ۲). در هر حال می توان گفت شکل گیری هویّت جهانی به معنای نوعی خودفهمی انسان در چارچوب دهکدهٔ جهانی است. به عبارت دقیق تر، می توان گفت هویّت جهانی به معنای باور و وابستگی به فرهنگ و اجتماع واحد جهانی و احساس تعلق فرد به آن است(حاجیانی، ۱۳۸۸:۴۷۱).

# مبانی فلسفی هویّت ایرانی– اسلامی

قبل از توجه به مبانی هویّت ایرانی- اسلامی، لازم است ابتدا با هویّت ایرانی- اسلامی، ابعاد و مؤلّفههای آن آشنا شویم: هویّت ایرانی- اسلامی مجموعهای از نگرشهای مثبت نسبت بــه عوامل و الگوهای هویّتبخش و یکیارچهکننده در سطح کشور است که دارای مؤلّفههای 

<sup>1.</sup> Bregnbæk

<sup>2.</sup> Seomun



مرتبهٔ نخست دارای لایهای از هویّت ملّی ایرانی است که طی فرآیندی لایهٔ ایدئولوژیکی فراملّی اسلامی بر آن کشیده شده است و به تدریج با هم امتزاج یافتهاند، به طوری که از یکدیگر تفکیکناپذیر هستند(قیصری، ۱۳۸۶: ۴۸). درطی چهارده قرن همراهی تاریخ ایران و اسلام، هویّتی تلفیقی از ایران و اسلام پدید آمد که در آن هیچیک را نمی توان از دیگری منفک کرد. هویّت ایران بدون اسلام، به همان اندازه محال و تصورناپذیر است که بخواهیم هویّت اسلامی را بدون ایران تصور کنیم(شریعتی، ۱۳۶۱: ۱۳۶۶). ملّت ایران در طی تاریخ خود عناصر اصلی هویّت خود را پالایش کرده و در مواقعی هم که عنصری کارآئی خود را از دست داده آن را کنار گذاشته است. بدین گونه از تلفیق مؤلّفههای هویّت ایرانی با مبانی الهی اسلام، هویّت مستحکم تری با عنوان هویّت ایرانی – اسلامی ایجاد شده است.

در خصوص ابعاد هویّت ایرانی- اسلامی می توان در بعد اجتماعی، به احساس تعلق هرچه بیشتر افراد جامعه به نظام اجتماعی، در بعد تاریخی آگاهی افراد جامعه از تاریخ گذشته خود، در بعد جغرافیایی سرزمین مشترک ایران، در بعد سیاسی، عضویت افراد در یک نظام سیاسی و پذیرش ارزشها و قوانین جامعه، در بعد فرهنگی به زبان، میراث نیاکان و میراث تمدنی اشاره کرد (دایی زاده، ۱۳۹۴ : ۳۶-۳۵).

دربارهٔ مؤلفههای هویّت ایرانی، نظریات گوناگونی از طرف اندیشمندان ایس حوزه ارائه شده است، به عنوان مثال در حالی که بخشی از اندیشمندان در علوم جغرافیا بر مؤلفه سرزمین و تاریخ مشترک، به عنوان عناصر اصلی هویّت ملّی تأکید دارند، متفکّران حوزهٔ علوم سیاسی، ساختار سیاسی مشترک، دولت و ملّت و عالمان علوم اجتماعی زبان، دین و آداب و رسوم مشترک را به عنوان عنصر اساسی هویّت ملّی برمی شمرند (مجتهدزاده، ۱۳۸۴). از زبان و خط مشترک، پذیرش فرهنگها و زبانهای محلی، پرچم کشور، توجه به میراث فرهنگی و نفایس و مفاخر ملّی ایران و سرزمین مشترک به عنوان مؤلفههای هویّت ایرانی و از قرآن و سنّت، توسعه و تحکیم برادری اسلامی و تعاون عمومی بین مردم، دین اسلام و مذهب شیعه، توجه به امت اسلامی و اعتقاد به ولایت فقیه به عنوان مؤلفههای هویّت اسلامی می توان نام برد ( رهبری و همکاران، ۱۳۹۳: ۵۰).

بنابراین، می توان گفت مؤلفه های هویّت ایرانی - اسلامی عبارت هستند از: پـرچم ملّی، سرود ملّی، زبان ملّی، لباس ملّی، آثار ملّی، سرزمین ایـران و تعلق بـه آن، آداب و سـنّتهای



ایرانی، نژاد و اقوام ایرانی، خودکفایی، دشمنستیزی، میهن دوستی، مفاخر ادبی و شخصیتهای برجستهٔ ایرانی و اسلامی، خداشناسی، آخرتگرایی، معرفی اولیای دینی، معرفی قرآن و سنّت، اخلاقیات، احکام دینی، معرفی مراسم و مناسبتهای ایرانی و اسلامی، نمادهای ملّی و دینی و ولايت فقيه.

امروزه هویّت ملّی ایرانیان - همانطور که در اسناد بالادستی نظام جمهوری اسلامی ایـران آمده- از سه هویّت ایرانی، هویّت اسلامی و هویّت متجددانه شکل می گیرد(همان). هویّت ملّی و ایرانی، تعلق افراد به سرزمین و تاریخ ایران را بیـان مـیکنـد کــه ریشـــهای طــولانی مدت دارد و هویّت اسلامی نیز تعلقات دین را در بر میگیرد. برای تبیین چگونگی شکل گیری مفهوم هویّت ایرانی- اسلامی، لازم است به جریانهای فکری و تاریخی اشاره شود. بـهطور كلى چهار ديدگاه عمده وجود دارد:

- ۱. طرفداری از ناسیونالیسم ایرانی در ضدیت با اسلامیت و عربستیزی و تلاش برای یالایش زبان فارسی از واژگان عربی.
- ۲. طرفداری از آموزههای مارکسیستی توسط گروههای چپ و حزب توده، در این نگرش فرهنگ و هویّت ملّی تابعی از عنصر زیربنایی اقتصاد است و از اینرو مفهوم خلق، جایگزین ملّت شده است.
- ٣. ديدگاه هواداران جريان فكرى تجددگرايي كه طرفدار تقليد كامل از الگوهاي غربی هستند و هویّت ملّی را در غربی شدن به تمام معنا میدانند مانند تقیزاده.
- ۴. تأکید بر همزیستی سنت و تجدد و نوسازی بر اساس الگوهای دینی. معتقدان به این نظر شامل طیف گستردهای از علما و اندیشمندان اسلامی و روشنفکران مى شد كه مى توان از امام خمينى، جلال آل احمد، شريعتى و مطهرى به عنوان سرآمدان این جریان نام برد (برزگر،۱۳۷۹: ۱۳۹).

از مبانی فلسفی هویّت ایرانی - اسلامی می توان به موارد زیر اشاره کرد:

مراد از مبانی فلسفی؛ مبانی انسانشناختی، معرفتشناختی و ارزششناختی است، اگرچه این مبانی بخشهای مستقل خود را دارد، ولی در اینجا بحث مبانی با جهت گیری مفهوم هویّت و ارتباط بخشهایی از این مبانی با هویّت مطرح میشود.



## الف) مبانى انسانشناختى هويّت

مراد از مبانی انسان شناختی، آن دسته از گزاره های توصیفی - تبیینی مدلل دربارهٔ واقعیت وجود انسان است که از متون و معارف معتبر اسلامی استخراج شده اند. مفهوم انسان را می توان با هویّت یکسان گرفت، زیرا نمود انسان، هویّت اوست، به عبارتی انسان با هویّت تعریف می شود و معنا می یابد. بنابراین، مبانی انسان شناختی ارتباط موثقی با هویّت دارد.

انسان موجودی مرکب از دو حیثیـت در هـم تنیــده و مرتبـط جسـم و روح اسـت، و حقیقت انسان، روح او است. کمال و جاودانگی آدمی وابسته به کمال و بقای روح است. انسان علاوه بر داشتن جنبهٔ مادی(بدن)، دارای وجهی غیرمادی (روح) نیز است. از نگاه صدرالمتألهین نفس جوهری است که با حدوث بدن، حادث می شود ، به این معنا که نخست جسم انسان، سپس روح او آفریده می شبود؛ بـه بیـان دیگـر روح انسـان در بسـتر جسـم زاده می شود. به دلیل آن که روح انسان، غیرمادی( مجرد از خصوصیات مادی) و فناناپذیر است، حقیقت انسان محسوب می شود<sup>۲</sup>. مخاطب خداوند نیز، روح و نفس انسان است که از امر خداوند نشأت گرفته و حیاتش پس از مرگ در عالم برزخ و آخرت ادامه دارد. تکامل هویّت انسانی نیز در جهت رشد روح و نفسش است. انسان موجودی آزاد و صاحب اختیار است. ذات نامتعین انسان، به او امکان صیرورت در جهات مختلف هدایت و ضلالت را می دهد. ایـن امر نشان دهندهٔ آزادی آدمی و حرکت اختیاری اوست. علم و عقل نیز از مبادی آزادی و اختیار انسان محسوب می شوند. قرآن بر آزادی انسان و قدرت انتخاب او تأکید دارد بر آنسان در نظام هستی در عین حالی که محکوم جبر مطلق نیست، آزاد مطلق (رها از هرگونه قانون و قاعـده و تکلیف) نیز نیست، زیرا آزادی به معنای نفی کامل تأثیر علل و عوامل بیرونی و درونسی و نفسی قانون علیت بر اعمال آدمی و آثار آن نبوده، بلکه آزادی، مبنای اختیار و اساس هر گونه تکلیف و مسئولیت پذیری انسان است؛ چرا که بدون فرض آزادی، سخن از پاداش و عقاب به معنا است و اصولاً هرگونه تکامل هویّتی که برای انسان حاصل شود در اثر اعمال اختیاری و آزادانه آدمی است. آدمی می تواند از آزادی تکوینی، خویش را به آزادی حقیقی برساند، که، نفی اطاعت

١. نظرية جسمانيه الحدوث و روحانيه البقاء

۲. انعام، ۶۰ و سجده، ۱۰

٣. ابراهيم، ٣ و رعد، ١١ و غاشيه، ٢٢

٢. نهج البلاغه، حكمت ٧٨



هرآنچه غیر خدا آزادی حقیقی است'. بنابراین، انسان با نیروی آزادی، اراده و اختیار می تواند بهسوی حق تعالی و غایت هستی و جایگاه والای هویّت انسانی حرکت کند (مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۶۶ و رضایی اصفهانی، ۱۳۸۸).

انسان در تکوین و تحول هویّت ناتمام و پویای خود، نقش اساسی دارد. انسان با داشتن فطرت الهي بهعنوان زمينه و سرمايهٔ اوليه، در اثر تجربه هويّت مييابد. هويّت، واقعيتي تدریجی، انعطافیذیر و ناتمام است که با صیرورت و حرکت تکاملی انسان و حضور فعال او در صحنههای گوناگون شخصی و اجتماعی زندگی و در طی حیات دنیوی تکوین و تحول و در حیات اخروی تداوم و تکامل می یابد. بنابراین، تحقق و تحول هویّت بیش از هـر چیـز بـه جریان منحصر به فرد زندگی هر شخص، اراده و اعمال اختیاری خود او وابسته است. به عبارتی انسان «به منزلهٔ موجودی عامل»، با عمل (آگاهانه و اختیباری) خبود، در درک و تغییبر موقعیت و شکل دهی هویّت خود تأثیرگذار است. در دیدگاه قرآن، انسان به عنوان موجودی در نظر گرفته شده که خود منشأ عمل (یعنی هر گونه فعل اختیاری)خویش است و با همین عملها، هويّت خود را رقم ميزند(باقري،١٣٨٧).

همانطور که ذکر شد هویّت اَدمی، دو وجه فردی و جمعی دارد. وجه فردی به دلیل بهرهمندی انسان از عقل، فطرت، اراده و اختیار، او را از مقهور شدن در جمع دور می کند و وجه جمعی، او را در جریان پیوند و داد و ستد با دیگران و احساس همهـویّتی بــا آنهــا قــرار می دهد، ولی این داد و ستد، به نحوی است که ارادهٔ آدمی از او سلب نمی شود. هویّت جمعی دارای انواع و لایه های مختلف است که این انواع در شخص واحد در عین تمایز نسبی، همپوشی نیز دارند. مهمترین انواع هویّت در وجه فـردی عبـارت هسـتند از: هویّـت اخلاقـی، هویّت فیزیکی و هویّت اعتقادی و در وجه جمعی عبارت هستند از: هویّت جهانی، هویّت دینی امذهبی، هویّت ملّی، هویّت قومی، هویّت خانوادگی، هویّت جنسی اجنسیّتی و هویّت حرفهای. بنابراین، هویّت، حقیقت واحدی در عین کثرت است(تقفی،۱۳۸۹:۳۷).

١. نهج البلاغه، نامه٣١ ٢. اليّ الله المصير



## ب) مبانی معرفتشناختی هویّت

منظور از مبانی معرفت شناختی، بخشی از مهم ترین گزاره های توصیفی و تبیینی دربارهٔ شناخت آدمی و حدود و ثغور آن است. از آنجائیکه معرفت و شناخت انسان، منشاء تکوین و تحول هویّت انسان است و معرفت شرط لازم برای شکل گیری هویّت است، لذا می توان گفت مبانی معرفت شناختی با هویّت ارتباط تنگاتنگ دارند و در سایهٔ شناخت و معرفت است که انسان هویّت می یابد.

انسان توانایی شناخت هستی و درک موقعیت خویش در آن را دارد. دعوت حق به شناخت، با اشاره به پدیده های آفاقی و انفسی، نشان از قدرت بشر برای شناخت ابعاد مختلف هستی دارد . در سراسر قرآن بارها با مفاهیم مختلفی چون تفکّر، تدبر، نظم، علم، بصر و لب، بر وجود این توانایی در انسان تأکید شده است (طباطبایی،۱۳۸۶، ج ۳).

منابع شناخت آدمی متعدد و معرفت انسان دارای مراتب و سطوح مختلف است. در باب اقسام معرفت، به طور کلی می توان از دو نوع معرفت سخن گفت؛ یکی معرفت بدون واسطهٔ صورت و مفهوم، که وجود واقعی و عینی برای عالم دارد و یکی معرفت با واسطه که در آن مفهوم ذهنی واسطهٔ بین عالم و معلوم قرار می گیرد؛ معرفت نبوع اول را حضوری و دومی را حصولی می نامند(مصباح یزدی،۱۳۸۱، ج ۱: ۱۷۱) معرفت حصولی شامل سه مرتبهٔ حسی، خیالی و عقلی است. انسان برای دستیابی به معرفت و هویّت خود، راهها و منابع گوناگونی شامل: حواس (ظاهری و باطنی)، استدلال، شهود و مکاشفه و تکیه بیر آراء و اخبیار معتبر در اختیار دارد. حس فراگیرترین ابزار معرفت است، اما شناختهای برآمده از حواس ظاهری، حصولی و جزئی هستند و محدودیت زمانی و مکانی دارند. در معرفت حضوری مانند شهود یا مکاشفه، واقعیتی بدون واسطه و به شکل حضوری به ادراک انسان درمی آید. از جمله شناختهای شهودی می توان به مواردی نظیر معرفت به خود، معرفت به توانائیهای درونی خود (اعم از ادراکی و تحریکی)، معرفت به حالتهای روانی و در کل معرفت به هویّت خود (اعم از ادراکی و تحریکی)، معرفت به حالتهای روانی و در کل معرفت به هویّت خود (اعم از ادراکی و تحریکی)، معرفت به حالتهای روانی و در کل معرفت به هویّت خود (اعم از ادراکی و تحریکی)، معرفت به حالتهای روانی و در کل معرفت به هویّت خود (اعم از ادراکی و تحریکی)، معرفت به حالتهای روانی و در کل معرفت به هویّت خود اشاره کرد (مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۷۰).

یکی از وجوه امتیاز انسان، عقل اوست ً؛ عقلورزی، ممیز نفس انسانی از نفس حیـوانی و

۱. بقره،۷۳ و اعراف ۱۶۹

۲. ده. ۲



نباتی است. تعقل (در معنای جامع آن) مشتمل بر رمزگشایی از ذات واقعیت و رمزگذاری واقعیت (بیان آن در قالبهای جدید) است. انسان توانایی تعقل (عقل ورزی) در مقـام نظـر و عمل را دارد. عقل قادر است هم در دو حوزهٔ ادراكات نظري (يعني شناخت واقعيتها و هستها) و ادراكات عملي (يعني شناخت خوب و بدها، يا بايد و نبايدها) و هم در مقام التزام عملی (اراده و عمل) به لوازم ادراکات نظری و عملی خود وارد شود(مصباح یزدی،۱۳۸۱: ۹۶). تعقل در شناخت حقیقت هستی، کسب هویّت اصیل و سعادت جاوید نقش اساسی دارد. قرآن دستیابی به سعادت جاودانه را به ایمان و عمـل مشـروط مـیکنـد کـه هـر دو مبتنـی بـر تعقل هستند.

شناخت آدمی با موانع و محدودیتهایی همراه است، از یک سو این شناخت به قدر توان فرد رخ می دهد و هر انسانی به قدر توان و استعداد خود از این معارف بی کران بهره می گیرد. از سوی دیگر، عقل بشر قادر نیست که به بسیاری از حقائق هستی (نظیر درک کنه ذات اقدس الهي) پي ببرد. همچنين موانع فراواني در مسير شناخت انسان (نظير لجاجت، سطحينگري، پندارگرائی، شخصیتگرائی، تقلید کورکورانه، غرور و استبداد رای) وجـود دارد(مبـانی نظـری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۷۶ و ویسی، ۱۳۹۲). دستیابی به هویّت رشد یافته مشروط به شناخت صحیح و عمل بر اساس آن است. بنابراین، رفع موانع شناخت و کسب شناخت صحیح، در تکوین و تکامل هویّت مؤثر خواهد بود.

# ج) مبانی ارزششناختی هویّت

مقصود از مبانی ارزش شناختی تبیین ماهیت ارزش ها، نحوهٔ درک و اعتباربخشی آن ها است. استفاده از قوهٔ اختیار آدمی در شکل دهی هویّت، منوط به انتخاب آگاهانـه معیارهـا و در پرتـو ارزش گذاری امکانیذیر می شود. برای حسن استفاده از حرکت ازاد و اختیاری انسان، نخست باید به انتخاب و التزام آگاهانه و ارادی اقدام کرد. اسلام علاوه بر اینکه آزادی تکوینی انسان را به رسمیت می شناسد، او را به مرتبهای برتر یعنی کسب آزادی حقیقی یا به بیان دیگر به آزادگی و رهایی از بند هواهای نفسانی دعوت میکند. انسان اگر از بند هواهای نفسانی رهایی نیابد، قادر نخواهد بود بر خود تسلط یافته و خودش هویّت و سرنوشت خود را بسازد (مبـانی



نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۱۰۱).

اعتبار ارزشها از طریق عقل، فطرت و دین معلوم می شود؛ معیار ارزش، حسن و قبح عقلی است، یعنی عقل می تواند ملاک اصلی خوبی و بدی افعال اختیاری آدمی باشد، اما همیشه عقل آدمی نمی تواند مصادیق معیارهای حسن و قبح و موضوعات احکام ارزشی را تشخیص دهـد. در این موارد وحی و تعالیم دین، بشر را با آن حقائق آشنا میکند. بنـابراین، دیـن و عقـل و فطـرت در صدور احکام ارزشی مؤید همدیگر هستند و هیچگاه در مقابل هم قـرار نمـیگیرنـد و در تکـوین و تحول هویّت نقش دارند(مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۸۲ و موسوی، ۱۳۹۰).

سلسله مراتب ارزشها با غایت زندگی ارتباط دارند و همهٔ انسانها به دنبال کسب سعادت جاوید و قرب الی الله به عنوان غایت زندگی و غایت هویّت انسانی هستند. هدف اساسی زندگی انسانی دستیابی به آسایش و جاودانگی(سعادت) و غایت نهایی هویّت انسانی، قـرب الى الله است. تعبير «بهشت» كه حاوى معنايي گسترده از آسايش، جاودانگي و لـذت لقـاء الله است، در نگرش اسلامی اهمیت و جایگاه ویژهای را به خود اختصاص داده است. مراد از قرب نیز، نزدیکی زمانی و مکانی نیست، بلکه مقصود از آن رابطهای حقیقی و اختیاری بین انسان و خدا است؛ به این ترتیب که روح انسان در اثر ایمان و اعمال صالح، رابطهٔ وجودی خاصی با خدای متعال برقرار کرده و در اثر این رابطه جـوهر نفـس انسـان و هویّـت انسـانی كامل تر مى شود و هر قدر كمال هويّت بيشتر شود، لذائذ آن نيز بيشتر خواهد شد. البته قرب به خدا امری ذو مراتب است، یعنی هر یک از انسانها براساس میزان و کیّفیت اعمال خویش در پیشگاه خداوند، دارای درجه یا درجاتی است. شرط اصلی قرب الی الله، اثبات توحید در همهٔ مراتب و ابعاد زندگی انسان است. این اثبات باید در اندیشه، باور، میل، اراده و عمل آدمی تــا حد شكل گيري صفات شخصيتي و بالاخره تكوين هويّت يكپارچه (توحيدي) در تمام ابعاد فردی و اجتماعی حیات آدمی ظهور یابد. حیات طیبه، وضع مطلوب زندگی بشر در همهٔ ابعاد و مراتب، براساس مبانی و معیارهای الهی است که تحقق آن باعث دستیابی به غایت زندگی یعنی قرب الی الله خواهد شد. تحقق حیات طیبه همهٔ ابعاد فردی و جمعی زندگی انسان را در برمی گیرد. اگرچه حیات طیبه مفهومی یکپارچه و کلی است، اما در بردارندهٔ شئون متعددی است که در ارتباط و تعامل با همدیگر، این مفهوم پویا و متکامل را محقق میکنند(مبانی نظری سند تحول بنیادین، ۱۳۹۰: ۹۸–۹۰).

#### روش

این پژوهش برای پاسخ به سؤال اول؛ تبیین مبانی فلسفی هویّت ایرانی- اسلامی از روش كيّفي؛ توصيفي - تحليلي با بهره گيري از اسناد و متون موجود، استفاده كرده و براي پاسخ به سؤال دوم؛ آسيبشناسي مؤلِّفه هاي هويّت ايراني - اسلامي در دانشجو معلمان از روش كمّي؛ پیمایشی بهره برده است. جامعهٔ ایس تحقیق کلیهٔ دانشجو معلمان پسر و دختر دانشگاه فرهنگیان شهر تهران بوده است که جمعاً حدود ۲۸۳۳ نفر بودند که ۱۷۸۶ نفر دختر و بقیه پسر بودهاند. با توجه به تعداد جامعهٔ تحقیق و جدول مورگان، تعداد نمونه ۳۳۸ نفر مشخص شد که با گرد کردن رو به بالای اعداد، تعداد ۳۴۸ نفر در این پاژوهش شرکت کردند و نمونه گیری به صورت تصادفی طبقهای انجام شد.

در ساخت پرسشنامه، در تعدادی از گویهها، از پایاننامهٔ غلامرضا محمدی و فرهاد خاوری (که روایی و اعتبار پرسشنامههای آنها تأیید شده بـود) اسـتفاده شــده اســت، لـیکن چــون در يژوهش حاضر، مؤلّفهها و گويهها بايد از مباني فلسفي هويّت ايراني - اسلاميمشتق ميشد، لذا اكثر گويه ها را محقق اضافه كرده است. سؤال هاى پرسشنامه از مبانى هستی شناختی(انسان شناختی)، معرفت شناختی و ارزش شناختی و ادبیات تحقیق گرفته شدهانــد و از آنجا که مبانی فلسفی تفکیک پذیر نیستند، سعی شده است گویهها بر اساس نزدیکی بــه مبانی و اینکه گویهها با کدام مبانی هماهنگی و همخوانی بیشتری دارند، در مجموعه آن مبنا گنجانده شوند. پرسشنامه حاوی ۵۳ گویه است که در مبانی فلسفی فوق جای گرفتهاند. برای روایی محتوای کیّفی این پرسشنامه، از نظر ۱۶ نفـر از اسـاتید و متخصصــان فلســفهٔ تعلــیم و تربیت، علوم تربیتی و علوم اجتماعی استفاده شده است. روایی محتوای کمّی (CVR) گویههای پرسشنامه نیز محاسبه و با کسب عدد بیش از ۰/۴۹، روایی محتوایی آنها تأیید شد. روایی سازهای نیز با استفاده از آزمون تحلیل عاملی انجام شد و بیانکنندهٔ آن بود که پرسشـنامه از یک عامل اصلی هویّت ایرانی–اسلامی اشباع شده است که ارزش ویژهٔ آن ۱۴/۹۸۸ است و واریانس ۲۸/۲۷۹ را پیش بینی می کند.

اعتبار (به معنای همسانی درونی) پرسشنامه به روش آلفای کرونباخ محاسبه شـد. ضـرایب اعتبار، برای هر یک از مبانی سه گانهٔ انسانشناختی، معرفتشناختی، ارزششناختی و کل به ترتيب ۸/۰، ۱/۸۰، ۱/۸۰، ۱/۸۰ است. لذا چون اعتبار محاسبه شده بالاتر از ۱/۷۰ است،



می توان از پرسشنامهٔ مذکور برای سنجش هویّت ایرانی - اسلامی در کارهای پژوهشی استفاده کرد. برای توصیف نمونه از شاخصهای آمار توصیفی مانند میانگین '، میانه '، نما"، واریانس ، انحراف استاندارد ، نمودارهای ستونی ، دایرهای استفاده شده و برای تجزیه و تحلیل مبانی فلسفی و گویه های پرسشنامه، آزمون تی تک نمونه ای به کار برده شد.

در پاسخ سؤال اول؛ مبانی فلسفی مؤلفههای هویّت ایرانی - اسلامی در سه مبنای انسان شناختی، معرفت شناختی و ارزش شناختی تبیین شد. در پاسخ به سؤال دوم پژوهش از دو بخش کمک گرفتهایم: در بخش اول ویژگیهای نمونه مورد مطالعه بررسیی شده است و در بخش دوم با بررسی نتایج حاصل از پرسشنامههای تکمیل شده، پاسخ سؤال ارائه شده است. بخش اول: بررسی ویژگیهای نمونهٔ مورد مطالعه؛ نگاهی به یافتههای توصیفی گروههای

در گام اول در جدول ۱، جنسیّت افراد نمونه بررسی شده است

مورد بررسی بود.

جدول ١: جنسيّت افراد

| Y    | M     | فراواني |
|------|-------|---------|
| درصد | تعداد | جنسيُت  |
| 48   | 179   | مرد     |
| 84   | 777   | زن      |
| */*/ | ٣٤٨   | مجموع   |

ربال حامع علوم التاتي

در جدول ۲ درصد شرکتکنندگان از لحاظ سال ورود ارائه شده است.

- 1. Mean
- 2. Median
- 3. Mod
- 4. Variance
- 5. Std. Deviation
- 6. Bar Chart
- 7. Pie Chart



جدول ۲: سال ورود افراد

| 1 - >        | تعداد | فراواني |          |  |  |
|--------------|-------|---------|----------|--|--|
| درصد         | عداد  |         | سال ورود |  |  |
| ۳۹/۵         | ١٣٧   |         | سال ۱۳۹۳ |  |  |
| 11/٢         | ٣٩    |         | سال ۱۳۹۴ |  |  |
| <b>Y</b> A/V | ١     |         | سال ۱۳۹۵ |  |  |
| ۲۰/۶         | ٧٢    |         | سال ۱۳۹۶ |  |  |
| ١            | 747   |         | مجموع    |  |  |

در جدول ۳ به تفکیک رشتهٔ تحصیلی افراد نمونه مورد بررسی، ارائه شده است.

جدول ٣: رشتهٔ تحصیلی افراد

|      |       | 7/1/        |
|------|-------|-------------|
| درصد | تعداد | فراوانی     |
| 4./7 | 141   | علوم انساني |
| 19/8 | ۶۷    | علوم تربيتي |
| 4./1 | 14.   | علوم پایه   |
| 1    | ۲۴۸   | مجموع       |

بخش دوم: پاسخ به سؤال دوم و بررسی و تحلیل دادههای حاصل از پرسشنامه و بررسی و ارزیابی مبانی سهگانهٔ مؤلّفههای هویّت ایرانی- اسلامی بود.

برای بررسی دقیق، نمرهٔ میانگین حاصل از ترکیب سؤالات مربوط به این مبانی بررسی شد. دامنهٔ تغییر نمرات ۱ – ۵ تعیین شده بود و میانگین نمره برای انسان شناختی ۴/۱۸، برای معرفت شناختی ۴/۱۶ و برای ارزش شناختی ۴/۳۶ محاسبه شده است.

در جدول ۲، وضعیت مبانی سه گانه به عنوان مبانی فلسفی هویّت ایرانی- اسلامی در دانشگاه فرهنگیان، توصیف شده است.



#### جدول ۴: وضعیت مبانی فلسفی هویّت ایرانی - اسلامی افراد

| دامئة تغييرات از<br>كمينه تا بيشينه | كمينه و بيشينه ميانگين جامعه بــا | فاصله اطمینان ۹۵٪ | خطای استاندارد میانگین | انحراف استاندارد | محادوده تغییرات<br>(دامنه تغییرات) | بيشيئه | کمینه | مانگين<br>مانگين | تعذاد | ai-y        |
|-------------------------------------|-----------------------------------|-------------------|------------------------|------------------|------------------------------------|--------|-------|------------------|-------|-------------|
| •/1                                 | 4/17                              | 4/74              | ٠/٠٢۵                  | •/47             | ٣/٣٧                               | ۵      | 1/8   | 4/17             | ٣۴٨   | انسانشناختي |
| •/1                                 | 4/11                              | 4/7.              | •/•74                  | •/40             | ٣/١٩                               | ۵      | 1/٨1  | 4/19             | 747   | معرفتشناختي |
| •/1                                 | 4/4.                              | 4/41              | ٠/٠٢۵                  | •/4٧             | ٣/•۶                               | ۵      | 1/94  | 4/49             | 447   | ارزششناختي  |

میانگین مبنای انسان شناختی در نمونهٔ مورد بررسی، برآورد نقطهای ۱٬ ۴/۱۸ از مقدار نههایی ۵ است که برآورد فاصلهای آن در جامعهٔ مورد نظر (با اطمینان ۹۵درصد) در بازهٔ (۴/۱۳ تا ۱۴/۲۳) قرار می گیرد، میانگین مبنای معرفت شناختی در نمونهٔ مورد بررسی، برآورد نقطهای ۱٬ ۴/۲۳ از مقدار نهایی ۵ است که برآورد فاصلهای آن در جامعهٔ مورد نظر (با اطمینان ۹۵درصد) در بازهٔ (۴/۱۱ – ۴/۲۰) قرار می گیرد و میانگین مبنای ارزش شناختی در نمونهٔ مورد بررسی، برآورد نقطهای ۴٬۳۶ از مقدار نهایی ۵ است که برآورد فاصلهای آن در جامعهٔ مورد نظر (با اطمینان ۹۵درصد) در بازهٔ (۴/۲ – ۴/۴۱) قرار می گیرد، این اعداد بدان معنا است که با اطمینان ۹۵درصد می توان بیان کرد که بر اساس گزارش جامعهٔ مورد بررسی، وضعیت مؤلفههای مبانی سه گانه به گونهای است که نشان می دهد دانشجو معلمان به هویّت ایرانی – اسلامی دست یافتهاند. بدین معنی که با احتساب خطاهای احتمالی نمونه گیری و دیگر خطاها، حداقل نمرهٔ ارزیابی مبانی سه گانهٔ انسان شناختی، معرفت شناختی و ارزش شناختی از دید دانشجو معلمان به ترتیب عدد ۱۴/۲۱ اسات و مقدار تربیب عدد ۱۴/۲۱ ۱۴٬۲۰ است و مقدار کمینه نیز از حد مقر ر بالاتر است.

<sup>1.</sup> Point estimate

<sup>2.</sup> Interval estimate

<sup>3.</sup> Point estimate

<sup>4.</sup> Interval estimate

<sup>5.</sup> Point estimate

<sup>6.</sup> Interval estimate



برای تحلیل دادهها، از آزمون t تک نمونهای استفاده شد. نتایج آزمون به شرح زیر بوده است: فرضیهٔ پژوهش: میزان تطابق دیدگاههای انسانشناختی، معرفتشناختی و ارزششناختی دانشجومعلمان با هویّت ایرانی- اسلامی، بالاتر از حد میانگین است. از نظر آماری زمانی مى توان فرضيهٔ پژوهش را پذيرفت كه نمرهٔ موافقتي كه دانشجومعلمان به سؤالات دادهاند، بیشتر از مقدار میانگین طیف ارزشی مورد بررسی(عدد ۳) باشد. بهمنظور بررسی این فرضیه از آزمون t تک نمونهای استفاده شد که نتایج آن در جدول۵ مشاهده می شود.

جدول۵: بررسی فرضیهٔ بالا بودن میانگین بهدست آمده با میانگین مورد نظر

| وضعیت<br>فرضیهٔ آماری | Sig(P)<br>بەدىست آمدە | حد<br>معناداری | خطای انحراف<br>از میانگین | انحراف<br>معيار | میانگین | نتايج<br>ابعاد |
|-----------------------|-----------------------|----------------|---------------------------|-----------------|---------|----------------|
| رد                    | */***                 | •/•۵           | ٠/٠٢۵                     | •/*             | 4/17    | انسانشناختي    |
| رد                    | •/•••                 | •/•۵           | •/•۲۴                     | •/40            | 4/18    | معرفتشناختي    |
| رد                    | */***                 | •/•۵           | •/•٢۵                     | •/4٧            | 4/48    | ارزششناختي     |

همانطور که در جدول ۵ مشاهده می شود، Sig بهدست آمده از مقدار حد معناداری کوچکتـر است(۰/۰۰ > ۰/۰۰)؛ این نتیجه نشان دهندهٔ آن است که با اطمینان ۹۵در صد فرضیهٔ صفر، مبنی بر نبود اختلاف معنادار بین میانگین های محاسبه شده (۴/۱۸، ۴/۱۶، ۴/۲۶) و میانگین فرضی طیف لیکرت(عدد ۳)، رد شده است. بنابراین، با توجه به مقدار میانگین های محاسبه شدهٔ فوق، می توان گفت که دستیابی دانشجومعلمان به میزانیی از مؤلّفه های ابعاد سهگانهٔ انسان شناختی، معرفت شناختی و ارزش شناختی حاصل شده است. البته این بدان معنا نیست که دستاورد مذکور در همهٔ مؤلفههای یا گویههای مورد بررسی ابعاد سه گانه، دارای امتیاز یکسان بوده است، اما به دلیل آنکه عدد و رقم گویای واقعیت بطن جامعه نیست، ملاک منطقی پژوهش ما این گونه است که هرچه پاسخ گویهها از عدد ۴ بزرگتر و به عدد ۵ نزدیکتر باشد، حد مطلوب و کمتر از عدد ۴، نامطلوب در نظر گرفته شود. با توجه به این منطق، در تحلیل گویه به گویهٔ پرسشنامه که روشهای فوق تک به تک برای آنها انجام شد، تعدادی از گویههای دربرگیرندهٔ مؤلّفههای خودکفایی، آثـار ملّـی، تعلـق خـاطر بـه مـیهن، لبـاس ملّـی و اخلاقیات دارای آسیب بودند (جدول ۶).



جدول ٤: وضعيت گويه ها و مؤلّفه هاى داراى آسيب هويّت ايرانى اسلامى دانشجو معلمان

| پی    | مقدار          | میانگین     | مؤلفه       | گویه پرسشنامه                                  | ردیف |
|-------|----------------|-------------|-------------|------------------------------------------------|------|
| مقدار | آزمون تى       | ٠٠٠٠ - ١٠٠٠ |             | حويه پر                                        |      |
| •/••• | -٧/9۴٧         | ٣/۴٩        | لباس ملّی   | پیروی از پوشش های مدل غربی را میپسندم.         | ١    |
| •/••• | -1/114         | ٣/۴٣        | تعلقخاطر    | خیلی وقتها به خود می گویم ای کاش که در ایران   | ۲    |
| ,     |                | .,,,,       | به میهن     | به دنیا نیامده بودم.                           | ·    |
| •/••• | -17/889        | 7/94        | آثار ملّی   | به آثار تاریخی جهان بیش از آثار تاریخی ایران   | ٣    |
| ,     | ,,,,,          | .,          | ۰۰۰ ر       | علاقمندم.                                      |      |
| •/••• | <b>−</b> ۵/۲۶• | ٣/۶۶        | اخلاق       | ظاهر شدن با آرایش در جامعه وجههٔ اجتماعی مرا   | *    |
| ,     | 20,            | .,          | اسلامي      | تخریب مینماید.                                 |      |
|       |                |             | اخلاق       | در صورت بروز مشکلات در دانشگاه، مانند مشکل     |      |
| •/••• | ۵/۰۲۴          | ٣/٧٢        | اسلامي      | در سامانهٔ آموزشی یا سامانهٔ تغذیه، جهت رفع    | ۵    |
|       |                |             | ٥           | مشکل صبوری و همکاری میکنم.                     |      |
| •/••• | -10/·V9        | Y/9V        | تعلقخاطر    | زندگی در خارج از ایران برایم دلپذیرتر است.     | ۶    |
|       |                |             | به میهن     |                                                |      |
|       |                |             | استقلال و   | در خرید، کالای ایرانی را به خارجی ترجیح داده و |      |
| •/••• | -1/994         | ٣/٣٨        | خودكفايي    | از مزایای احتمالی کالای خارجی                  | ٧    |
|       |                |             | مو و د - یی | چشمپوشي ميکنم.                                 |      |

#### بحث و نتیجه گیری

تحولات رخ داده در دهههای اخیر، نظیر جهانی شدن و ورود به عصر اطلاعات، به صورتهای مختلف هویّت ملّی کشورها را تحت تأثیر قرار داده است. نسل جوان کنونی، به ویژه قشر دانشجو، در برابر بحرانها و چالشهای عظیم اقتصادی- اجتماعی- فرهنگی و هجمهٔ تبلیغاتی سامانههای ارتباطی- اطلاعاتی کشورهای غربی قرار گرفته است. از ایسررو تثبیت و تقویت هویّت جوانان جامعه، انسجام و اقتدار ملّی را به همراه خواهد داشت. در ایس پژوهش، جامعهٔ هدف دانشجومعلمان دانشگاه فرهنگیان انتخاب شدند که معلمان آینده ایس مرز و بوم هستند تا با آسیبشناسی و تقویت هویّت ایرانی-اسلامیآنها، گامی در جهت تقویت هویّت جوانان تحت تعلیم آنها برداریم. یافتههای این تحقیق نکات مختلفی را نشان می دهد که هم گویای برخی ضعفها و هم منعکس کنندهٔ پارهای از موفقیتها در مؤلفههای هویّت ایرانی-اسلامیاشاره شد: حقیقت انسان،



روح اوست و هویّت انسان در جهت رشد روح انسان تکامل مییابد. انسان با آزادی و اختیــار خود، به جایگاه والای هویّت خویش دست می یابد. انسان در شکل دهمی هویّت خود با شناخت، باور، اراده و عمل خویش نقش اساسی ایفا میکند. انسان با عقل ورزی خود، می تواند هستی و هویّت خود را بشناسد که در این راه، از منابع گوناگون بهره گرفته و با موانعی روبــرو خواهد بود که با رفع موانع شناخت، هویّت انسان تکامل می یابد. انسان در انتخاب ارزش ها، آگاهانه عمل می کند و اعتبار ارزشها از طریق عقل، فطرت و دین تعیین می شود و با اتکا به آنها دستیابی به هویّت اصیل، محقق میشود. ارزش غایبی هویّت هر انسانی در میزان دسـتیابی به قرب الى الله است كه در سايهٔ حيات طيبه محقق خواهد شد. حيات طيبه كليهٔ شئون زندگي انسان را در برمی گیرد. در خصوص آسیبها و ضعفهای دانشجومعلمان در مؤلفههای هویّت ایرانی- اسلامی، می توان نتیجه گرفت بهرغم اینکه در مبانی فلسفی انسان شناختی، معرفتشناختی و ارزششناختی آسیبی مشاهده نشد و دستیابی دانشجومعلمان به ۸۵ درصد از مؤلّفههای مبانی سه گانه فلسفی؛ انسان شناختی، معرفت شناختی و ارزش شناختی حاصل شده، اما در تحلیل آماری گویهها، در هفت گویه که در بردارندهٔ مؤلّفههای تعلق به میهن، آثار ملّی، لباس ملّی، خودکفایی و اخلاقیات است، نیاز به تقویت در دانشجومعلمان احساس می شود. یافتههای این پژوهش با یافتههای باقری و زارعیان(۱۳۹۲) و محمدبخش و همکاران(۱۳۹۰) و کاوسی و حسینزادگان(۱۳۹۰) همخوانی دارد، زیرا از عوامل ایجاد آسیب در هویّت ایرانمی – اسلامی دانشجومعلمان؛ فضای مجازی، رسانههای خارجی و جهانی شدن را برشمردیم و این عوامل بر مؤلّفه های لباس ملّی، آثار ملّی، تعلق خاطر به میهن و خودکفایی دانشجومعلمان تأثیر گذاری منفی داشتند.

محدودیت در پاسخدهی دانشجومعلمان به سؤالات پرسشنامه بهدلیل ترس از فرایند گزینش و روند استخدامی آنها و زمانبر بودن مطالعه و محدودیت در نمونهگیری جامعهٔ مورد پــژوهش، بــهدلیــل پراکنــدگی جغرافیــایی پــردیسهــای دانشــگاه فرهنگیــان را مــیتــوان از محدودیتهای این پژوهش برشمرد. در پایان راهکارهای ذیل برای رفع یا کاهش اَسیبها يىشنهاد مى شود:

-برخی از دانشجو معلمان در خصوص هو یّت زن دچار بداندیشی هایی هستند، لـذا لازم است نظام سیاسی- اجتماعی جامعه با درونی کردن ارزشهای حقیقی زنان از طریق



سیاستگذاریهای درست و عملکرد معقولانه نهادهای خانواده، همسالان، مذهب، آموزش و پرورش، رسانه و ... جایگاه و ارزش واقعی زنان را به دانشجومعلمان نشان دهند.

- در کشور از حوزهٔ فرهنگ، از جمله آثار ملّی، لباس ملّی، تعلقات به میهن، نباید غفلت شود و باید در تقویت عرصهٔ فرهنگی نهایت تلاش را کرد. این امر با اختصاص بودجهٔ فرهنگی بیشتر، تقویت زیرساختهای فرهنگی، اشاعهٔ فرهنگ ایرانی از طریق مطبوعات و رسانههای مجازی، سینما، تئاتر، موسیقی و سایر هنرهای مرسوم در جامعه صورت پذیرد.

- باید آمــوزش دانشجویان به عنوان شهروندان مسلمان و وظیفه شناس، مسئولیت پذیر و متعهد، طوری باشد که به آنها بیاموزد که نه تنها نگاه نقادانه داشته باشند، بلکه با تفکّر خلّاق خویش بتوانند راه حلی برای رفع مشکلات بیابند. این نوع آموزش، به عنوان محوری ترین اصل آماده سازی دانشجویان در مواجهه با مشکلات زیادی است که در زندگی روزمره خود با آن مواجه می شوند.

- تشکیل جلسات آگاهی بخشی، به طوری که به دانشجو معلمان آگاهی داده شود، حمایت از تولیدات داخلی، حمایت از جامعهٔ ایرانی، توسعه و پیشرفت کشور است که باعث رسیدن به خودکفایی، توسعه، ایجاد اشتغال و فرصت های شغلی و کاهش بیکاری می شود.

- تشویق و ترغیب دانشجویان به تحقیق و پــژوهش در حــوزهٔ شــناخت هویّــت ایرانــی و اسلامی

- پیشنهاد می شود در تعریف برنامه ها و فعالیت های فرهنگی، اجتماعی و سیاسی، بدین گونه عمل شود که نیاز سنجی به روز دانشجویان در حوزه های محلی، قومی، طبقه ای، ملّی و بین المللی انجام شده و با بهره گیری از تجارب کارشناسان و متخصصان امور فرهنگی، ادبی، تاریخی، هنری به سمت تولید محتوای مناسب در قالبهای جذاب مانند کارگاههای مفید دینی و فرهنگی، همایش ها، تهیه و تولید برنامه های جذاب از جمله سخنرانی، فیلم مستند، کرسی های آزاداندیشی، جلسات پرسش و پاسخ متناسب با سلیقهٔ جوانان پیشروند.

- با توجه به یافتههای تحقیق پیشنهاد می شود که منابع درسی دانشجومعلمان در دانشگاه فرهنگیان تأکید بیشتری بر مؤلفههای هویّت ایرانی - اسلامی به ویژه مؤلفههای دارای ضعف این پژوهش داشته باشند.

- لازم است همهٔ مسئولان دولتی، آگاهانه به تلاشمی هماهنگ، در جهت تعمیق هویّت

ایرانی- اسلامی دانشجویان اقدام کنند و موضوعات دینی باید به گونهای برای دانشجویان ارائه شود که آنها احساس کنند، امور مذهبی در زندگی اجرایی است و تنها از طریق موعظه بـدان توجه نشود و عقاید و آراء دینی بـه صـورت هماهنـگ و هـدفدار بـه آنهـا عرضـه شـود و مسئولان خود عامل به فرامین دینی باشند.

#### منابع

احمدی، حمید.، راشدمحصل، محمدتقی و بیات، کاوه( ۱۳۹۵). هویّت ایرانی در گسترهٔ تـاریخ اجتماعی ایران. فصلنامه نقد کتاب، ۱۳(۱۱): ۲۴-۱۹.

احمدی، حمید(۱۳۸۸ ). *بنیادهای هو یّت ملّی ایرانی*. تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و

اسپرهم، داوود (۱۳۹۴). مولانا و هویّت انسانی. کهن نامه ادب پارسی، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ۶(۴):۲۰-۱.

اسمیت آنتونی، دی(۱۳۸۳). ناسیونالیسم: نظریه، ایا دئولوژی، تاریخ. ترجمهٔ رضا خلیلی و منصور انصاری، تهران: مؤسسهٔ مطالعات ملّی.

باقری دولتآبادی، علی و زارعیان جهرمی، فرج الله(۱۳۹۲). تأثیر فضای مجــازی بــر هویّــت و همبستگی ملّی. فصلنامه مطالعات راهبردی بسیج،۱۶(۶۰):۱۴۹–۱۴۹.

باقرى، خسرو(١٣٨٧). هويّت علم ديني: نگاهي معرفت شناختي به نسبت دين با علـوم انساني. تهران: فرهنگ و ارشاد اسلامي.

برزگر، ابراهیم (۱۳۷۹). صراط، ضابطهٔ هویّت در اندیشهورزی امام خمینی(ره). مطالعات ملّی،

ثقفی، محمد و میرمحمدی، داود(۱۳۸۹). مبانی معرفتی گفتمان هویّت ملّی در عصر پهلـوی. جامعه شناسی، ۵(۲): ۶۷–۴۳.

جمعی از محققان (۱۳۹۰). مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رسمی عمومی جمهوری اسلامی ایران. تهران: دبیرخانه شورای عالی انقلاب فرهنگی.

جنكينز، ريچارد( ۱۳۸۱). هويّت اجتماعي. ترجمهٔ تورج ياراحمدي، تهران: شيرازه.

حاجياني، ابراهيم (١٣٨٨). جامعه شناسي هويّت ايراني. تهران: پژوهشكده تحقيقات استراتژیک.

حاجياني، ابراهيم (١٣٩١). هويّت ايراني- اسلامي و امنيت پايـدار جمهـوري اسـلامي. أفـاق



امنىت، ۵(۱۴): ۱۲۹–۱۲۹.

حافظ نیا، محمدرضا (۱۳۸۷). مقدمهٔ ای بر روش تحقیق در علوم انسانی. تهران: سمت.

دائیزاده جلودار، امین(۱۳۹۴). بررسی برخی عوامل و روندهای سیاسی مؤثر بر ساخت یابی هویّت اسلامی – ایرانی ( در دوران معاصر). *جامعه یژوهی فرهنگی، ۶(۳): ۵۲–۲۳*.

دكومب، ونسان(٢٠١٤). فرد، طبقه، گروه اجتماعي؛ بحران هويّت. ترجمهٔ رضا اسييلي، قابل دسترسی در:

http://www.monde-diplomatique.fr/2014/02/DESCOMBES/50108 دیلمقانی، فرشید و قاسمی ترکی، محمدعلی(۱۳۹۵). ضرورتهای سیاستگذاری هویّت ملّـی از دید روشنفکران ایرانی. سی*است*، دانشگاه تربیت مدرس، ۳(۱۲): ۴۸–۲۱.

ربانی، جعفر (۱۳۸۱). هويّت ملي. چاپ اول، تهران: انجمن اولياء و مربيان.

رضایی اصفهانی، محمدعلی ( ۱۳۸۸). مبانی و قلمرو آزادی در قرآن. دوفصلنامه قران و علم، 7(0): 717-611.

رهبری، مهدی.، بلباسی، میثم و قربی، سیدمحمدجواد(۱۳۹۳). هویّت ملی در سند تحول بنیادین آموزش و یرورش جمهوری اسلامی ایران. مطالعات ملی، ۱۶(۱): ۶۶-۴۵.

زاهد، سعید (۱۳۸۴) . هویّت ملی ایرانیان. راهبرد یاس، ۱(۴): ۱۲۸–۱۲۹.

سیدباقری، سیدکاظم(۱۳۹۴). آسیبشناسی هویّت و راههای برونرفت از منظر اندیشهٔ اسلامی. تهران: سومین کنفرانس ملی توسعهٔ پایدار در علوم تربیتی و روانشناسی، مطالعات اجتماعي و فرهنگي.

شایگان، داریوش (۱۳۸۱). افسونزدگی جدید هویّت چهل تکه و تفکّر سیار. ترجمهٔ فاطمه

ولیانی، تهران: فروزان. شریعتی، علی(۱۳۶۱). *مجموعه آثار شماره ۲۷، بازشناسی هویّت ایرانی- اسلامی*. تهران: سپیده

شیخاوندی، داور (۱۳۷۹). *تکوین و تنفیذ هویّت ایرانی*. تهران: مرکز بازشناسی اسلام و ایران. طباطبائي، محمد حسين (١٣٨٤). تفسير الميزان. جلد ٣، ترجمه سيدمحمدباقر موسوى همداني،

قیصری، نوراله (۱۳۸۶). روشنفکران ایرانی و هویّت. تهران: تمدن ایرانی.

قم: دفتر انتشارات اسلامي جامعه مدرسين حوزهٔ علميه قم.

كاوسى، اسماعيل و حسين زادگان، زهره (١٣٩٠). حفظ هو يّت ايرانسي – اسلامي در فراينلد جهانی شدن. مطالعات راهبردی سیاستگذاری عمومی، ۲(۳): ۶۲–۳۷.

گل محمدی، احمد (۱۳۹۲). جهانی شدن، فرهنگ، هو تت. تهران: نی.



گل محمدی، احمد(۱۳۸۰). جهانی شدن و بحران هویّت. مجله مطالعات ملی، (۱۰): ۴۸-۱۱. گیدنز، انتونی(۱۳۸۷). *تجدد و تشخص؛ جامعه و هویّت شخصی در عصر جدید*. ترجمهٔ ناصر مو فقيان، تهران: ني.

مجتهدزاده، پیروز (۱۳۸۴). دموکراسی و هویّت ایرانی. فصلنامه اطلاعات سیاسی اقتصادی، ۲۰(۶):۲۲۲–۲۲۱.

محمدبخش، بهمن، حبى، اكرم و قريشى، فردين(١٣٩٠). جهاني شدن و هويّت ملى دانشجویان دانشگاه تبریز. رفاه اجتماعی،۱۱(۴۳): ۳۴-۷.

مصباح يزدى، محمدتقى (١٣٨١). آموزش فلسفه. جلد اول، تهران: سازمان تبليغات اسلامي، معاونت فرهنگي.

مصدقی، هادی(۱۳۹۰). علل مهاجرت نخبگان ایران به خارج از مرزها چیست؟ قابل دسترسی در:

http://borhan.ir/Nsite/FullStory/News/?Id=2696

مطهری، مرتضی (۱۳۶۷)؛ انسان کامل، تهران: صدرا.

مطهری، مرتضی (۱۳۷۲). جامعه و تاریخ، تهران: صدرا.

معین، محمد (۱۳۸۰). فرهنگ فارسی. تهران: امیر کبیر.

موسوی، زهرا(۱۳۹۰). نیت اخلاقی (از دیدگاه کانت و اسلام). اخلاق، ۱(۴): ۱۵۲–۱۲۱.

مهدویزادگان، داود (۱۳۸۵). بحران سکولاریسم و جهان اسلام. *علـوم سیاسی،* ۸(۳۲): ۲۲۰-190

نوابخش، مهرداد و نیکوکار، مستانه سادات (۱۳۹۰). جهانی شدن و بحران هویّت جوانان. مطالعات راهبردی سیاستگذاری عمومی، ۲(۳):۱۱۰–۸۹

ویسی، غلامرضا(۱۳۹۲). تبیین مبانی معرفت شناختی استاد مطهری (ره) و کاربرد آن در برنامهٔ *درسی*. رسالهٔ دکتری، دانشگاه علامه طباطبایی، دانشکده روانشناسی و علوم تربیتی .

يوسفزاده، محمدرضا و فلاحي، ويدا (١٣٨٢). برنامهريزي درسي و تشكيل هويّت. *مجله* علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه فردوسی مشهد. ۱۴): ۵۲۰–۵۴۳.

A group of researchers (2011). Theoretical Foundations of the Fundamental Transformation in the General Education System of the Islamic Republic of Iran. Tehran: Secretariat of the Supreme Council of the Cultural Revolution (Text in Persian).

Ahmadi, H. (2009). Iranian National Identity Fundamentals. Tehran: Cultural & Social Studies Research Center (Text in Persian).

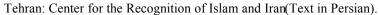
Ahmadi, H., Rashed Mohasel, M. and Bayat, K (2016). Iranian Identity throughout Iranian social history. Book Review Quarterly, 3(11): 19-24 (Text in Persian).



- Badaoui, K., Lebrun, A. M. and Bouchet, P (2018). The influence of personal and social identity on the clothing consumption of adolescents. *Canadian Journal of Administrative Sciences Revue canadienne des sciences de l'administration*, 35: 65–78.
- Bagheri Dolatabadi, A. and Zareian Jahromi, F. (2013). The influence of virtual reality on national identity and integrity. *Basij Strategic Studies Quarterly*, 16(60): 149-182 (Text in Persian).
- Bagheri, K. (2008). The Identity of Religious Science: An Epistemological View of Religion with the Humanities. Tehran: Printing and Publishing Organization, Ministry of Culture and Islamic Guidance(Text in Persian).
- Barzegar, E. (2000). The concept of Identity in the thought of Imam Khomeini *National Studies*, 2(1): 135-158(Text in Persian).
- Bregnbæk, S. (2018). In search of the heart of a heartless world: Chinese youth, house-church Christianity and the longing for foreign Utopias. *Identities*, 25(2): 176-191.
- Daeizadeh Jelodar, A. (2015). Examining some factors and political trends affecting the construction of Islamic-Iranian identity (in contemporary times). *Cultural Sociology*, 6(3): 23-52 (Text in Persian).
- Decombe, V. (2014). *Person, class, social group; identity crisis.* (Espili, R., Trans). Retreieved from http://www.mondediplomatique.fr/2014/02/DESCOMBES/50108 (Text in Persian).
- Dilmaqani, F. & Ghassemi Turki, M. (2016). The Necessities of National Identity Policies. *Politics*, 12: 21-48(Text in Persian).
- Esparhem, D. (2015). Mowlana and human identity, Persian Literature Kohan Nameh, Humanities and Cultural Studies, 6(4): 1-20(Text in Persian).
- Fearon, J. D. (1999). What Is Identity (As We Now Use The Word)? *Department of Political Science, Stanford University Press*, 1-43.
- Giddens, A. (2008). *Modernity and Detachment; Society and Personal Identity in a New Age*. (Movafeghian, N. Trans.) Tehran: Ney Publishing (Text in Persian).
- Golmohammadi, A. (2001). Globalization and Identity Crisis. *Journal of National Studies*, 10: 11-48 (Text in Persian).
- Golmohammadi, A. (2013). *Globalization, Culture, Identity*. Tehran: Ney Publishing (Text in Persian).
- Hafeznia, M. R. (2008). *An Introduction to the Research Method in the Humanities*. Tehran: Publication of the side (Text in Persian).
- Hajiyani, A. (2009). *Sociology of Iranian Identity*. Tehran: Strategic Research Institute (Text in Persian).
- Hajiyani, A. (2012). Iranian-Islamic identity and the stability of the Islamic Republic. *Security Defence*, *5*(14): 129-150 (Text in Persian).
- Jenkins, R. (2002). *Social Identity*. (Toraj Yarahmadi, T., Trans.)Tehran: Shiraz Publishing House (Text in Persian).
- Kavousi, A. and Hosseinzadegan, Z. (2011). Maintaining the Iranian-Islamic Identity in the Process of Globalization. *General Policy Studies*, 2(3): 37-62 (Text in Persian).



- Mahdavizadegan, D. (2006). The crisis of secularism and the Islamic world. Political science, 8(32): 195-220 (Text in Persian).
- Melucci, A. (1996). Challenging Codes: Collective Action in the Information Age. Cambridge: Cambridge University Press.
- Mesbah Yazdi, M. (2002). Teaching philosophy, Volume (1), Tehran: Islamic propaganda organization, Cultural affairs (Text in Persian).
- Moein, M. (2001). Farsi Culture. Tehran: Amir Kabir Publication (Text in Persian).
- Mohammadbakhsh, B., Hobbi, A. & Qureishi, F. (2011). Globalization and National Identity of Students at Tabriz University. Social welfare, 11(43): 7-34 (Text in Persian).
- Mojtahedzadeh, P. (2005). Democracy and Iranian Identity. Quarterly Journal of Economic and Political Information, 20(6): 221-222 (Text in Persian).
- Mossadeghi, H. (2011). What causes the migration of the elite of Iran outside the borders? Retrieved from http://borhan.ir/Nsite/FullStory/News/?Id=2696(Text in Persian).
- Motahari, M. (1988). The Perfect Man. Tehran: Sadra publication (Text in Persian).
- Motahari, M. (1993). Society and History. Tehran: Sadra publication (Text in Persian).
- Mousavi, Z. (2011). The moral intention (from the point of view of Kant and Islam). *Ethics, I*(4): 121-152(Text in Persian).
- Norval, A. J. (2003). The Politics of Ethnicity and Identity. Cambridge dictionary of Sociology. Cambridge: Cambridge University Press.
- Nawabakhsh, M. and Nikokar, M. (2011). Globalization and Youth Identity Crisis. Public Policy Strategic Studies, 2(3): 89-110(Text in Persian).
- Qeisari, N. (2007). Iranian Intellectuals and Identity. Tehran: Publication of Iranian Civilization (Text in Persian).
- Rabbani, J. (2002). National Identity (1st Ed). Tehran: Publication of the Association of Educators and Educators (Text in Persian).
- Rahbari, M. Bilbasi, M. and Ghorbi, M. J. (2014). National identity in the document on the fundamental transformation of the education of the Islamic Republic of Iran. *National Studies*, 16(1): 45-66(Text in Persian).
- Rezaei Isfahani, M. A. (2009). Fundamentals and scope of freedom in the Quran. Two Quarterly Journal of Quran and Science, 3(5): 131-185(Text in Persian).
- Saqafi, M. and Mir Mohammadi, D. (2010). The Cognitive Foundations of Discourse of National Identity in the Pahlavi era. Journal of Sociology, 5(2): 43-67 (Text in Persian).
- Seomun, J., Park, J., Geem, Z. and Lee, H. (2018). Religion and Depression in South Korea: A Comparison between Buddhism, Protestantism, and Roman Catholicism. *Religions*, 9(1): 2-17.
- Seyyed Bagheri, K. (2015), Pathology of identity and ways out of the perspective of Islamic thought. The third National Conference on Sustainable Development in Educational Sciences and Psychology, Social and Cultural Studies, Tehran: Iran (Text in Persian).
- Shaikhvandi, D. (2000). Development and implementation of Iranian identity.



- Shariati, A. (1982). *Recognition of Iranian-Islamic Identity (Collection 27)*. Tehran: Sepideh Bavaran (Text in Persian).
- Shayegan, D. (2002). *The New Enchantment of Forty Persons Identity and Thinking*. (Valiani, F., Trans.) Tehran: Forouzan Publications(Text in Persian).
- Smith Anthony, D. (2004). *Nationalism: Theory, Ideology & History*. Translated by:Reza Khalili & Mansoor Ansari, Tehran: National Studies Institute (Text in Persian).
- Smith, A. D, (1999). *Myths and Memories of the Nations*. Oxford: Oxford University Press.
- Tabatabaei, M. H. (2007). *Interpretation of Al-Mizan*. (Volume 3): Translated by: Sayyid Mohammad Bagher Mousavi Hamedani, Qom: Islamic Publishing House of the Community of Teachers of Qom Seminary(Text in Persian).
- Wisie, Gh. R. (2013). Explaining the epistemological foundations of Professor Motahari (RA) and its application in curriculum. PhD thesis, Allameh Tabatabaie University, Faculty of Psychology and Educational Sciences(Text in Persian).
- Woodward, K. (2000). *Questioning Identity: Gender, Class, Nation.* London: Routledge.
- Yousefzadeh, M. R. and Fallahi, V. (2003). Curriculum Development and Identity Formation. *Journal of Educational Sciences and Psychology*, 4(1): 543-570 (Text in Persian).
- Zahed, S. (2005). Iranian National Identity. *Jasmine Strategy*, *1*(4): 129-138 (Text in Persian).



New Thoughts on Education Faculty of Education and Psychology, Al-Zahrā University

Vol.14, No.3 Autumn 2018

## Delineating the Philosophical Fundamentals of Iranian-Islamic Identity and Its Pathology among Farhangian University Student Teachers

Maryam Naderi<sup>1</sup>

PhD in Philosophy of Education, Faculty of Educational Sciences and Psychology, Alzahra University, Tehran, Iran

Tayebeh Mahrouzadeh

Associate professor, Department of Educational Sciences, Faculty of Educational Sciences and Psychology, Alzahra University, Tehran, Iran

Mahdi Sajadi

Professor, Department of Educational Sciences, Faculty of Educational Sciences and Psychology, Tarbiat Modares University, Tehran, Iran

Parvin Samadi

Associate professor, Department of Educational Sciences, Faculty of Educational Sciences and Psychology, Alzahra University, Tehran, Iran

#### Abstract

A nation's identity is one of the most important factors in the formation of a society. In the current globalization era, stabilizing the Iranian-Islamic identity is a way to confront the cultural invasion against the Islamic Iran. A teacher plays the key role in forming this identity in the youth. Obviously, for teachers to be able to do so, they should possess the mentioned Iranian-Islamic identity. The aim of this study is to delineate the philosophical fundamentals of this identity and investigate the problems with the identity components among Farhangian University student teacher. In the current mixed methods research, the qualitative part focuses on the delineation of the philosophical fundamentals of identity and the quantitative approach investigates the problems of the identity components among the student teachers. The instrument was a researcher-made questionnaire, the validity of which was verified by the experts and CVR and the reliability of which was 0.91 estimated through Cronbach alpha. The statistical population included 2833 male and female student teachers in Tehran, out of which a sample of 348 participants was selected through stratified random sampling to respond to the questionnaire. One-sample t-

1 tmh7834509911@yahoo.com

received: 2018-05-27 accepted: 2018-08-11

DOI: 10.22051/jontoe.2018.20213.2204



test was employed to analyze the data. The findings revealed that the student teachers achieved %85 of the components of the three philosophical fundamentals including anthropology, epistemology and value-recognition. However, the results of pathology showed that there exist pitfalls in seven components: belonging to Iran, national heritage, national dress, self-sufficiency and moral ethics. Finally, this research suggests the relevant strategies to reinforce the identity.

#### **Keywords:**

Identity, Philosophical fundamentals, Iranian-Islamic identity, Student teachers

