# رهیافتی نو بر حجیت خبر واحد در تفسیر

# (با تکیه بر دیدگاه شیخ طوسی)\*

- 🗆 محمد امامی 🗎
- $\Box$  مصطفی احمدی فر
  - □ فريدون عباسي<sup>٣</sup>

#### چکیده

آیا حجیت خبر واحد اختصاص به روایات فقهی دارد یا شامل روایات نفسیری نیز می شود، دو دیدگاه عمده وجود دارد. برخی معتقدند ادلهٔ حجیت خبر واحد اختصاص به روایات فقهی دارد و شامل روایات معرفتی نمی شود. عده ای هم حجیت را اعم می دانند. مشهور میان محققان این است که شیخ طوسی مخالف حجیت خبر واحد در تفسیر است. پژوهشگران به عبارت شیخ در مقدمهٔ تفسیر تبیان استناد کردهاند. از دقت در آن عبارت و توجه به دیگر عبارات شیخ در تفسیر تبیان و عدة الاصول، به دست می آید که شیخ طوسی از موافقان

آموزههای قرآنی



<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۶/۱/۲۰ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۵/۱۰.

۱. دانشیار دانشگاه علوم اسلامی رضوی (dr.imami@gmail.com).

٢. استاديار جامعة المصطفى العالميه مشهد (ahmadifar65@yahoo.com).

٣. دانشجوى دكترى تفسير تطبيقي جامعة المصطفى العالميه مشهد (نويسنده مسئول) (salavat2420@gmail.com).

حجیت خبر واحد در تفسیر است. واژگان کلیدی: خبر واحد، تفسیر، شیخ طوسی.

# <u>ΥΔΥ</u>

#### بيان مسئله

از آن هنگام که علم اصول فقه تدوین شد، یکی از پرسشهایی را که عهدهدار پاسخ آن گردید، حجیت خبر واحد بود؛ چه آنکه عمده ترین راه دسترسی به احکام و معارف دینی، روایات رسیده از معصومان پرسی بود. برخی از این روایات با سند متواتر و اندکی دیگر نیز محفوف به قرائن قطعی بر صدور به دست مسلمانان رسیده است؛ اما بیشترین روایات به صورت خبر واحد گزارش شده اند. لذا این پرسش به میان می آید که آیا خبر واحد حجت می باشد یا نه؟

جز چند نفر محدود از دانشمندان چون سید مرتضی (علمالهدی، ۱۳۷۶: ۲/۵۲) و ابن ادریس (ابن ادریس، ۱۴۱۰: ۲۲۰/۱) که منکر حجیت خبر واحد شدند، دیگر دانشمندان حجیت خبر واحد را پذیرفته و ادلهٔ متعددی بر آن اقامه کردهاند. در این پژوهش به دنبال نفی یا اثبات حجیت خبر واحد نیستیم، بلکه اصل حجیت خبر واحد را مفروض گرفته، بحث را بر دایرهٔ شمول حجیت خبر واحد متمرکز می کنیم. میخواهیم بدانیم که آیا حجیت خبر واحد اختصاص به فقه و آموزههای عملی دین دارد یا آنکه در تفسیر نیز حجت است و باز بحث را خاصتر می کنیم و در پی کشف دیدگاه شیخ طوسی هستیم. پرسش اصلی تحقیق این است: آیا خبر واحد از دیدگاه شیخ طوسی در تفسیر حجت است یا نه؟ برای آنکه جایگاه سؤال تحقیق به نیکی روشن شود، تذکر چند حجت است یا نه؟ برای آنکه جایگاه سؤال تحقیق به نیکی روشن شود، تذکر چند

۱. پرسش اصلی پژوهش، گفتگو از جایگاه سنت پیامبر آی و ائمهٔ معصوم اپی در تفسیر قرآن نیست. حجیت سنت به معنای نفس گفتار معصومان یا کردار و تقریرات ایشان در تفسیر قرآن کریم بلکه در تمامی حوزه های دین، امری مسلم است.

۱. ایشان دربارهٔ خبر واحد معتقد است که عقل منعی از تعبد به خبر واحد نمی بیند؛ ولی در شرع دلیلی بر تعبد به آن وارد نشده است: «الصحیح أن العبادة ما وردت بذلك، وإن كان العقل یجوز التعبد ذلك».

٢. ايشان مى گويد: «وإنّما منعنا من القياس فى الشريعة وأخبار الآحاد، مع تجويز العبادة (التعبّد) بهما من طريق العقول؛ لأنّ الله ما تعبد بهما ولا نصب دليلًا عليهما».

۲. روایتی که به صورت متواتر یا همراه با قرائن و شواهد قطعی بر صدور رسیده نیز جای بحث و گفتگو ندارد. حجیت این نوع خبر را موافقان و مخالفان پذیرفتهاند. مقصود از خبر واحد در پژوهش آن دسته از احادیث است که از شرایط اعتبار برخوردار باشد.

۳. روایاتی که در تفسیر آیات فقهی رسیده و شارح فروع عملی میباشد نیز محل اختلاف نمیباشد. بحث و گفتگو در روایات تفسیری غیر فقهی است که مشتمل بر شرایط حجیت هستند. نیز روایات واردشده در آن دسته از اعتقاداتی که اصلاً جای دلایل نقلی در آن نیست، از محل نزاع خارج است؛ مثل اصل اثبات وجود خدا و اثبات نبوت عامه و خاصه و .... در این دسته از اعتقادات بدون هیچ نزاعی خبر واحد حجت نیست.

در واقع، سخن در این است که اگر روایتی با احراز شرایط حجیت، در تفسیر آیات معارفی رسید، از نظر شیخ طوسی حجت میباشد یا نه؟

اصل بحث از حجیت خبر واحد قدمتی هزار ساله و بیشتر دارد و همهٔ دانشمندان، جز عدهای چون سید مرتضی (علمالهدی، ۱۳۷۶: ۵۲/۲) و ابن ادریس (ابن ادریس، ۱۴۱۰: ۱۲۰۸)، حجیت آن را پذیرفتهاند؛ اما اینکه دیدگاه تفصیل در حجیت خبر واحد بین روایات فقهی و غیر فقهی چه زمانی مطرح شد، به نظر میرسد نخستین بار علامه طباطبایی بحث را به طور جدی مطرح کرده و در چندین جای المیزان بر حجیت نبودن خبر واحد در غیر احکام عملی تصریح نموده است (طباطبایی، ۱۲۱۷: ۱۲۱۷ و ۲۰۵/۱۴ و ۲۰۵/۱۴ همو، ۱۳۵۳: ۱۰۱).

حضرات آیات خویی، لنکرانی و استاد معرفت، دیدگاه علامه را نقد کرده و شمول ادلهٔ حجیت خبر واحد را اعم از حوزهٔ فقه دانستهاند. پژوهشگران معاصر نیز در لابهلای کتب یا مقالات این بحث را مطرح کردهاند.



۱. مشهور این است که این دو شخصیت، حجیت خبر واحد را نپذیرفتهاند؛ اما عملاً بر اساس خبرهای واحد فتوا دادهاند. سراسر کتاب السرائر ابن ادریس، شاهد این ادعاست. به احتمال قوی، مقصود این دو بزرگوار از حجت نبودن خبر واحد، اخبار آحاد غیر معتبر است؛ چنان که در ادامهٔ مقاله از شیخ طوسی عبارتی می آوریم که شاهد این سخن است. شیخ طوسی می گوید: بزرگان امامیه به اخبار آحاد معتبر عمل می کردهاند و دیدگاه عدم حجیت خبر واحد، ناظر به اخبار آحاد از طریق مخالفانشان بوده است.

غالب کسانی که در این باره قلم زدهاند، با استناد به عبارتی در مقدمهٔ تفسیر تبیان، شیخ طوسی را از مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر قلمداد کردهاند. اما دقت در همان عبارت و توجه به دیگر عبارات شیخ طوسی در تبیان و دیگر کتب، محقق را به نتیجهای برعکس رهنمون می شود. به نظر می رسد این اولین مقالهای است که به این امر پرداخته و کاشف دیدگاه واقعی شیخ طوسی در این زمینه است.

با توجه به اینکه مطالعه در کلمات شیخ طوسی محقق را به این نتیجه می رساند که ایشان مخالف حجیت خبر واحد در تفسیر نیست، بلکه از طرفداران این دیدگاه می باشد، ضروری به نظر می رسد عبارات شیخ طوسی در موضوع بازبینی شود تا حقیقت آشکار شود. هدف تحقیق این است که با بررسی کلمات برجامانده از این دانشمند بزرگ، دیدگاه وی در موضوع روشن گردد.

#### مفهومشناسي

هر تحقیقی نیازمند به تبیین روشن و قاطع دربارهٔ واژههای اصلی تحقیق می باشد. واژههای اصلی نیازمند بیان این تحقیق عبارت است از: خبر واحد، تفسیر و حجیت.

#### خبر واحد

لغتشناسان «خبر» را به معنای گزارشی دانستهاند که به شخص میرسد و او را از مطلبی آگاه میسازد (ابن منظور، ۱۴۰۵: ۲۶۶/۴: زبیدی، ۱۴۱۴: ۳۲۵/۶).

«واحد» اسم فاعل از «وحد» به معنای «یک»، نام اولین عدد شمارشی است که (زبیدی، ۱۴۱۴: ۲۹۷/۵). هنگامی که صفت خبر قرار می گیرد، به معنای خبری است که راوی آن واحد باشد؛ ولی در این ترکیب واحد در برابر متواتر به کار می رود و شامل هر روایتی است که راویان آن به حد تواتر نرسیده باشد، هرچند بیش از یک شخص باشد.

برخی بزرگان خبر واحد را روایتی دانستهاند که به حد تواتر نرسیده باشد (عاملی جبعی، ۱۴۰۸: ۶۹؛ محقق داماد، ۱۴۲۲: ۲۷؛ ر.ک: فضلی، ۱۴۲۱: ۲۸؛ جدیدینژاد، ۱۳۸۲: ۶۰).

برخی هم گفتهاند: خبر واحد آن روایتی است که به خودی خود مفید علم نباشد (سبحانی، ۱۴۲۴: ۳۴؛ ر.ک: فضلی، ۱۴۲۱: ۸۲).



وجه مشترک در هر دو تعریف، این است که خبر واحد خبری است که به خودی خود یقین آور نیست و قطع به صدور آن از معصوم نداریم؛ خواه راوی آن یک نفر یا بیشتر باشد و خواه دارای سند متصل به معصوم باشد یا سند آن مرسل بوده و از اتصال برخوردار نباشد؛ همهٔ اینها داخل خبر واحد می باشد.

خبر واحد بر اساس اوصاف روایان به صحیح، موثق، حسن و ضعیف تقسیم شده است (ر.ک: حافظیان، ۱۴۲۴: ۳۹۵–۴۰۰). سه قسم اول، روایات معتبر شمرده می شود (همان).

شایان یادآوری است که تقسیم احادیث به اقسام چهارگانهٔ صحیح، حسن، موثق و ضعیف، از قرن هفتم به بعد پدید آمد و پیش از آن دانشمندان، حدیث را به صحیح و غیر صحیح، یا مقبول و غیر مقبول تقسیم می کردند و مقصودشان از حدیث صحیح، هر روایتی بود که قرائنی بر درستی آن دلالت کند. بنابراین حدیث صحیح نزد قدما یعنی حدیث «قابل اعتماد» نه حدیثی که «سند آن به معصوم با عدل امامی متصل باشد» (ر.ک: حرّ عاملی، ۱۴۰۳: ۱۸۰۰: استرآبادی، ۱۴۲۴: ۱۲۰۰؛ سبحانی، ۱۴۲۴: ۸۹؛ غفار، ۱۴۱۶؛

بنابراین معنای صحیح نزد شیخ طوسی غیر از صحیحی است که در تقسیم خبر واحد در اینجا آمده است. مقصود ایشان و دیگر قدما از صحیح، خبر قابل اعتماد است. شاهد مطلب این است که شیخ طوسی در عدة الاصول فرموده است احادیث دو کتاب تهذیب و استبصار را از اصول مورد اعتماد نقل کرده است (ر.ک: سبحانی، ۱۴۲۴: ۴۶).

دیگر مؤلفان کتب اربعه مثل کافی (ر.ک: کلینی رازی، ۱۳۶۳: ۸/۱) و من لایحضره الفقیه (ر.ک: ابن بابویه، ۱۴۱۳: ۲/۱)، در مقدمات کتابهایشان گواهی دادهاند که احادیث صحیحه و قابل اعتماد را در کتابهای خویش آوردهاند. در حالی که وقتی احادیث این کتب را بررسی می کنیم، میبینیم که طبق علم رجال، احادیث ضعیفالسند به وفور یافت میشود. این امر نشانگر آن است که حدیث صحیح نزد ایشان غیر از احادیث صحیح نزد متأخران است و مقصود ایشان از احادیث صحیح، روایات قابل اعتماد می باشد، هرچند سند آن به حسب ظاهر معتبر نباشد.



#### تفسير

راغب اصفهانی «فسر» را اظهار معنای معقول می داند و تفسیر را مبالغه در «فسر» می شمارد (راغب اصفهانی، ۱۴۲۷: ۶۳۶).

دانشیان تفسیر، تعاریف متعددی برای تفسیر یا علم تفسیر ارائه کردهاند: ۱. «تفسیر دانشی است که دربارهٔ روشنسازی دلالت آیات قرآنی بر مراد خداوند سبحان بحث می کند» (سبحان، ۱۴۲۴: ۱۱)؛ ۲. تفسیر بیان نمودن معانی آیات قرآن و کشف از مقاصد و مدالیل آنهاست (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۱/۹)؛ ۳. «تفسیر روشن کردن مراد خداوند متعال از کتاب عزیز است» (خوبی، ۱۳۹۰: ۲۹۷)؛ ۴. «تفسیر عبارت است از بیان مفاد استعمالی آیات قرآن و آشکار نمودن مراد خدای متعال از آن بر مبنای ادبیات عرب و اصول عقلایی محاوره» (بابایی و دیگران، ۱۳۷۹: ۳۲).

عنصر مشترک در تعاریف مختلف، همان کشف مراد خداوند متعال از آیات قرآن است که در همهٔ تعاریف آمده است. شرط رسیدن به مقصود خداوند متعال این است که بر مبنای استواری حرکت کنیم. در نتیجه می توان گفت: تفسیر تلاش برای کشف مراد خداوند متعال از آیات قرآن کریم است؛ اعم از آنکه آن مقصود از معانی ظاهری الفاظ به دست آید یا از معانی باطنی و از قبیل جری و تطبیق باشد.

#### حجىت

لغویان گفته اند: حجت همان برهان است و گفته شده: حجت آن چیزی است که با آن خصم را پاسخ دهند (ابن منظور، ۱۴۰۵: ۲۲۶/۲؛ جوهری، ۱۴۰۷: ۲۰۳/۱؛ زبیدی، ۱۴۱۴: ۳۰۴/۳).

مرحوم مظفر می نویسد: حجت در لغت هر چیزی است که صلاحیت داشته باشد با آن بر غیر احتجاج شود و احتجاج این گونه حاصل می شود که در مقام بحث و گفتگو با طرف، بر او پیروز شویم (مظفر، ۱۳۳۰: ۱۳/۳).

بنابراین حجت در علم اصول به معنای دلیل معتمد است؛ دلیلی که هرچند مفادش موجب احراز وجدانی (قطعی و اطمینانی) نشود، ولی شارع آن را برای اثبات حکم شرعی کافی بشمارد و چنانچه حکم واقعی با مفاد آن دلیل مغایر باشد، مکلف را



معذور بداند. به عبارت دیگر، حجتِ اصولی دلیلی با دو ویژگی است: الف منجریت و اثبات تکلیف در صورت مطابقت با واقع؛ ب معذریت مکلف از مؤاخذه در صورت عدم انطباق دلیل با واقع.

مقصود از حجت بودن یا حجت نبودن خبر واحد در تفسیر، توانایی آن در اثبات مفاد خود است؛ به این معنا که آیا خبر واحدی که در تفسیر آیات کلامالله مجید آمده، قابلیت اثبات مفاد خود را به عنوان مقصود قرآن دارد یا نه؟ به عبارت دیگر، آیا می توان بر اساس آن خبر گفت: مراد خداوند از آیهٔ شریفه آن چیزی است که خبر بر آن دلالت دارد یا نه؟

در واقع، منظور از «حجت» در تفسیر، همان حجت اصولی است و ما در صدد آنیم که بفهمیم آیا بر اساس خبر واحد، مجاز هستیم از مراد خداوند خبر دهیم و اگر این خبر مطابق با واقع نبود، ما معذوریم یا نه؟ اگر حجت باشد، ما بر اساس آن می توانیم آیات را تفسیر نموده و با اطمینان بگوییم که مقصود خداوند متعال این است و اگر حجت نباشد، تا زمانی که قطع به مضمون خبر واحد پیدا نکنیم، نمی توانیم آیه شریفه را بر طبق آن تفسیر نماییم.

## دیدگاهها در بارهٔ حجیت خبر واحد در تفسیر

پیش از ورود به دیدگاه شیخ طوسی لازم است نگاهی به نقد و بررسی دیدگاه مخالف و موافق حجیت خبر واحد در تفسیر بیندازیم و آنگاه به کشف دیدگاه شیخ در این موضوع بپردازیم.

عدهای حجیت خبر واحد را مخصوص احکام عملی میدانند و در غیر احکام عملی آن را معتبر نمیدانند (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۳۵۱/۱۰؛ جوادی آملی، ۱۳۸۱: ۱۵۶/۱ به بعد؛ لاریجانی، ۱۳۸۱: ۴۵۶/۱.

بر اساس این دیدگاه، خبر مشتمل بر آموزهٔ معرفتی مشمول ادلهٔ حجیت نیست. از این رو روایاتی که در تفسیر غیر آیات الاحکام رسیده، اعتبار ندارد. این روایات فقط ممکن است خراشی ذهنی در تفسیر آیات ایجاد کند و دریچههایی برای فهم بیشتر مفسر باز کند.



در مقابل، عدهای خبر واحد را در تفسیر حجت می دانند (خویی، ۱۳۹۰: ۳۹۸؛ فاضل لنكراني، ١٤١٣: ١٧٨٠: ١٧٨٨: ١٢٨٨١؛ رجبي، ١٣٨٣: ١٧١١؛ ناصح، ١٣٨٧: ٣٥؛ زركشي، ١٩٢٧: ۲/۸۶۶؛ سیوطی، ۱۴۱۶: ۴۷۲/۲).

بر اساس این دیدگاه، تمامی روایات رسیده از معصومان ایتا که دارای شرایط اعتبار و حجیت هستند، در تفسیر آیات قرآن کریم حجت میباشند و بر اساس آنها می توان مفاد آیات را روشن ساخت. به استناد این روایات، شأن نزول ثابت یا رد می شود؛ مقصود و مفاد آیه واضح می گردد؛ معانی باطنی و تأویلات آیات به اثبات میرسد و... بالاخره با استناد به روايات معتبر مي توان گفت كه مقصود خداوند متعال از اين آية شريفه چنين يا چنان است.

## نقد و بررسی ادلهٔ مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر مخالفان حجیت خبر واحد به سه دلیل استناد کردهاند:

## دلیل اول: اختصاص جعل حجیت در آموزههای عملی

علامه طباطبایی معتقد است که حجیت از اعتبارات عقلایی است و در امری معنا دارد که جعل پذیر و اعتبار پذیر باشد. در قضایای تاریخی و امور اعتقادی جعل حجیت بی معناست؛ معنا ندارد که شارع مقدس غیر علم را علم قرار دهد و مردم را به آن متعبد زومشكاه علوم النافي ومطالعات فرسخي

این استدلال برای اثبات مدعای علامه طباطبایی کافی نیست؛ زیرا:

اولاً ایشان در این استدلال، مجعول در حجیت را منجزیت و معذریت میداند و برهمین اساس، آن را مختص به مقام عمل میداند. اگر همین دیدگاه را پذیرفتیم، ممكن است بگوييم حجيت فقط در آموزه هاي عملي معنا دارد. توضيح اينكه اصوليان بحث دارند که در باب حجیت امارات چه چیزی جعل شده است؛ آیا مجعول، منجزیت و معذریت است یا کاشفیت و محرزیت؟ به عبارت دیگر، آیا شارع اماره را منجز و معذر فرض می كند يا محرز و كاشف؟ (ر.ك: خراسانی، ۱۴۰۹: ۲۷۷؛ حكيم، ۱۴۲۳:



۲۸؛ خوبی، ۱۳۶۸: ۱۳۶۸). اگر مجعول، کاشفیت باشد، یعنی شارع کشف ناقص را کشف تام فرض کند، این استدلال بی معنا می شود؛ زیرا بر اساس این دیدگاه، خبر واحد معتبر به منزلهٔ علم می شود و کار علم را انجام می دهد. هر کاری که از علم برمی آید، به برکت جعل حجیت برای خبر واحد از سوی شارع، آن کار از خبر واحد نیز برمی آید (ر.ک: واعظ بهسودی، ۱۴۱۷: ۱۸۱/۲).

در این صورت، دیگر فرقی نیست که مفاد اماره و دلیل ظنی، آموزهٔ علمی باشـد یـا آموزهٔ معرفتی.

ثانیاً حتی اگر مجعول در باب امارات، منجزیت و معذریت است، باز هم می توان قائل به حجیت اماره در آموزه های معرفتی شد؛ زیرا منجزیت و معذریت در باب اعتقادات نیز معنا دارد. ما مأموریم دین را بشناسیم و آموزه های دینی گزاره هایی هستند که آن ها را به خدا نسبت می دهیم. حال اگر روایتی بر آموزه ای معرفتی دلالت کرد، سؤال این است که آیا ما مجازیم بر اساس آن روایت معتبر خبر دهیم که این نظر دین است یا نه؟ اگر گفتیم که خبر واحد حجت است، معنایش این است که ما در این نسبت دادن مجازیم و آن مطلب را از آموزه های دین به شمار می آوریم. خود استناد به معصوم، اثری عملی است که بر خبر واحد بار می شود (ر.ک: رجبی، ۱۳۸۳: ۱۷۱؛ ناصح، معصوم، اثری عملی است که بر خبر واحد بار می شود (ر.ک: رجبی، ۱۳۸۳).

به عبارت دیگر، این خبر از دو حال خارج نیست؛ یا مطابق واقع است یا مخالف واقع؛ اگر مطابق واقع بود، منجزِ مجاز بودن این نسبت است و اگر مخالف بود، معذر آن است؛ یعنی مولا مکلف را به خاطر این نسبت مجازات نمی کند و دروغگو و افترازنندهٔ به خدا به حساب نمی آورد.

## دلیل دوم: کفایت نکردن ظن در عقد قلب

دلیل دیگر مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر این است که در اعتقادات و آموزه های معرفتی، عقد قلب لازم است و عقد قلب از آثار یقین است. اصولاً عقد قلب به دنبال ظن و دلیل ظنی نمی آید و اگر هم حاصل شود، چنین عقد قلبی مطلوب نیست (لاریجانی، ۱۳۸۸: ۵.۴).



#### نقد و بررسی

عقد قلب همواره به دنبال یقین نمی آید، بلکه ظن و گمان هم عقد قلب می آورد. وجود مکاتب و آیینهای غلط در حال حاضر و در طول تاریخ با پیروانی که حتی تا پای جان حاضرند از آنها دفاع کنند، نشانگر این حقیقت است که عقد قلب، حاصل علم و یقین نیست، بلکه در پی دلایل ظنی و حتی غیر معتبر نیز حاصل می شود؛ دلایلی که اطمینان شخص را به دنبال بیاورد.

اینکه عقد قلبِ برخاسته از دلیل ظنی معتبر، مطلوب است یا نه، ادلهٔ اعتبار خبر واحد و هر دلیل ظنی معتبر دیگر، دلیلی بر مطلوبیت عقد قلب به مفاد آنهاست. چنان که از ادلهٔ اعتبار امارات ظنیه استفاده می شود، اعتقاد به مفاد آنها نیز هیچ مشکلی ندارد.

آنچه در آیات قرآن سرزنش شده، سخن گفتن و اعتقاد داشتن بدون دلیل و براساس وهمیات و تخرصات است:

\_ ﴿قُلُ ٱللهُ أَذِنَ لَكُمُ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (يونس/ ٥٩)؛ «بكو: آيا خدا به شما اجازه داده يا بر خدا دروغ مى بنديد؟ ».

- ﴿ وَمَالَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الطَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحُقِّ شَيْئًا ﴾ (نجم / ٢٨)؛ «و ايشان را به اين [كار] معرفتى نيست. جز گمان [خود] را پيروى نمى كننـ د و در واقع، گمان در [وصول به] حقيقت هيچ سودى نمى رساند».

«افتراء» از مادهٔ «فری» به معنای پاره کردن به هدف فساد یا اصلاح است و «افتراء» به معنای دروغ بستن است (ر.ک: فراهیدی، ۱۴۱۰: ۲۸۰/۸؛ ابن منظور، ۱۴۰۵: ۱۸۴/۱۵؛ زبیدی، ۱۴۱۴: ۴۶/۲۰).

بنابراین اگر کسی بی دلیل سخنی را به خدا نسبت داد، بر او افتراء بسته است؛ اما اگر با دلیل معتبر که اعتبار آن از سوی خود خداوند تأیید شده است، نسبت داد، مشمول بند اول آیهٔ ﴿أَذِنَ لَكُمْ می شود.

## دلیل سوم: اهمیت امور معرفتی و نیازمندی به علم

آموزههای اعتقادی در مقایسه با آموزههای عملی، نقش اساس و بناء را دارد و بنیاد



دستورهای عملی مباحث معرفتی است. از این رو به اعتقاداتْ اصول دین و به احکامْ فروع دين گفته شده است. اگر در اعمال به ظن اكتفا مي شود، به خاطر درجهٔ دوم بودن و فرعى بودن آنهاست؛ اما در اعتقادات بايد علم و يقين كسب كرد و ظن نمى تواند جایگزین علم و یقین شود. لذا در تفسیر آیات مشتمل بر آموزه های معرفتی، اکتفاء به خبر واحد \_هرچند معتبر\_ جايز نميباشد. `

#### نقد و بررسی

در ياسخ اين نكته به چند مطلب اشاره مي شود:

نقد ۱. مسلماً اعتقادات و در یک کلام هستی شناسی، پایه و اساس دیگر آموزههای دين است؛ اما سخن از حجيت روايات در تفسير آيات است. مفاد همهٔ آيات غير فقهي اعتقادی نیست. مفاد بسیاری از آیات، قضایای تاریخی است. بسیاری از روایات شرح دهندهٔ مصادیق است. بخشی از روایات مربوط به اعتقادات است.

مسائل اعتقادی و آموزه های معرفتی هم یکسان نیستند. در برخی از مسائل معرفتی، علم و يقين لازم است و معرفت برخاسته از دلايل ظني هرچند آن دلايل معتبر باشند، كفايت نمي كند؛ مثلاً در اصل اثبات وجود خدا، اثبات توحيد و يكتايي ذات ياك او، اثبات اصل نبوت، اثبات پیامبری یکی از پیامبران خدا و ... در این گونه معارف، نه تنها علم و يقين لازم است، حتى لازم است آن علم با براهين عقلي ثابت شود و در برخي از این امور، اخبار رسیده از پیامبران و امامان حتی اگر متواتر و قطعی هم باشد، کفایت مسكاه علوم السافي ومطالعات فريج نمي كند.

اما برخی دیگر از آموزههای معرفتی، از این اهمیت برخوردار نیستند و دلیلی ظنی نيز مي تواند ثابت كننده باشد. در سيرهٔ عقلا نيز اين فرق ديده مي شود. براي برخي از امور به یک خبر ثقه اکتفا می کنند؛ اما برای اثبات برخی از آنها به چندین خبر ثقه هم اكتفا نمى كنند، بلكه بايد با خبر متواتر به اثبات برسد. مثلاً اگريك حاجي از مكه برگردد و بگوید: در فلان محلهٔ مکه هتلی آتش گرفت، سخن او باور می شود و به آن



۱. این دلیل را استاد محمدرضا برنجکار در نشستی علمی در دفتر تبلیغات اسلامی در مشهد مقدس تحت عنوان نقش حدیث در اعتقادات بیان و طرح و نقد کرده است.

ترتیب اثر داده می شود؛ اما اگر بگوید: خانهٔ کعبه دچار آتش سوزی شد، به هیچ وجه قبول نمی شود، مگر آنکه این خبر به حد تواتر برسد.

بسیاری از آموزه های اعتقادی و تاریخی از قبیل اول هستند که با دلیل ظنی اثبات پذیرند و شارع مقدس نیز علم و یقین را در آنها معتبر ندانسته است. اکثر روایات رسیده در تفسیر آیات نیز از همین قسم میباشند.

نقد ۲: اهمیت، اختصاص به اعتقادات ندارد؛ چهبسا موضوعی عملی بسیار بیشتر از آموزهای اعتقادی از اهمیت برخوردار است؛ مثلاً در فقه اسلام به دماء و فروج اهمیت چشمگیری داده شده است. ابرای اثبات زنا چهار شاهد لازم است؛ در حالی که مسئلهای است عملی و فقهی.

نقد ۳. این ادعا که نمی توان غیر علم را به منزلهٔ علم قرار داد، ادعایی بی دلیل است و هیچ دلیل عقلی یا غیر عقلی بر این مطلب دلالت ندارد؛ بلکه سیرهٔ عقلا بر خلاف آن است؛ زیرا عقلا با خبر ثقه و امارات ظنیهٔ معتبر، چونان علم برخورد می کنند. این گونه دلایل که با پشتوانهٔ دلیل قطعی و یقینی، حجیتشان ثابت شده، «دلیل علمی» نامیده می شوند و در جای علم قرار می گیرند.

البته شاید بتوان میان عقاید مهمه و اصلیه و فرعیه تفصیل داد. چنانچه در امور مهمهٔ فقهیه هم به باور برخی، خبر واحد بدون قرینه فاقد اعتبار است.

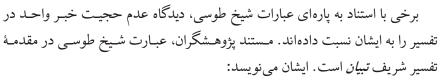
## دلایل موافقان حجیت خبر واحد در تفسیر

موافقان حجیت خبر واحد، ادلهٔ مخالفان را نقد، و بر اطلاق و عموم ادلهٔ حجیت خبر واحد تأکید کردهاند. دلیل حجیت خبر واحد، یا ادلهٔ نقلی مثل آیات قرآن و روایات و یا سیرهٔ عقلاست. هر دو نوع دلیل، شامل خبر واحد در آموزههای معرفتی است. هیچ نوع تقییدی وجود ندارد. عقلا در خبر واحد، بین خبری که آموزهٔ عملی دارد و خبری که آموزهٔ معرفتی دارد، فرقی نمی گذارند و به هر دو ترتیب اثر میدهند (ر.ک: خوبی، ۱۳۹۰: ۴۷۹؛ طاضل لنکرانی، ۱۴۱۳؛ ۱۷۴؛ معرفت، ۱۲۸۷؛ ۱۲۸۸؛

 ۱. برگرفته از سخنان شفاهی استاد محمدرضا برنجکار در نشست علمی در دفتر تبلیغات اسلامی مشهد در موضوع نقش حدیث در اعتقادات.



# دیدگاه شیخ طوسی



«ولا ينبغى لأحد أن ينظر فى تفسير آية لا ينبئ ظاهرها عن المراد تفصيلًا، أو يقلّد أحدًا من المفسّرين؛ إلّا أن يكون التأويل مجمعًا عليه... بل ينبغى أن يرجع إلى الأدلّة الصحيحة: إمّا العقليّة أو الشرعيّة، من إجماع عليه، أو نقل متواتر به، عمّن يجب اتبّاع قوله، ولا يقبل فى ذلك خبر واحد؛ خاصّة إذا كان ممّا طريقه العلم» (طوسى، ١٤٠٩؛ راى هيچ كس سزاوار نيست در تفسير آيهاى كه ظاهر آن آشكار نيست، از پيش خود نظر دهد يا از يكى از مفسران تقليد كند؛ مكر آنكه آن تأويل اجماعى باشد... بلكه سزاوار است به دلايل صحيح عقلى يا شرعى استناد گردد يا به گزارش متواتر از كسى كه پيروى او واجب است و خبر واحد در آنجا پذيرفته نيست؛ به ويـرث موقتى كه [آن مسئله از امورى باشد كه] بايد از راه علم به دست آيد.

به این عبارت ایشان برای دیدگاه عدم حجیت خبر واحد در تفسیر استناد شده است (ر.ک: معرفت، ۱۳۷۹: ۲۳/۲؛ همو، ۱۴۲۹: ۱۲۲/۲؛ رضایی اصفهانی، ۱۳۸۷: ۱۲۲/۲؛ ناصح، ۱۳۸۷: ۲۶؛ کلانتری ارسنجانی، ۱۳۷۸: ۷۱؛ مؤدب، ۱۳۹۰: ۲۳۷). ظاهر این عبارت همین مطلب است؛ ولی دقت بیشتر در عبارات مختلف شیخ طوسی در مقدمهٔ تفسیر تبیان و دیگر کتب این دانشمند بزرگ ثابت می کند که بر خلاف این دیدگاه، ایشان مخالف حجیت خبر واحد معتبر در تفسیر نیست، بلکه از موافقان این دیدگاه است. بررسی مجموع عبارات شیخ دربارهٔ خبر واحد نشان می دهد که مقصود ایشان از خبر واحد در این عبارت، خبر واحد غیر معتبر است. اینک عبارات را نقل و بررسی می کنیم.

بررسی عبارات شیخ طوسی دربارهٔ خبر واحد

مجموع عبارات شيخ طوسي دربارهٔ خبر واحد چهار دسته است:

دستهٔ اول: عبارت دال بر عدم حجیت خبر واحد در تفسیر

این عبارت همان کلام شیخ در مقدمهٔ تفسیر تبیان است که محققان با استناد به آن



به شیخ طوسی نسبت دادهاند که از مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر است. ظاهر این عبارت این است که خبر واحد در تفسیر حجت نیست.

## دستهٔ دوم: عبارات دال بر حجیت خبر واحد به طور مطلق

در العدة في اصول الفقه اقوال صاحب نظران را دربارهٔ خبر واحد نقل مي كند. عدهاى گفتهاند كه خبر واحد موجب علم است. برخى هم گفتهاند كه موجب علم نيست. حالا اين عده اختلاف كردهاند كه آيا عمل به آن جايز است يا نه؟ گروهي گفتهاند كه جايز نيست و عدهاى جايز و عدهاى هم واجب دانستهاند. در اينكه عقل حكم به عمل به خبر واحد مي كند يا شرع، باز هم اختلاف دارند (طوسى، ۱۴۱۷: ۱۷۷۹ به بعد). بعد از نقل اين اقوال، اعتقاد خود را مبنى بر حجيت خبر واحد اعلام مي كند؛ البته نه هر خبر واحدى، بلكه خبرى كه از طريق اصحاب اماميه نقل شده باشد و راوى صفت عدالت و ديگر صفات لازم را داشته باشد:

دیدگاهی را که من برگزیده ام این است که خبر واحد موجب علم نیست، اما عقلاً تعبد به آن جایز است. شرعاً نیز عمل به خبر واحد جایز است؛ جز آنکه جواز عمل به خبر واحد موقوف به طریق خاصی است و آن طریق خاص، روایاتی است که راوی امامی روایت کند و دارای صفت عدالت و غیر عدالت از صفات لازم در راوی باشد (همان: ۱۰۰/۱).

این عبارت شیخ طوسی به روشنی دلالت می کند که ایشان طرفدار حجیت خبر واحد است. تعبد به خبر واحد را عقلاً مجاز می داند و منعی عقلی در تعبد به عمل به خبر واحد نمی بیند. از نظر شرع نیز عمل به خبر واحد را مجاز می شمارد. در این عبارت، تفصیلی بین خبر واحد رسیده در آموزه های فقهی و معرفتی دیده نمی شود. ظاهر عبارت عام است و شامل هر دو حوزهٔ خبر واحد می شود.

نیز پس از نقد و بررسی ادلهٔ حجیت خبر واحـد و نقـض و ابـرام هـر یـک در اخیـر چنین نتیجه میگیرد:

دیدگاهی را که برگزیده ام این است که هر گاه خبر واحد از راه اصحاب ما معتقدان به امامت [امامان اهل بیت بهتی از ان خبر از پیامبر اکرم عَیْمَالِلْهُ یا یکی از ائمها پی و را ویت شده باشد و [راوی خبر] از اشخاصی نباشد که جرح و طعن شده و



در نقل خویش سدید باشد و قرینهای هم بر صحت محتوای جزء دلالت نکند... عمل به چنین خبری جایز است (همان: ۱۲۶/۱). ا

شیخ طوسی در این عبارت، خبر واحد را با چند شرط حجت شمرده است:

۱. راوی آن امامی باشد؛ ۲. راوی آن ثقه باشد و جرح نشده باشد؛ ۳. روایت از پیامبر عَلَیْ این از امامان باشد؛ ۴. قرینه ای دال بر صحت مضمون خبر نباشد؛ زیرا اگر چنین قرینه ای باشد، در واقع تکیه بر آن قرینه است.

می بینیم که در این عبارت نیز شیخ طوسی خبر واحد را حجت می شمارد و هیچ تفصیلی نمی دهد. تفصیل ندادن ایشان قرینه ای روشن بر دیدگاه ایشان بر عمومیت خبر واحد در تفسیر نیز هست. البته با توجه به اینکه کتاب عده کتابی اصولی است و مسائل اصولی برای استنباط حکم شرعی است، این احتمال وجود دارد که مقصود شیخ طوسی در این عبارت، روایات فقهی فقط باشد. اما این فقط احتمال است و تصریحی بر این قضیه نیست. ظاهر عبارت عام است و شامل فقه و غیر فقه است.

عبارت دیگر شیخ که عمومیت حجیت خبر واحد را در فقه و غیر فقه میرساند، استدلالی است که بر حجیت خبر واحد کرده است. ایشان دلیل بر حجیت خبر واحد را اجماع شیعه می شمارد؛ اجماعی که خود شیخ آن را تحصیل کرده است:

من فرقهٔ محقه را یافتهام که بر عمل به اخباری که در کتابهایشان روایت کرده و در اصولشان نوشتهاند، اجماع دارند؛ هیچ انکاری ندارند و هیچ ردی نمی کنند تا آنجا که وقتی یکی از آنها به مسئلهای فتوا دهد که [سندش را] نمی دانند، از او می پرسند: از کجا چنین فتوایی دادی؟ وقتی آنها را به کتاب شناخته شده یا اصل مشهوری آدرس دهد و راوی آن ثقه باشد، حرفی نمی زنند و تسلیم وی شده و سخنش را می پذیرند. این عادت و روش ایشان از زمان پیامبر اکرم می ایش و بعد از آن در دوران امامان به است... اگر عمل به این اخبار جایز نبود، چنین اجماعی نمی کردند و انکار می کردند؛ زیرا در اجماع ایشان معصوم حضور دارد و غلط و سهو در آن راه ندارد (همان).



ا. فأمّا ما اخترته من المذهب فهو: أنّ خبر الواحد إذا كان واردًا من طريق أصحابنا القائلين بالإمامة وكان ذلك مرويًّا عن النبي عَلَيْشِيَّة أو عن واحد من الأئمة التي وكان ممّن لا يطعن في روايته ويكون سديدًا في نقله ولم تكن هناك قرينة تدلّ على صحة ما تضمنه الخبر، لأنّه إن كانت هناك قرينة تدلّ على صحة ذلك، كان الاعتبار بالقرينة وكان ذلك موجبًا للعلم ونحن نذكر القرائن فيما بعد جاز العمل به.

مجموع این عبارات دلالت بر حجیت خبر واحد دارد، بدون آنکه تفصیلی بین آموزههای عملی و معرفتی بدهد. بر اساس این عبارت، خبر واحد مطلقاً حجت است؛ هم در آموزههای عملی دین و هم آموزههای معرفتی.

البته ممکن است کسی بگوید: در این عبارت سخن از عمل به خبر واحد و فتوا دادن بر اساس خبر واحد است و معلوم است که عمل و فتوا در فقه معنا دارد و در آموزه های غیر فقهی این دو معنا ندارد. پس این عبارات دال بر عموم حجیت خبر واحد نیست؛ بلکه محل نزاع همان خبر واحد در فقه است.

پاسخ آن است که عمل اختصاص به فقه ندارد، بلکه معتقد شدن به امری نیز عمل شمرده می شود؛ آن هم عمل است منتها عمل جوانحی. عمل به خبر معرفتی به معنای باورمند شدن به آن آموزه است (ر.ک: رجبی، ۱۳۸۳: ۱۷۱؛ ناصح، ۱۳۸۷: ۲۸).

بر فرض بپذیریم که این عبارت شامل خبر واحد در غیر فقه نیست، حداقل حجیت خبر واحد در غیر فقه را نفی نمی کند و با توجه به عبارات دستهٔ سوم معلوم می شود که دلیل حجیت شامل اخبار معرفتی نیز می شود.

## دستهٔ سوم: عبارت دال بر حجیت خبر واحد در تفسیر

در مقدمهٔ تفسیر تبیان پس از نقل حدیث شریف ثقلین می فرماید:

بدان که این روایت طبق نقل اصحاب ما ظاهر در این است که تفسیر قرآن جز با اثر صحیح از پیامبر اکرم این پیامبر حجت میباشد. ا

این عبارت دال بر حجیت خبری است که به صورت صحیح از پیامبر اکرم علی الله یا ائمهٔ معصوم الم است. شکی نیست که اثر صحیح همان گونه که خبر متواتر و همراه با قرینهٔ قطعی را شامل است، خبر واحد معتبر را نیز در بر می گیرد؛ بلکه ظهور آن در خبر متواتر و قطعی است. کلمهٔ «اثر» به گفتهٔ دانشمندان مصطلح الحدیث، همان معنای خبر و حدیث را دارد یا اعم از آن دو

١. واعلم أنّ الرواية ظاهرة في أخبار أصحابنا بأنّ تفسير القرآن لا يجوز إلّا بالأثر الصحيح عن النبي عَيَالَيْ وعن الأنمة التي الذين قولهم حجّة كقول النبي عَيَالَيْ.

799

است (ر.ک: عاملی جبعی، ۱۴۰۸: ۵۰؛ جدیدی نژاد، ۱۴۲۴: ۱۴؛ فضلی، ۱۴۲۱: ۳۱\_۳۳؛ حافظیان، ۱۴۲۲: ۲۱\_۳۱؛ عاملی جبعی، ۱۴۲۲: ۱۵۲/۱). صحیح از اوصاف خبر واحد و اقسام خبر واحد است (ر.ک: عاملی جبعی، ۱۴۲۸: ۷۷؛ صدر، بی تا: ۱۰۲۴؛ جدیدی نژاد، ۱۴۲۴: ۸۷؛ فضلی، ۱۴۲۱؛ حافظیان، ۱۴۲۴: ۱۶۵/۱). پس اثر صحیح، همان خبر واحد معتبر می باشد، نه خبر متواتر.

## دستهٔ چهارم: عبارت دال بر نفی حجیت خبر واحد به طور مطلق

شیخ طوسی عباراتی دارد که دال بر عدم حجیت خبر واحد به صورت مطلق است. در مقدمهٔ تفسیر تبیان پس از رد احتمال تحریف قرآن به زیاده و نقیصه می گوید:

«غير أنّه رويت روايات كثيرة، من جهة الخاصّة والعامّة بنقصان كثير من آى القرآن ونقل شيء منه من موضع إلى موضع، طريقها الآحاد التي لا توجب علمًا ولا عملًا والأولى الإعراض عنها وترك التشاغل بها لأنّه يمكن تأويلها» (همو، ٣/١)؛ جز آنكه روايات فراواني از طريق خاصه و عامه رسيده كه گوياى نقصان بسيارى از آيات قرآن و جابه جايى آنها مى باشد. طريق اين اخبار آحاد است كه نه موجب علم است و نه عمل؛ سزاوار است از اين اخبار اعراض شود و به آنها اعتنايي نشود؛ چرا كه تأويلشان [نيز] ممكن است.

این عبارت شیخ و به ویژه جملهٔ «لا توجب علمًا وعملًا» که در عبارات بسیاری از علما دربارهٔ خبر واحد تکرار شده، نشان از آن دارد که خبر واحد به هیچ وجه حجت نیست؛ نه در فقه و نه در مسائل معرفتی. درحالی که عبارات ایشان در عده الاصول و برخی عباراتشان در مقدمهٔ تفسیر تبیان دال بر حجیت خبر واحد است.

## تحلیل و بررسی عبارات

حال ماییم و این چند عبارت از شیخ که برخی ظاهر در حجیت خبر واحد به طور مطلق است. برخی ظاهر در نفی حجیت خبر واحد معتبر در همهٔ آموزههای دینی است و برخی هم در حجیت خبر صحیح در تفسیر ظهور دارد. در جمع بین این عبارات چند احتمال وجود دارد:

## احتمال اول: تعدد دیدگاه

احتمال اول آن است که بگوییم شیخ طوسی دو دیدگاه دارد؛ در جایی خبر واحد را



معتبر دانسته و در جای دیگر از آن صرف نظر کرده است. این حرف گفتنی نیست و از مقام بلند و علمی شیخ بعید است. البته برگشتن از دیدگاه اول و انتخاب نظر دوم در بین دانشمندان، روشی معمول و معقول است؛ اما اینکه نظری را برگزیند و چند سطر بعد بدون اشاره به دیدگاه برگزیده از آن برگردد، نه معمول است و نه سزاوار مقام علمی دانشمندان به ویژه شخصیتی مثل شیخ طوسی. این دو عبارت بسیار نزدیک به هم هستند و هر دو در مقدمهٔ تفسیر تبیان است. هیچ یک از فقها و اصولیان نیز تعدد دیدگاه را دربارهٔ خبر واحد به شیخ نسبت نداده اند.

#### احتمال دوم: نفی حجیت خبر واحد در تفسیر

احتمال دوم آن است که بگوییم شیخ خبر واحد را با شرایطی در فقه حجت میداند؛ اما در تفسیر حجت نمی داند.

این احتمال را عدهای از پژوهشگران برگزیدهاند؛ لذا شیخ را جزء مخالفان حجیت خبر واحد معتبر در تفسیر قلمداد کردهاند (ر.ک: معرفت، ۱۳۷۹: ۲۳/۲؛ همو، ۱۳۲۹: ۱۳۲۸؛ رضایی اصفهانی، ۱۳۷۸: ۱۳۸۷؛ ناصح، ۱۳۸۴: ۲۶؛ کلانتری ارسنجانی، ۱۳۷۸: ۱۲؛ مؤدب، ۱۳۹۰: ۲۳۷).

این احتمال نیز پذیرفتنی نیست و دو اشکال اساسی بر آن وارد است: اشکال اول: خلاف ظاهر دو عبارت شیخ در مقدمهٔ تفسیر تبیان است:

عبارت اول: «غير أنّه رويت روايات كثيرة، من جهة الخاصّة والعامّة بنقصان كثير من آى القرآن ونقل شيء منه من موضع إلى موضع، طريقها الآحاد التي لا توجب علمًا ولا عملًا» (طوسي، ١۴٠٩: ٣/١). بر اساس اين جمله، خبر واحد مطلقاً حجت نيست، نه در مقام علم و نه در مقام عمل. خبر واحد نه علم مي آورد و نه عمل.

تعبیر «لا توجب علمًا وعملًا» در کلمات شیخ مفید (۱۴۱۴الف: ۲۲؛ ۱۴۱۴ب: ۱۸) و شریف مرتضی (۱۴۱۰: ۳۰۳، ۳۰۱، ۴۲۲ و ۴۸۳) و ابن ادریس (۱۴۱۰: ۴۷، ۲۸ و ۲۳۲) نیز تکرار شده است. قطعاً مقصود از این عبارت این نیست که خبر واحد در تفسیر حجت نیست. چنین توجیهی برای این عبارت پذیرفتنی نیست؛ زیرا کلمهٔ «عملًا» شامل ابواب فقه می شود. ظاهر این عبارت نفی مطلق حجیت خبر واحد است؛ هم در آموزه های



عملي و هم در آموزههاي معرفتي.

عبارت دوم: عبارت دومی که با این احتمال سازگار نیست، جملهٔ «بأنّ تفسیر القرآن لا یجوز إلا بالأثر الصحیح» میباشد. این عبارت ظاهر در حجیت خبر صحیح در تفسیر است. نمی توان ادعا کرد که خبر صحیح فقط خبر متواتر و خبر واحد مقطوع الصدور است؛ زیرا خبر صحیح از اصطلاحات به کار برده شده دربارهٔ خبر واحد است و از تقسیمات خبر واحد به شمار می رود، نه از اسامی خبر متواتر. پس اگر نگوییم خبر صحیح همان خبر واحد معتبر است، لااقل باید بگوییم که در عبارت شیخ مقصود از آن اعم از خبر واحد قطعی الصدور و غیر قطعی الصدوری است که شرایط صحت را دارا می باشد.

اشکال دوم: در عبارت «لا توجب علمًا وعملًا» نفی حجیت از خبر واحد در تفسیر تمام آیات شده و تفصیلی بین آیات فقهی و غیر فقهی داده نشده است؛ در حالی که اختلاف بر سر نقش خبر واحد در تفسیر آیات غیر فقهی است و این دسته از محققان معتقدند که شیخ طوسی خبر واحد را در تفسیر آیات فقهی حجت می داند و در آیات غیر فقهی حجت نمی داند. با استناد به این عبارت، این دیدگاه را نمی توان به شیخ طوسی نسبت داد. اگر به این عبارت استناد کنیم، باید بگوییم: شیخ طوسی خبر واحد را مطلقاً حجت نمی داند؛ در حالی که همهٔ عبارات شیخ طوسی دال بر حجیت خبر واحد است و مخالفان نیز معتقدند که شیخ طوسی خبر واحد را در فقه حجت می داند.

## احتمال سوم: تعدد اصطلاح در خبر واحد نزد قدماء

احتمال سوم این است که بگوییم خبر واحد دو اصطلاح دارد؛ گاه مقصود از خبر واحد هر روایتی است که به هر طریقی و از هر کسی نقل شده است و حتی شامل گفتار صحابه و تابعان نیز می شود. پس خبر واحد یعنی روایتی که قابل اعتماد نیست و راوی آن ضعیف می باشد یا از غیر معصوم نقل شده است و گاه مقصود از خبر واحد، روایت رسیده از معصوم با یک سلسله شرایط است. آنجا که می فرماید خبر واحد نه موجب علم و نه موجب عمل است، منظور مطلق خبر واحد نیست، بلکه خبر غیر قابل



اعتماد است که نه در فقه حجت است و نه در غیر آن، و آنجا که فرموده تفسیر جز با اثر صحیح جایز نیست، مقصود خبر واحد واجد شرایط است.

این احتمال بهترین و مناسبترین توجیه در عبارات شیخ بزرگوار است؛ زیرا با ظاهر همهٔ عبارات ایشان سازگار است و با روش عملی ایشان در تفسیر تبیان به خوبی مطابق میباشد. ایشان در تفسیر بسیاری از آیات، به روایات رسیده از معصومان ایگار تمسک جسته و با استناد به آنها، آیات را تفسیر فرموده است.

#### شواهد اين احتمال

#### شاهد اول: گفتار شیخ در عدة الاصول

یکی از شواهد، گفتار خود شیخ در عده است. ایسان پس از ادعای اجماع فرقهٔ محقه بر عمل به خبر واحد، اشکالاتی بر این اجماع مطرح کرده و پاسخ می دهد. اشکال این است که شما چطور ادعای اجماع می کنید، در حالی که بزرگان و شیوخ شما عمل به خبر واحد را انکار می کنند. در پاسخ این اشکال می فرماید: منکران حجیت خبر واحد در گفتگو با مخالفان اعتقادی شان سخن گفته اند و مقصود شان عمل نکردن به اخباری بوده که متضمن احکام خلاف مذهبشان بوده است؛ اما این بزرگان در اخباری که از طریق خود شیعه روایت شده، اختلافی نکرده اند (طوسی، بزرگان در اخباری که از طریق خود شیعه روایت شده، اختلافی نکرده اند (طوسی،

این گفتهٔ شیخ طوسی به خوبی نشان می دهد که مقصود ایشان از خبر واحد که موجب علم و عمل نمی شود، همان خبر واحد غیر معتبر است که از طریق مخالفان روایت شده است.

پس کلام ایشان در مقدمه تفسیر تبیان که فرموده در تفسیر قرآن خبر واحد پذیرفته نیست، به همین معنا باز می گردد و منظور ایشان از خبر واحد، اخبار آحاد غیر معتبر است و به همین دلیل پیش از این سخن، قاعدهٔ کلی را مطرح کرد که تفسیر قرآن جایز نیست، جز با اثر صحیح از پیامبر می ایشان و اهل بیت آن حضرت.

## شاهد دوم: گفتار مرحوم نایینی

شاهد دیگر بر این توجیه، فرمایش مرحوم نایینی در کتاب ارزشمند *اجود التقریـرات* 



است. ایشان در تحلیل عبارات مختلفی که از شیخ طوسی دربارهٔ حجیت و نفی حجیت خبر واحد رسیده، می گوید: خبر واحد نزد قدما دو اصطلاح داشته است:

۱. خبر واحد غیر محفوف به قرینهٔ قطعیه؛ ۲. خبر غیر قابل اعتماد. خبر واحدی که ابن ادریس منکر حجیت آن شده و شیخ طوسی و عدهای از قدما، ادعای اجماع بر حجیت آن کردهاند، اصطلاح اول است؛ البته در صورتی که راوی آن ثقه باشد. گاه می بینیم که شیخ در تهنیب طبق خبری فتوا می دهد و بعد خبر معارض با آن را می آورد. اولین اشکالی که بر خبر معارض می گیرد، این است که خبر واحد است؛ با اینکه خود شیخ ادعای اجماع بر حجیت خبر واحد کرده است. این به آن دلیل است که مقصود او از این خبر واحد، اصطلاح دوم بوده است. از همین رو نظر عدم حجیت خبر واحد نیز به شیخ اسناد داده شده است، در حالی که شیخ خود مدعی اجماع بر حجیت خبر واحد به اصطلاح اول است حجیت خبر واحد است. معلوم است که محل بحث خبر واحد به اصطلاح اول است که حتی احتمال انعقاد اجماع بر عدم حجیت آن نیست و آنچه اجماع بر عدم حجیت آن داریم، کاملاً بیگانه از آن است (خویی، ۱۳۶۸: ۱۳۶۲).

بنابراین مقصود شیخ طوسی از خبر واحدی که در تفسیر آیات قبول نیست، خبر واحد غیر معتبر است؛ خبر واحدی که از طریق غیر امامیه نقل شده و شاهدی بر صدق آن وجود ندارد یا حتی از طریق امامیه نقل شده، ولی شرایط اعتبار را دارا نیست.

## شاهد سوم: سیرهٔ عملی شیخ طوسی در تفسیر تبیان

شاهد سوم بر این مدعا سیرهٔ عملی شیخ طوسی در تفسیر تبیان است. ایشان در جای جای تفسیر تبیان با استناد به روایات، آیات را تفسیر کرده است. این نشانگر آن است که شیخ طوسی خبر واحد را در تفسیر معتبر می دانسته است؛ چون روایاتی که به آن استناد کرده، همه روایات متواتر و محفوف به قرینهٔ قطعیه نیست، بلکه فقط تعداد محدودی از روایات متواتر یا محفوف به قرائن قطعیه است؛ بیشتر آنها اخبار واحدی هستند که حتی به اصطلاح امروزی ممکن است ضعیفالسند نیز باشند. سراسر تفسیر تبیان از روایات تفسیری مشحون است. برای نمونه چند مورد را یادآور می شویم.

در تفسير آيهٔ ﴿وَإِذِابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَّهُنَّ قَالَ إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًاقَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ



لَا يَنَالُ عَهُدِى الظَّالِينَ ﴾ (بقره/ ۱۲۴)، مقصود از عهد را به استناد روايتى از امام باقر النَّالِ، امام باقر النَّالُ عَهُدِى الظَّالِينَ ﴾ (بقره/ ۱۴۰)، در تفسير آيه ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوالَوُ لَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيةً مِنْ رَبِّهِ إِنَّمَاأُنْتَ مُنْذِرُ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (رعد/ ۷)، با استناد به روايتى از امام باقر و امام صادق النَّالِينَ ، هادى را امام معصوم در هر عصرى مى شمارد (همان: ۲۲۳/۶).

در تفسير آيهٔ ﴿إِنَّمَاحَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمُيَّةَ وَالدَّمَ وَلَحَمَ الْحِنْزِيرِ وَمَاأُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَرْ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثَمَّ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ (بقره/ ١٧٣)، با استناد به روايت رسيده از معصومان الهَيْكِيُ ، باغى را شخصى مى داند كه بر امام خروج كرده است و ديدگاه مخالف را نقد مى كند (همان: ٨٤/٢).

به استناد روايتى از امام باقر و امام صادق النَّيْلِ شأن نزول آية ﴿ اَلَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُواَلُهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِسِرًّا وَعَلَانِيَهَ قَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِنْدَرَبِّهِمُ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (بقره/ ۱۷۴) را حضرت على النَّلِا مى داند (همان: ۳۷۵/۲).

در آیهٔ دوم سورهٔ نساء، معنای رشد را به استناد روایتی از امام باقر التیلاِ عقل می داند (همان: ۱۱۷/۳).

سراسر تفسیر تبیان این گونه استنادات وجود دارد.

البته می شود در این شاهد سوم خدشه کرد و گفت: این گونه استنادات ملازمهای با حجیت خبر واحد در تفسیر ندارد؛ زیرا معمولاً شیخ طوسی قولی را ضمن چندین قول نقل کرده و در یکی از اقوال گفته است: این قول از امام باقر و امام صادق بایتی یا امام باقر ایتی با حجیت خبر واحد امام باقر ایتی با حجیت خبر واحد پی برد که دیگر اقوال را نفی کند و با استناد به روایت، همان قول را تنها تفسیر صحیح آیه بشمارد.

به هر حال، این همه استناد به روایات در تفسیر آیات، نشانگر اعتنای جدی شیخ طوسی به روایات تفسیری است و با توجه به اینکه ایشان میخواسته تفسیر جامعی بنویسد، در مقابل تفاسیر روایی خاص، نخواسته خیلی تفسیرش بوی مذهبی بگیرد. هدفش نوشتن تفسیری بوده که با لحنی نرم و ملایم دیدگاههای مذهب شیعه را منعکس سازد، بدون آنکه خوانندهٔ غیر شیعه را فراری دهد.

اگر نتوانیم به شاهد سوم هم استناد کنیم، دو شاهد اول برای اثبات دیدگاه شیخ



## نتیجه گیری و جمع بندی

محل نزاع در حجیت خبر واحد در تفسیر، خبر واحد معتبری است که در تفسیر غیر آیات الاحکام رسیده است. مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر، به سه دلیل استناد کردند که هر سه نقد شد و معلوم شد دلالتشان بر مدعا تمام نیست.

موافقان حجیت خبر واحد به عموم سیرهٔ عقلا در استناد به خبر واحد تکیه کرده و گفتهاند: عقلا فرقی در استناد به خبر واحد، فرقی بین آموزه های عملی و غیر عملی نمی گذارند. دیگر ادلهٔ خبر واحد نیز اطلاق دارد و شامل آموزه های عملی و غیر عملی می شود. این دلیل تام است و اشکالات مخالفان وارد نیست.

بیشتر کسانی که در این موضوع قلم زدهاند، با استناد به عبارتی در مقدمه تفسیر تبیان، شیخ طوسی را از مخالفان حجیت خبر واحد در تفسیر شمردهاند؛ اما توجه به دیگر عبارات شیخ طوسی در تفسیر تبیان و عدة الاصول، محقق را به این نتیجه می رساند که ایشان مخالف استناد به خبر واحد در تفسیر نیست. مجموع عبارات شیخ طوسی دربارهٔ خبر واحد چهار دسته است:

عبارتی در مقدمهٔ تفسیر تبیان، ظهور در عدم حجیت خبر واحد در تفسیر دارد.

عبارت دیگر در مقدمه تفسیر تبیان، ظهور در حجیت خبر واحد در تفسیر دارد. در این عبارت می گوید: تفسیر قرآن جایز نیست، جز با اثر صحیح از پیامبر علیه و امامان معصوم الیکان .

دستهٔ سوم عبارات شیخ در عده الاصول است که ظهور در حجیت خبر واحد به صورت مطلق دارد و هیچ گونه تفصیلی بین خبر واحد در آموزه های فقهی و غیر فقهی ندارد.

دستهٔ چهارم عبارات شیخ ظهور در عدم حجیت خبر واحد به صورت مطلق دارد، در فقه و غیر فقه.

راه جمع این عبارات این است که بگوییم: مقصود ایشان از عباراتی که نفی حجیت از خبر واحد می کند، خبر واحد غیر قابل اعتماد است؛ خبر واحدی که از راه

معتبر به دست ما نرسیده است. چندین شاهد بر این مدعا وجود دارد. یکی از آنها فرمایش شیخ در عدة الاصول است که در پاسخ اشکالی بیان میفرماید. مستشکل مدعی است که علمای شما می گویند: خبر واحد حجت نیست و شما مدعی اجماع فرقهٔ محقه بر حجیت خبر واحد هستید. در پاسخ این اشکال می گوید: فرقهٔ محقه بر عمل به اخبار رسیده از طریق اصحاب ما اجماع دارند و منظورشان از خبر واحدی که حجت نیست، خبر واحدی است که از غیر این طریق رسیده است.

نتیجه اینکه شیخ طوسی قائل به حجیت خبر واحد در تفسیر می باشد و از جملهٔ مخالفان نيست.





#### كتابشناسي

- ابن ادريس حلى، ابوجعفر محمد بن منصور بن احمد، السرائر الحاوى لتحرير الفتاوى، قم، مؤسسة النشر الاسلامى، ۱۴۱۰ ق.
- ۲. ابن بابویه، ابوجعفر محمد بن علی بن حسین قمی (صدوق)، من لایحضره الفقیه، تصحیح و تعلیق علی اکبر غفاری، قم، مؤسسة النشر الاسلامی، ۱۴۱۳ ق.
  - ٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، قم، نشر ادب الحوزه، ١٤٠٥ ق.
- 4. استرآبادى، محمدامين، الفوائد المدنيه، تحقيق رحمت الله رحمتى اراكى، قم، مؤسسة النشر الاسلامى، ١٤٢٤ ق...
  - ۵. بابایی، علی اکبر و دیگران، روش شناسی تفسیر قرآن، تهران، سمت، ۱۳۷۹ ش.
- جدیدی نژاد، محمدرضا، معجم مصطلحات الرجال و الدرایه، به اشراف محمد کاظم رحمان ستایش، قم،
   دار الحدیث، ۱۳۸۲ ش.
  - ۷. جوادی آملی، تفسیر تسنیم، تنظیم و ویرایش علی اسلامی، قم، اسوه، ۱۳۸۱ ش.
    - ٨. حافظيان، ابوالفضل، رسائل في دراية الحديث، قم، دار الحديث، ١٤٢٢ ق.
- ٩. حرّ عاملى، محمد بن حسن، وسائل الشيعه، تحقيق و تصحيح و تذييل عبدالرحيم ربانى شيرازى، چاپ
   دوم، بيروت، دار احياء التراث العربى، ١٤٠٣ ق.
  - 10. حكيم، محمدتقى، *الاصول العامة للفقه المقارن*، چاپ دوم، قم، مؤسسة آل البيت الهيكافي، ١٤٢٣ ق.
- خراسانی، محمد کاظم، کفایة الاصول، تحقیق مؤسسة آل البیت الهیدای قم، مؤسسة آل البیت الهیدی،
   ۱۲۰۹ ق.
- 11. خویی، سیدابوالقاسم، اجود التقریرات، تقریر بحث محمدحسین غروی نایینی، چاپ دوم، قم، مصطفوی، ۱۳۶۸ ش.
  - ۱۳. همو، البيان في تفسير القرآن، چاپ چهارم، لبنان، دار الزهراء، ۱۳۹۰ ش.
- 14. راغب اصفهانی، ابوالقاسم حسین بن محمد، مفردات الفاظ الفرآن، تحقیق صفوان عدنان داودی، چاپ دوم، قم، طلیعة النور، ۱۴۲۷ ق.
- 1۵. رضايي اصفهاني، محمدعلي، منطق تفسير قرآن ۲ (روشها و گرايشهاي تفسيري)، چاپ سوم، قم، جامعة المصطفى العالميه، ۱۳۸۷ ش.
  - ۱۶. زبیدی، محمدمرتضی، ت*اج العروس*، تحقیق علی شیری، بیروت، دار الفکر، ۱۴۱۴ ق.
  - ١٧. زركشي، بدرالدين محمد بن عبدالله و ديگران، البرهان في علوم القرآن، قاهره، دار الحديث، ١٤٢٧ ق.
    - ١٨. سبحاني، جعفر، اصول الحديث و احكامه، چاپ سوم، قم، مؤسسة الامام الصادق إليَّالْا، ١٤٢٢ ق.
- 19. سيوطى، جلالالدين عبدالرحمن بن ابىبكر، الاتقان في علوم القرآن، تحقيق سعيد المندوب، لبنان، دار الفكر، ۱۴۱۶ ق.
  - ٠٠. صدر، سيدحسن، نهاية الدرايه، تحقيق ماجد الغرباوي، قم، مشعر، بيتا.
  - ٢١. طباطبايي، سيدمحمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، جماعة المدرسين، ١٤١٧ ق.
  - ٢٢. طوسي، ابوجعفر محمد بن حسن، *التبيان في تفسير القرآن*، مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٩ ق.
    - ٢٣. همو، العدة في اصول الفقه، قم، محمدتقي علاقبنديان، ١٤١٧ ق.
- ۲۴. عاملى جبعى، زين الدين بن على (شهيد ثاني)، الرعاية لعلم الدرايه، تحقيق عبدالحسين محمد على بقال، چاپ دوم، قم، مكتبة آية الله العظمى مرعشى نجفى، ۱۴۰۸ ق.



- ۲۵. علم الهدى سيد مرتضى ابوالقاسم على بن حسين موسوى، الذريعة الى اصول الشريعه، تحقيق ابوالقاسم كرجى، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۶ ش.
  - ٢٤. غفار، عبدالله الرسول، الكليني و الكافي، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤١٥ ق.
  - ٢٧. فاضل لنكراني، محمد، مدخل التفسير، چاپ سوم، قم، مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤١٣ ق.
  - ۲۸. فراهیدی، خلیل بن احمد، العین، تحقیق مهدی مخزومی و ابراهیم سامرایی، دار الهجره، ۱۴۱۰ ق.
    - ٢٩. فضلى، عبدالهادى، اصول الحديث، چاپ سوم، بيروت، امالقرى، ١٤٢١ ق.
  - .٣٠. كالانترى ارسنجاني، على اكبر، نقش دانش رجال در تفسير و علوم قرآن، قم، بوستان كتاب، ١٣٨٤ ش.
- ۳۱. كليني رازي، ابوجعفر محمد بن يعقوب، الكافي، تصحيح و تعليق على اكبر غفاري، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۳۶۳ ش.
- ۳۲. لاریجانی، صادق، «کاربرد حدیث در تفسیر و معارف»، *مجلهٔ تخصصی دانشگاه علوم اسلامی رضوی* (ویژهٔ علوم قرآنی و حدیث)، شمارههای ۴ـ۵، تابستان و پاییز ۱۳۸۱ ش.
  - ٣٣. مظفر، محمدرضا، اصول الفقه، چاپ پنجم، قم، مؤسسة النشر الاسلامي، ١٤٣٠ ق.
    - ٣۴. معرفت، محمدهادى، *التفسير الاثرى الجامع*، قم، ذوى القربي، ١٣٢٩ ق.
    - ۳۵. همو، تفسير و مفسران، ترجمهٔ على خياط و على نصيرى، قم، التمهيد، ١٣٧٩ ش.
- ٣٥. مفيد، محمد بن محمد بن نعمان ابن معلم عكبرى بغدادى، المسائل السرويه، تحقيق صائب عبدالحميد، چاپ سوم، بيروت، دار المفيد، ١٤١٤ ق (الف).
  - ۳۷. همو، المسح على الرجلين، تحقيق مهدى نجف، چاپ سوم، بيروت، دار المفيد، ۱۴۱۴ ق (ب).
    - ۳۸. مؤدب، رضا، مبانى تفسير قرآن، چاپ دوم، قم، دانشگاه قم، ۱۳۹۰ ش.
    - ٣٩. ناصح، على احمد، اعتبار و كاربرد روايات تفسيري، قم، بوستان كتاب، ١٣٧٨ ش.
- ۴۰. همو، «حجیت خبر واحد تفسیری از دیدگاه آیةالله معرفت»، فصلنامهٔ معرفت قرآنی، شمارهٔ ۴، پاییز ۱۳۸۷ ش.
  - ۴۱. نصیری، علی، رابطهٔ متقابل کتاب و سنت، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشهٔ اسلامی، ۱۳۸۶ ش.
- ۴۲. واعظ بهسودى، سيدمحمدسرور، مصباح الاصول، تقرير بحث آية الله العظمى خويى، چاپ پنجم، قم، مكتبة الداورى، ۱۴۱۷ ق.

