## بررسی تأثیر متعلق معرفت در اخلاق از منظر قرآن کریم\*

□ حامد مسكوب¹
 □ سيدمحمدباقر حجتي²
 □ مهدى مهريزى²

#### چکیده

در این مقاله سعی شده است تا تأثیر متعلق معرفت بر اخلاق از منظر قرآن کریم مورد بررسی قرار گیرد. بدین منظور ابتدا آیات قرآن کریم با این نگاه مورد بررسی و مداقه قرار گرفتند و معرفت هایی که در قرآن کریم مورد تأکید قرار گرفته اند و اثرگذار بر اخلاق هستند، دسته بندی شده و مورد تحلیل قرار گرفته اند که عبارت اند از: ۱. شناخت دنیا، ۲. شناخت آخرت، ۳. شناخت شریعت و دستورات اخلاقی، ۴. شناخت شیطان و راه های مبارزه با آن، ۵. شناخت انسان، ۶. شناخت خداوند متعال. سیس بررسی شده است که در این معرفت ها و در





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۵/۱۰/۱۹ ـ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۵/۱۰

۱. دانـشجوی دکتـری علـوم قـرآن و حـدیث دانـشگاه آزاد اسـلامی واحـد علـوم و تحقیقـات (hamedmeskoob@gmail.com).

استاد دانشگاه آزاد اسلامی واحد علوم و تحقیقات (نویسندهٔ مسئول) (s.m.hijati@gmail.com).

۳. دانشیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد علوم و تحقیقات (toosi217@gmail.com).

مراتب مندرج در آنها چه میزان تأثیر اخلاقی برآورد می شود و شناخت کدام یک از آنها اثرات اخلاقی عمیق تر و کامل تری دارد؟ نتیجه این بوده است که متعلق معرفت هر اندازه متعالی تر شود، اثر اخلاقی آن نیز عمیق تر و متعالی تر می گردد و بالاترین معرفت که همان توحید و شناخت صفات الهی است، بالاترین اثرات را در اصلاح اخلاق خواهد گذاشت.

واژگان كليدى: شناخت، اخلاق، دنيا، آخرت، دستورات اخلاقى.

#### درآمد

ادیان الهی همواره از مروجان اخلاق در تاریخ بشر بودهاند؛ به گونهای که بُعد اخلاقی ادیان از دیگر ابعاد آنها تفکیکناپذیر مینماید. در قرآن کریم و روایات معصومان اپیکی نیز بخش قابل توجهی به موضوعات اخلاقی اختصاص داده شده است. در این میان یکی از مسائل مهم، شناخت «مکتب اخلاقی» مورد توصیه در کتاب و سنت است و اینکه کدام روش از دیگر روشها مؤثرتر و کارآمدتر است.

در این رابطه، علامه طباطبایی در المیزان چهار مکتب اخلاقی را برمی شمرد که عبارت اند از: اول، روش اخلاقی متداول که انگیزهٔ آن تحسین و تقبیح اجتماعی (حق اجتماعی) است. دوم، روش مرسوم میان ادیان توحیدی و از جمله در اسلام، که همان توجه به ثبواب و عقاب و نتایج اخروی اعمال (حق واقعی) است. سوم، روش مخصوص قرآن کریم که توجه به ذات باری تعالی و توحید و صفات اوست که بنده خالص به بار می آورد و عبودیت محض را نتیجه می دهد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۸ و ۵۳۵۱). چهارم، روشی که بر مبنای نسبیت اخلاق است (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۸). البته علامه مکتب دوم و سوم را مورد توجه قرآن کریم برمی شمرد و می فرماید: اگر هم در جایی از قرآن کریم، ذکری از مکتب اول شده است، باز از جهت توجه به فوائد آخرتی آن

از دیگرسو تأثیر شناخت بر اخلاق یکی از مباحث فلسفی است که در فلسفهٔ اخلاق نیز مورد توجه قرار می گیرد (زاگزبسکی، ۲۰۰۹: ۲۱۹). بنابراین باید منظورمان از شناخت روشن باشد. در مقالهٔ حاضر منظور از شناخت، نه بررسی امکان شناخت و نه بررسی امکان تأثیر شناخت بر اخلاق و یا به تعبیر دیگر فلسفی «شناخت بر عمل» است؛ بلکه



این مسائل پیشفرض گرفته شدهاند و منظور از شناخت، متعلق معرفت و درجات مختلف آن بوده است.

حال به اشکال مختلفی می توان به بررسی تأثیر شناخت بر اخلاق در قرآن کریم پرداخت؛ برای مثال واژگان مرتبط با ادراک و اخلاق را در نظر گرفت و در آیاتی که ذکری از آنها رفته است، به بررسی نوع رابطهٔ شناخت و اخلاق پرداخت. دیگر اینکه نظر قرآن را دربارهٔ این ارتباط جویا شد، اما این روشی نادرست است؛ چرا که مسئلهٔ شناخت، هیچ وقت به شکل فلسفی در قرآن مطرح نمی شود، بلکه در مواجهه با مسائل می توان نظر قرآن کریم را در رابطه با مسائلهٔ شناخت به دست آورد (جوادی آملی، ۱۳۸۷: می در در در ساس قرار داد، که عمدهٔ روش این مقاله بر این اساس است.

بر اساس آنچه ذکر شد، نگارنده تلاش می کند با توجه به نگاه علامه طباطبایی و با بررسی معرفتهای تأثیرگذار بر اخلاق، آیاتی از قرآن کریم را که در آنها به نوعی به تأثیر شناخت بر اخلاق می پردازد، مورد مقایسه، تحلیل و دسته بندی قرار دهد و سپس با دسته بندی این غایات، به عرصههای تأثیر شناخت بر اخلاق دست یابد.

## معرفتهای اساسی تأثیرگذار بر اخلاق در قرآن کریم

#### ١. شناخت دنيا

یکی از مسائل اساسی در دیدگاه اخلاقی هر فرد، شناخت او از دنیاست که در اینجا در سه بخشِ «شناخت رابطهٔ دنیا و آخرت»، «شناخت قواعد نظام خلقت و سنتهای الهی» و در نهایت «شناخت بازتاب اعمال در دنیا» به آن خواهیم پرداخت.

#### ١-١. شناخت رابطهٔ دنيا و آخرت

دنیا در تعبیر قرآن و حدیث، متجری برای دوستان خداست (ر.ک: فاطر/ ۲۹؛ نهج البلاغه، ۱۴۱۴: ۳-۴۹) و هر کس رابطهٔ آن دو را با هم بشناسد، رفتار متعادل و موزونی در رابطه با تعلق به دنیا پیدا خواهد کرد. هر کس در طلب دنیا باشد، به هر اندازه که خداوند متعال بخواهد به او اعطا می شود؛ نه آن میزان که خود بخواهد ولی در آخرت



پاداشی نخواهد داشت: ﴿مَنْكَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَالَهُ فِيهَا مَانَشَاءُ لِنَ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَالَهُ جَهَمْ مَنْكُورًا ﴾ (اسراء/ ۱۸). اما جویندگان آخرت به جزای خود می رسند و افزون بر آن نیز دریافت می کنند: ﴿وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَی لَمَاسَعْیَهَا وَهُومُؤُمِنْ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْیُهُمُ مَشَكُورًا ﴾ (اسراء/ ۱۹)؛ ﴿مَنْكَانَ يُرِیدُ حَرْثَ الدُّیْنَانُو تِدِمِنَهَا وَمَالَهُ فِی الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ عَرْقِهِ وَمَنْكَانَ يُرِیدُ حَرْثَ الدُّیْنَانُو تِدِمِنَهَا وَمَالَهُ فِی الْآخِرَةِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُ مَانَدُ (خرمشاهی، ۱۹)؛ ﴿مَنْكَانَ يُرِیدُ حَرْثُ الدُّیْنَانُو تِدِمِنَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرْقُولُولُ اللَّهُ عِلَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرْقُولُ اللَّهُ عَرْقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَرْقُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَرْدُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَرُالُهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ا

#### ١-٢. شناخت سنتهاى الهي

مسئلهٔ دیگر که تأثیر بسزایی در نگرشهای اخلاقی دارد، این است که دنیا بر مدار خواست و سنت الهی می گردد و هر کس که بخواهد به راحتی و همگام با مسیر آفرینش به حرکت درآید، باید در آن مدار قرار گیرد تا به سعادت برسد. در زیر به برخی از این قواعد و سنتها اشاره می شود.

سنتهای الهی دو ویژگی مهم دارند، نخست آنکه عام و فراگیرند و دوم آنکه ثابت و تغییرناپذیرند (همان: ۱۲۲۱). در ادامه به برخی سنتهای الهی و تأثیر شناخت آنها بر اخلاق اشاره می کنیم:

الف) اسباب و مسببات: در قرآن كريم بارها به اين حقيقت اشاره شده كه قانون عام اسباب و مسببات از سنتهاى الهى است و در دو عرصه معنوى و مادى، اين قاعده برقرار است (همان: ١٢٢١-١٢٢٢): ﴿الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاء بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِمِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمُ فَلَا تَجْعَلُوا لِلهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ أ (بقره / ٢٢). اين آيه را مى توان در اشاره به اسباب در عرصه مادى و آيه ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلُ لَكُمُ فُرْقَانًا



۱. هر کس که خواهان این جهان باشد، هر چه بخواهیم زودش ارزانی داریم، آنگاه جهنم را جایگاه او سازیم تا نکوهیده و مردود بدان درافتد.

۲. و هر که خواهان آخرت باشد و در طلب آن سعی کند و مؤمن باشد، جزای سعیش داده خواهد شد.

۳. هر کس کشت آخرت را بخواهد، به کشتهاش می افزاییم و هر کس کشت دنیا را بخواهد، به او عطا می کنیم، ولی دیگر در کشت آخرتش نصیبی نیست.

۴. آن خداوندی که زمین را چون فراشی بگسترد و آسمان را چون بنایی بیفراشت و از آسمان آبی فرستاد و بدان
 آب برای روزی شما از زمین هر گونه ثمرهای برویانید و خود می دانید که نباید برای خدا همتایانی قرار دهید.

وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ (انفال/ ٢٩) را در اشاره به اسباب معنوى دانست.

دانستن اینکه خداوند متعال کارها را از روی اسباب آن انجام می دهد، خود عامل حركت در اجتماع است و فهم نادرست از رزاقيت الهي عامل سستي و تنبلي در انسانها مي شود.

ب) تدافع حق و باطل: در قرآن كريم، آيات متعددي دربارهٔ پيروزي نهايي حق بر باطل ذكر شده و البته براى تحقق اين وعده نيز شروطي از قبيل استقامت، ايمان به وعده الهي و... نيز بيان شده است (همان: ١٢٢٢): ﴿أَمْ نَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبَّا فَإِنْ يَشَااللّهُ يُخْتَمُ عَلَى قَلْبُكَ وَيَمْحُ اللهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ (شورى / ٢٢). علم به وعده نصرت الهي و پيروزي نهايي حق بر باطل، مؤمنان را از ياس و نااميدي دور ميدارد و همچنین آگاه می کند که حتی در صورت شکست نیز پیروزی نهایی با آنهاست و نتیجهٔ تلاشهای آنها به باد نخواهد رفت.

ج) آزمایش و ابتلا: خداوند متعال بشر را با خیر و شر و بأساء و ضرّاء می آزماید تا اخلاص و دوستی و بندگی و صدق وعدهٔ انسانها را آشکار کند و حجت بر انسانها كامل مى شود (همان: ١٢٢٣): ﴿كُلُّ نَفُس ذَائقَةُ المُؤتِ وَنَبَلُوكُ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (انبياء/ ٣٥؛ ر.ک: کهف/ ٨-٨). شناخت ذات دنيا و زمينه بودن دنيا براي آشکار ساختن و تعالى دادن حقیقت وجودي انسان، او را نسبت به ناملایمات دنیا و فراز و نشیب آن صبور و بردبار می کند و با فهم علت ایجاد گرفتاری ها و گشایش ها در هر دو حالت رفتاری معتدل و خردمندانه از خود بروز می دهد.

د) مكر، املا و استدراج: استدراج زماني تحقق پيدا مي كند كه خداوند متعال انسان را سرگرم لذایذ و زینتهای ظاهری دنیا کند تا از اصلاح خود غافل بماند. در مرحلهٔ اول اگر مستدرجان پس از آزمایش و امتحان، حق را نپذیرند، خداوند متعال به



١. اي كساني كه ايمان آوردهايد، اگر از خدا بترسيد، شما را بصيرت شناخت حق از باطل دهد و گناهانتان را بزداید و شما را بیامرزد که صاحب فضل و کرمی بزرگ است.

۲. یا می گویند که بر خدا دروغ میبندد. اگر خدا بخواهد بر دل تو مهر مینهد و خدا به کلمات خود باطل را محو می کند و حق را ثابت می گرداند. او به هر چه در دلها می گذرد، داناست.

۳. هر کسی طعم مرگ را میچشد و شما را به خیر و شر می آزماییم و همه به نزد ما بازمی گردید.

آنها مهلت می دهد و آنها را به سنت «مکر» گرفتار می کند و دلهای آنان را به وسیلهٔ قساوت و اعراض از حق و علاقمند شدن به شهوات مادی و شیفتگی در برابر زیبایی های دنیوی مهر می نهد، سپس به آنان روزی و خیرات ارزانی می دارد. آنها نیز طغیان و ناسپاسی خود را افزایش می دهند و ناگهان به سزای اعمالشان می رسند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۲۸ و ۲۴۷/۸؛ خرمشاهی، ۱۳۷۷: ۱۲۲): ﴿فَلَرْنِی وَمَنْ یُکَذِّبُ بِهِذَالُحُدِیثِ سَنسَتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَیْثُ لاَ یَعْلَمُونَ \* وَأُمْلِی هُمْ إِنَّ کَیْدِی مَتِینٌ ﴾ (قلم / ۲۴-۴۵؛ ر.ک: اعراف: ۱۸۲-۱۸۳).

دانستن این سنت الهی، هم زنگ خطری برای صالحان است که مدام خودشان را در نعمت و خوشی مورد بررسی و بازبینی قرار دهند و هم آگاهی به مردم است که اگر خطاکاران و کافران غرق در نعمت گشتند، این نه تنها برای آنها خیر نیست، بلکه شری بزرگ تر است که آنها را فرا خواهد گرفت. لذا با چشم حسادت به آنها نخواهد نگریست و همچنین ایمان و اعتماد خود را به خداوند متعال از دست نخواهد داد.

ه) حمایت دائمی خداوند متعال از متقیان و صالحان: از سنتهای الهی این است که همواره متقیان، صالحان و ... را مورد حمایت خود برمی شمارد: ﴿...وَاتَّقُوااللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْتَقِينَ \*...وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْخُسِنِينَ ﴾ (بقره/ ۱۹۴-۱۹۵۵؛ خرمشاهی، ۱۳۷۷: ۱۲۲۷).

بنابراین کسانی که به رعایت اخلاق می پردازند و حدود الهی را رعایت می کنند، همواره می دانند که این فعل اخلاقی ایشان با حمایت پروردگار و از آن بالاتر با محبت او همراه است و این خود انگیزه و شوق آنها را افزایش می دهد تا با انجام آن اعمال در سایهٔ محبت و عنایت او قرار گیرند و از مزایای آن بهره مند گردند.

و) قضا و قدر و امكان تغيير سرنوشت: اعتقاد به قضا و قدر منشأ اخلاق فاضله است، اما به شرطی كه تفسير درستی از آن به دست دهيم. برخی بر اين باورند كه اين اعتقاد، دشمن اخلاق است و اختيار و نظام طبيعی را مختل می كند؛ چرا كه اگر كسی بگويد كه خواست الهی بر اين بوده است كه من به صفات اخلاقی كه دارم متصف باشم، ديگر اصلاح اين اخلاق بی معنا خواهد بود. اما تفسير درست چنين است كه



۱. پس مرا با آنها که این سخن را تکذیب می کنند واگذار تا اندکاندک چنان که درنیابند، فروگیریمشان\* و به آنها مهلت دهم. هر آینه مکر من مکری استوار است.

۲. از خدا بترسید و بدانید که او با پرهیزگاران است \* ... و نیکی کنید که خدا نیکوکاران را دوست دارد.

افعال آدمى يك جزء از اجزاء علل حوادث است و اگر براى وقوع چيـزى هـزار علـت باشد، يك جزء آن هم اختيار انسان است: ﴿وَإِذَافَعَلُوافَاحِشَةً قَالُواوَجَدُنَاعَلَيْهَا آبَاءَناوَاللهُ أَمَرَنَابِهَا فَلُ إِنَّ اللهُ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحَشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَالاَ تَعَلَمُونَ ﴾ (اعراف/ ٢٨).

این نیز خود یکی از سنتهای الهی این است که پروردگار متعال نعمت و هدایت خود را بر بندهاش مستمر بگرداند و از او سلب نکند تا خود بنده به خاطر کفران و تعدیاش موجبات تغییر آن را فراهم آورد؛ آن وقت است که خدای تعالی نعمت و هدایت خود را از او می گیرد (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۵۴۲/۹).

بنابراین سعادت و شقاوت انسان، بر مدار اختیار اوست و باید برای تغییر شرایط خود و تحصیل کمالات تلاش کند: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرٌ اِنفَالُ مَهَ عَلَى فَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوامَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴿ (انفال / ۵۳) و در عین حال بداند که یگانه علت تامهٔ حوادث نیست و باید علل دیگر و در رأس آنها ارادهٔ الهی را در حوادث دخیل بداند: ﴿مَاأَصَابَ مِنْ مُصِیبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنَ بِاللهِ يَهُدِقَلْبُهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (تنابن / ۱۱) و اگر چنین نداند، صفات ذمیمه ی چون عجب و کبر و بخل و فرح و تأسف و اندوه و ... شامل حال او می شود (طباطبایی، چون عجب و کبر و بخل و فرح و تأسف و اندوه و ... شامل حال او می شود (طباطبایی،

#### ۱-۳ شناخت بازتاب اعمال در دنیا

قرآن کریم در آیات متعددی منافع اعمال صالح و رعایت اخلاق و تقوا را متوجه همین دنیا میداند و لذا بر خلاف تصور برخی که معتقدند برای دیدن پاداش و جزای اعمال باید منتظر صحنهٔ قیامت و روز جزا بود، برخی نتایج اعمال در همین دنیا ظاهر می شود؛ گرچه جزای کامل آن همچنان برای روز حشر باقی خواهد ماند. نکتهٔ مهم نیز در توجه به این عواید دنیوی این است که غایتشان اخروی و الهی است (همان: ۱۳۵۸). ۱۳۳۱. از بین رفتن هیبت اجتماعی در برابر دشمن: ﴿وَأَطِهُ وَاللّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازَعُوا



۱. چون کار زشتی کنند، گویند: پدران خود را نیز چنین یافته ایم و خدا ما را بدان فرمان داده است. بگو:
 خدا به زشتکاری فرمان نمی دهد. چرا چیزهایی به خدا نسبت می دهید که نمی دانید؟

۲. زیرا خدا نعمتی را که به قومی ارزانی داشته است، دگرگون نسازد تا آن قوم خود دگرگون شوند.

۳. هیچ مصیبتی جز به فرمان خدا به کسی نمی رسد و هر که به خدا ایمان بیاورد، خدا قلبش را هدایت می کند و خدا به هر چیزی داناست.

فَتَفْشَلُواوَتَذُهَبَرِيحُكُمُ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (انفال/ ۴۶). این آیه مردم را دعوت به صبر کرده است؛ برای اینکه ترک صبر و ایجاد اختلاف، باعث سستی و هدر رفتن نیرو و جری شدن دشمن می شود که همه فواید دنیایی است (همان: ۵۳۴/۱).

**١-٣-١. افزایش عظمت:** ﴿ وَلَمَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾ آ (شوری / ۴۳). این آیه مردم را دعوت به صبر و بخشایش فرموده است؛ چون باعث عزم و عظمت است (همان: ۸۵۳۵-۵۳۵).

٣-٣-١. يافتن قدرت تشخيص حق از باطل: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا اللهَ يَجْعَلُ لَكُمُ وَوَقَانًا وَيُكَمِّ مَا يَنْ فَرَعَنُكُمْ سَيِّنَا تِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ انفال / ٢٩). در اين آيه، رعايت تقوا موجب راهيابي و موفقيت در تشخيص حق از باطل دانسته شده است. تشخيص حق از باطل نيز مجدداً در راهيابي به اعمال صالح تأثير گذار است.

1-۳-۱. پرهيز از گناهان و تقوا، راه گشايش نعمات مادى: در آيهٔ ﴿وَلَوْأَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُواوَ اَتَقَوَا لَفَحَنَاعَلَيْمُ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَ كَذَّ بُوافَأَخَذَنَاهُمْ بِمَاكَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (اعراف/ ٩٥)، پرهيز از گناهان (تقوا) راه گشايش بركات آسماني و زميني شمرده شده است كه همگي در دنيا قابل حصول است.



۱. از خدا و پیامبرش اطاعت کنید و با یکدیگر به نزاع برمخیزید که ناتوان شوید و مهابت و قوت شما برود. صبر پیشه گیرید که خدا همراه صابران است.

۲. و آن که صبر کند و از خطا درگذرد، این از کارهای پسندیده است.

۳. ای کسانی که ایمان آوردهاید، اگر از خدا بترسید شما را بصیرت شناخت حق از باطل دهد و گناهانتان را بزداید و شما را بیامرزد، که صاحب فضل و کرمی بزرگ است.

۴. اگر مردم قریهها ایمان آورده و پرهیزگاری پیشه کرده بودند برکات آسمان و زمین را به رویشان میگشودیم، ولی پیامبران را به دروغگویی نسبت دادند. ما نیز به کیفر کردارشان مؤاخذهشان کردیم.

۵. پس زلزلهای سخت آنان را فرو گرفت و در خانه های خود بر جای مُردند\* آنان که شعیب را به دروغگویی نسبت دادند، گویی که هرگز در آن دیار نبودهاند. آنان که شعیب را به دروغگویی نسبت دادند، خود زیان کردند.

قوم حضرت شعيب إليالاً به عذاب دنيوى دچار مى شوند. دليل اين امر تكذيب و نافرمانى آنها نسبت به سفارشهاى حضرت شعيب إليالاً مبنى بريكتا پرستى و توحيد، عدم كم فروشى و رعايت انصاف در خريد و فروش و عدم فساد در زمين است: ﴿...اُعُبُدُواالله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَ تُكُمْ بَيْنَةٌ مِنْ رَبِّمُ مَا فُواالله مَا لَيزَانَ وَلاَ تَغِنَسُواالتّاسَ أَشْيَاءَ هُمُ وَلاَ تَغْسِدُوا فِي الْأَرْض بَعْدَ إِصلاحِها... ﴿ (اعراف/ ٨٥).

#### ۲. شناخت آخرت

انسان بعد از دنیا وارد جهان آخرت می شود که ویژگی ها و مراحل و مواقفی دارد. شناخت ویژگی ها آخرت و مواقف آن و بازتاب اعمال، همگی ثمرات شگرفی در شکل گیری و اصلاح اخلاق دارند.

۲-۱. دوام و قرار آخرت: در آیات بسیاری صفات آخرت ذکر شده است و در برخی از آنها، این صفات در مقایسه با دنیا آمده است: ﴿كَلَّا بَلُ عُبُونَ الْعَاجِلَةَ\*وَتَذَرُونَ الْآخِرَةَ﴾ (قیامت/ ۲۰-۲۱)، ﴿یَاقَوْمِ إِنَّمَاهَذِهِ الْحَیَاةُ الدُّیْیَامَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِیَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ (غافر/ ۳۹). این آیات نشان می دهند که دنیا زودگذر است و برنامههای انسان باید بلندمدت و با افق آخرت تنظیم شود و کسی که زودگذر بودن دنیا و قرار و ثبات آخرت را بشناسد، طبیعتا جز به مقدار حاجت از نعمتهای دنیا استفاده نمی کند و هـم و غـم خود را مصروف آخرت می دارد و حرص و آز، از عرصهٔ اخلاق او رخت برخواهد بست.

۲-۲. مرگ: خداوند متعال برای هر چیزی اجلی نهاده است و انسان نیز اجلی دارد که از آن فراتر نخواهد رفت: ﴿هُوَالَّذِی خَلَقَکُمْ مِنْ طِینٍ ثُمَّ قَضَی أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّی عِنْكُ ثُمَّ أَنْتُمْ كه از آن فراتر نخواهد رفت: ﴿هُوَالَّذِی خَلَقَکُمْ مِنْ طِینٍ ثُمَّ قَضَی أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّی عِنْكُ ثُمُّ أَنْتُمْ (انعام/ ۲). در این اجل مسمی هیچ گونه تغییر و تبدیلی رخ نخواهد داد. مرگ



۱. و بر مردم مدین برادرشان شعیب را فرستادیم. گفت: ای قوم من، الله را بپرستید. شما را خدایی جز او نیست. از جانب پروردگارتان نشانه ای روشن آمده است. پیمانه و ترازو را تمام ادا کنید و به مردم کم مفروشید و از آن پس که زمین به صلاح آمده است، در آن فساد مکنید، که اگر ایمان آورده اید برایتان بهتر است.

۲. و آخرت را فرو می گذارید\* در آن روز چهرههایی هست زیبا و درخشان.

٣. ای قوم من، این زندگی دنیا اندک مایهٔ تعیشی است و آخرت سرای بقاست.

۴. اوست که شما را از گِل بیافرید و عمری مقرر کرد؛ مدتی در نزد او معین. با این همه، تردید می ورزید.



نیز در نگاه قرآن بی حرکتی و بی حسی نیست، بلکه بازگشت به سوی خداوند متعال و خروج از دنیا و ورود به آخرت است. پس مرگ در ذات خود هراسانگیز نیست، اما طبق فرمودهٔ امام علی بن حسین این این شخص مؤمن همچون دور افکندن لباس چرکین و برداشتن بندها و زنجیرهای سنگین و تبدیل آنها به بهترین و خوشبوترین لباسها و راحت ترین مَرکبها و بی ترس ترین خانه هاست و مرگ برای شخص کافر همچون دور افکندن لباسهای فاخر و نقل مکان نمودن از منازل نزدیک و بی ترس و تبدیل آنها به چرکین ترین و خشن ترین لباسها و دورافتاده ترین خانه ها و بی ترس و تبدیل آنها به چرکین ترین و خشن ترین لباسها و دورافتاده ترین خانه ها و بزرگ ترین عذاب هاست (طباطبایی، ۱۳۹۰: ۲۱/۱۹-۵۵). بنابراین کسی که با حقیقت مرگ آشنا شود و از یاد آن غافل نشود، اعمال و اخلاق خود را به گونهای تنظیم می کند که هر لحظه برای انتقال به سرای پایدار و ملاقات پروردگار آماده باشد.

۲-۳. پاداش و مجازات الهی: یکی از عوامل برانگیزاننده در اخلاق، پاداش و مجازات است. این روش که در زندگی روزمرهٔ ما نیز جاری است و همواره در سیر تاریخ بشر برای حفظ اجتماع و تعلیم و تربیت به کار گرفته می شده است، جزئی تفکیک ناپذیر از اخلاق است. همان طور که پیشتر نیز اشاره شد، این مکتب اخلاقی، هم در سیرهٔ انبیای پیشین و هم در قرآن کریم به کار گرفته شده است.

انسان در روز قیامت از زمان برانگیخته شدن از قبور تا ورود به به شت یا جهنم، دیگر بر اساس اختیار خود حرکت نمی کند؛ مگر افراد خاص که از جانب پروردگار متعال اذن یافته باشند (طه/ ۱۰۹). بلکه فرشتگان الهی او را سوق می دهند و به جایگاه خود معرفی می کنند و در بهشت و دوزخ نیز با او تعامل دارند و در پایان به پاداش و یا عذاب متناسب با اعمال خویش دست می یابد.

۲-۲-۱. شادمانی و غم: یکی از پاداشهایی که پیش از ورود به به شت نصیب صالحان می شود، شادمانی دریافت نامهٔ اعمال است: ﴿فَأَمَّامَنُ أُوتِیَكِتَابَهُ بِیَمِینِهِ \*فَسَوُفَ یُحَاسَبُ حِسَابًایِسِیًا \* وَیَنْقَلِبُ إِلَی اَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴾ (انشقاق/ ۷-۹) و در مقابل، غم و فغانی است که گریبانگیر کافران و فاجران است: ﴿وَأَمَّامَنُ أُوتِیَکِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ \*فَسَوْفَ یَدُعُوا نُبُورًا \*وَیَصْلَی

۱. هر کس که نامهاش را به دست راستش دهند \* زودا که آسان از او حساب کشند \* و شادمان نزد کسانش باز گردد.

۲-۳-۲. سربلندى و سرافكندگى: نتايج اعمال در چهره ها نيز ظاهر مى شود و موجب سربلندى و يا سرافكندگى مى شود: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ فَأَمَّا الَّذِينَ اسُودَتُ وَجُوهُهُمُ أَكَفَرُ مُّ بَعُدَ إِيمَانِكُمُ فَذُوقُوا الْعَذَابَ مِّأَكُنُمُ تَكُفُرُونَ \* وَأَمَّا الَّذِينَ ابْيَضَّتُ وُجُوهُهُمُ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمُ وَجُوهُهُمُ أَكَفَرُ مُنَ اللهِ هُمُ اللهِ عَمَانُ اللهِ عَلَيْدُونَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَمَانُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنُ وَاللّهُ اللهُ ال

۲-۳-۳. پاداش چندبرابری در مقابل پاداش برابر: یکی از پاداشهای شگفتی آوری که قرآن کریم یادآور می شود، جزای ده برابری حسنات با کرم و لطف الهی و جزای معادل برای سیئات بر اساس عدل الهی است: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالْسَيِّنَةِ فَلَا يُجُزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (انعام/ ۱۶۰).

۲-۳-۲. نعمات بهشتی و عذابهای جهنمی: در نهایت نیز مجرمان به جزای کامل اعمال خود می رسند: ﴿إِنَّ الْجُرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرِ \* يَوْمَ يُسُجِّبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ذُوقُوا مَسَّ سَقَرَهُ \* (قمر/ ۴۷-۴۸) و متقیان نیز از نعمات بی بدیل الهی بهره مند می گردند.

## ۳. شناخت شریعت و دستورات اخلاقی

قرآن کریم اساس برنامهٔ خود را خداشناسی قرار داده و سپس معاد و نبوت را از آن نتیجه گرفته است. پس از آن، اصول اخلاق پسندیده و صفات حسنه را مناسب اصول سه گانه بیان نموده (اخلاق) و از آن، قوانین عملی را که در حقیقت حافظ سعادت حقیقی و زاینده و پرورش دهندهٔ اخلاق پسندیده و بالاتر از آن عامل رشد و ترقی اعتقادات حقه و اصول اولیه می باشند، تأسیس و بیان داشت است (احکام شریعت).

— بررسي تأثير متعلق معرفت در اخلاق از منظر قرآن کريم

۱. اما هر کس که نامهاش از پشت سر داده شود\* زودا که بگوید: وای بر من که هلاک شدم\* و به آتش افروخته درآید.

۲. آن روز که گروهی سپیدروی و گروهی سیهروی شوند، به آنان که سیهروی شدهاند می گویند: آیا شما
 پس از ایمانآوردنتان کافر شدید؟ به سبب کافرشدنتان بچشید عذاب خدا را\* اما آنان که سپیدروی
 شدهاند، همواره غرق در رحمت پروردگار باشند.

۳. از هر چه از جانب پروردگارت بر تو وحی شده است، پیروی کن. هیچ خدایی جز او نیست و از مشرکان روی برتاب.

۴. مجرمان در گمراهی و جنوناند\* روزی که آنها را به صورت در جهنم کشند که: بچشید عذاب سَـقر
 را.



علت این است که هرگز قابل قبول نیست کسی که در دزدی و خیانت و ... هیچ گونه بندوباری ندارد، صفت عفت نفس داشته باشد یا کسی که به عبادت خدا نمی پردازد، دارای سمت بندگی باشد. پس اخلاق پسندیده همیشه با یک رشته اعمال و افعال مناسب زنده می ماند؛ چنان که اخلاق پسندیده نسبت به اعتقادات اصلیه همین حال را دارد؛ مثلاً کسی که جز کبر و غرور و خودبینی و خودپسندی سرش نمی شود، اعتقاد به خدا و خضوع در برابر مقام ربوبی را نباید از وی توقع داشت.

خداى متعال در خصوص ارتباط اعتقادات حقه و اخلاق پسنديده ـ كه خود نوعى از اعتقاد هستند به عمل مى فرمايد: ﴿إِلَيهِ يَصْعَدُ الْكَامِ الطَّلِّبُ وَالْعَمَلُ الطَّلِحُ يَرَفَعُهُ ﴾ (فاطر/ ١٠). همچنين در ارتباط تأثير عمل بر عقيده مى فرمايد: ﴿ثُمُّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا السُّو آى أَنْ كَذَّ بُوا بَآتِ اللهِ وَكَانُوا بِهَا يَشْتَهُز وُونَ ﴾ (روم / ٢٠؛ طباطبايي، ١٣٩٣: ٢٦-٣٢).

البته در این مقال، سخن از احکام و سنن عبادی به میان نمی آوریم و تنها دستورات اخلاقی را مورد توجه قرار می دهیم. نکتهٔ حائز اهمیت این است که در بسیاری از موارد، دستورات اخلاقی قرآن کریم همراه ضمیمه ای معرفتی است و کمتر موردی است که تنها دستوری اخلاقی ارائه شده باشد. معمولاً این دستورات یا با ذکر فایده و علت فرمان بیان شده است و یا محبوب و مبغوض بودن آن از جانب پروردگار متعال مورد توجه قرار گرفته است. در اینجا به برخی از این آیات اشاره می کنیم:

- ﴿ الشَّهُرُ الْخَوَامُ بِالشَّهُ الْخَوَامِ وَالْخُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ مِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللهُ مَعَ الْتَقِينَ \* وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَ قِوَأَخْسِنُوا فَيَ اللهُ عَلَيْكُمْ وَاتَّعُوا اللهُ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَ قِوَأَخْسِنُوا فَي سَبِيلِ اللهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَ قِوَأَخْسِنُوا إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْخُسِنِينَ ﴾ (بقره: ١٩٤-١٩٥). "

۱. هر که خواهان عزت است، بداند که عزت، همگی از آن خداست. سخن خوش و پاک به سوی او بالا میرود و کردار نیک است که آن را بالا میبرد و برای آنان که از روی مکر به تبهکاری میپردازند عذابی است سخت و مکرشان نیز از میان برود.

۲. سپس عاقبت آن کسان که مرتکب کارهای بد شدند، ناگوارتر بود؛ زیرا اینان آیات خدا را دروغ
 انگاشتند و آنها را به مسخره گرفتند.

۳. این ماه حرام در مقابل آن ماه حرام و شکستن ماه های حرام را قصاص است. پس هر کس بر شما تعدی کند، به همان اندازهٔ تعدیاش بر او تعدی کنید و از خدا بترسید و بدانید که او با پرهیزگاران است\* در راه خدا انفاق کنید و خویشتن را به دست خویش به هلاکت میندازید و نیکی کنید که خدا نیکوکاران را دوست دارد.

در این آیات دستور داده شده که بیش از آن حدی که تعدی شده است، تعدی نکنند و تقوا پیشه کنند و همچنین به انفاق در راه خداوند متعال دستور داده شده است؛ چرا که محسنین مورد محبت پروردگار مهربان قرار می گیرند.

- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمُ وَلاَ تَجَسَّسُوا وَلاَ يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ الْحَدَالُونَ اللهُ إِنَّ اللهَ آوَّا اللهَ إِنَّ اللهَ آوَّا اللهَ إِنَّ اللهَ آوَّا اللهَ إِنَّ اللهُ آوَّا اللهَ إِنَّ اللهُ آوَّا اللهَ إِنَّ اللهُ آوَا اللهَ إِنَّ اللهُ آوَا اللهُ إِنْ اللهُ الل

در این آیات نه تنها دستور به ترک غیبت داده شده است، بلکه علت آن نیز ذکر شده است. غیبت مانند دریدن پیکر برادر مرده است و این بدان معناست که ما در حالی که کسی توان دفاع از خود را ندارد، به تخریب او بیردازیم.

#### ۴. شناخت شیطان و راههای مبارزه با آن

اسلام موجودات نامحسوسی را به رسمیت می شناسد که بر آدمی و غیر او گمارده شده اند و به بدی ها و معصیت و نافرمانی هدایت می نمایند و «شیطان» نام دارند. در تحلیل اصل معصیت باید گفت که معصیت هنگامی معنا خواهد یافت که فرمانبرداری امکان داشته باشد؛ یعنی امکان داشته باشد که مطابق میل فرمانده عمل شود، فارغ از اینکه فرمان با لفظ به انسان رسیده باشد و یا از طریق عقل و یا هر شکل دیگر.

کسی که فرمانی صادر می کند، اراده اش با علاقه به آن امر عجین شده است تا «فرمان» از او صادر شده است. حال اگر «فرمانبر» بخواهد آن کار را به شکل کاملاً مطلوب «فرمانده» انجام دهد، باید به همان شکلی که فرمانده اراده کرده است، اراده و عمل کند و هر چه قدر از آن فاصله بگیرد و «انانیت» و خواست خود یا خواست غیر را در آن دخالت دهد، از اطاعت محض فاصله گرفته است. اگر همین موضوع را دربارهٔ اطاعت از فرمان الهی در نظر بگیریم، می توانیم بگوییم که گناه با همهٔ انواعش، جز با غفلت از خداوند سبحان (فرمانده حقیقی عالم) و ادعای انانیت



۱. ای کسانی که ایمان آوردهاید، از گمان فراوان بپرهیزید؛ زیرا پارهای از گمانها در حد گناه است و در
کارهای پنهانی یکدیگر جست وجو مکنید و از یکدیگر غیبت مکنید. آیا هیچ یک از شما دوست دارد
که گوشت برادر مردهٔ خود را بخورد؟ پس آن را ناخوش خواهید داشت و از خدا بترسید؛ زیرا خدا
توبهپذیر و مهربان است.

آموزههای قرآنی / بهار ـ تابستان ۱۳۹۸ / شمارهٔ ۲۹

ذات شیطان و ابتدای خطای او بر مبنای همان انانیت استوار است و در روایت آمده است: «ابلیس نخستین کسی بود که گفت: "من" و به همین سبب سزاوار لعن و دوری از رحمت خدا شد». خداوند متعال فرمود: ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّی خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِینِ \* فَإِذَا سَوَّیْتُهُ وَنَفَخْتُ فِیهِ مِنْ رُوحِی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِینَ \* فَسَجَدَ الْمَلَائِکَةُ بَشَرًا مِنْ طِینِ \* فَإِذَا سَوَّیْتُهُ وَنَفَخْتُ فِیهِ مِنْ رُوحِی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِینَ \* فَسَجَدَ الْمَلَائِکَةُ كُلُهُمْ أَجْمَعُونَ \* إِلَّا إِبْلِیسَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِینَ ﴿ (ص/ ۲۸-۲۷). از برهانی که بیان شد، استفاده می شود که رهایی کامل از شیطان جز با خلوص برای حضرت حق تحقق نمی یابد: ﴿فَبِعِزَبِكَ لَا غُورِینَ ﴿ (ص/ ۸۲-۸۲).

عمدهٔ تصرفاتِ شیطان در این جهان مادی بر سه قسم است: قسم اول، تصرفاتی که در آدمی با وسوسه و خطورات قلبی انجام می دهد: ﴿وَإِنَّ الشَّیَاطِینَ لَیُوحُونَ إِلَی اَوْلِیالِهُمْ ﴾ (انعام ۱۲۱)؛ ﴿مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْحَنَّاسِ \* الَّذِی يُوسُوسُ فِی صُدُورِ النَّاسِ ﴾ (ناس/ ۴-۵) (انبیا و اولیای معصوم از این قسم از تصرفات شیطان در امان اند). قسم دوم، تصرفاتی که در انسان از غیر طریق قلب انجام می دهد، مانند تصرف در اعضای انسان، نظیر آنچه در جریان حضرت ایوب و بیماری سخت او نقل شده است (این قسم از تصرفات در اولیای غیر معصوم مقدمهٔ قسم اول است و در معصومان البین موجب آزار آنان می گردد). قسم سوم، تصرفات شیطان در خارج از نفس انسان است. خداوند متعال می فرماید: ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُویَتَنِی لَازَیِّ نَالَ مُنْ وَلِلُا رُضِ وَلَا غُنُویَةً مُ أَجْعِینَ ﴾ (حجر / ۳۹؛ طباطبایی، ۱۳۸۸؛

یس از شناخت راه اصلی نفوذ شیطان که همان «انانیت» است، به برخی از راههای

۱. پروردگارت به فرشتگان گفت: من بشری را از گل می آفرینم په چون تمامش کردم و در آن از روح خود دمیدم، همه سجدهاش کنید په همهٔ فرشتگان سجده کردند په مگر ابلیس که بزرگی فروخت و از کافران شد.

۲. گفت: به عزت تو سوگند که همگان را گمراه کنم\* مگر آنها که از بندگان مخلص تو باشند.

۳. از ذبحی که نام خدا بر آن یاد نشده است، مخورید که خود نافرمانی است و شیاطین به دوستان خود القا می کنند که با شما مجادله کنند. پس اگر از ایشان پیروی کنید، از مشرکانید.

۴. از شر وسوسهٔ وسوسه گر نهانی \* آن که در دلهای مردم وسوسه می کند.

۵. گفت: ای پروردگار من، چون مرا نومید کردی، در روی زمین بدیها را در نظرشان بیارایم و همگان را گمراه کنم.

فرعى مورد اشارة قرآن كريم نيز اشاره مى كنيم: ﴿يَاأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوامِّ افِي الْأَرْضِ حَلالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبَّعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُقُّ مُبِينٌ \* إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالشُّوءِ وَالْفَخَشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ (بقره/ ١٤٨-١٤٩).

یکی از دانسته های مهم دربارهٔ شیطان این است که انسان بداند او دشمن ماست و فرمان ها و وسوسه های او گرچه در ظاهر هم برای ما لذت بخش نماید، اما در نهایت به ضرر ما و برای سقوط ماست. همچنین حرکات و دستورات او بر پایهٔ جهل ما بنیان شده است. بنابراین با تکمیل معلومات و با شناخت صحیح می توانیم از دام های او بگریزیم: ﴿وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعَلَمُونَ ﴾.

شیطان انسان را به صورت تدریجی به سوی خطا سوق می دهد و قبح گناه را در نظر انسان می زداید (زمانی، ۱۳۸۹: ۵۰) و از گامهای تدریجی او برای رساندن انسان به پرتگاه، خوردن لقمهٔ حرام است که اندک اندک انسان را به ورطهٔ هلاکت می اندازد.

#### ۵. شناخت انسان

در قرآن کریم و روایات معصومان ایکی توصیه های مؤکدی بر شناخت انسان وارد شده: ﴿سَرِٰ بِهِمْ آیَاتِنَافِی الْآفَاقِ وَفِی اَنْفُسِهِمْ حَتَّی یَتَبَیِّنَ لَهُمْ اَنَّهُ الْکَتُ اَوْلَمْ یَکُو اَنَّهُ عَلَی کُلُّ شَیْءٍ شَده: ﴿خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ شَهِیدٌ ﴾ (فصلت/ ۵۳) و ویژگی های انسان نیز در آن ها برشمرده شده: ﴿خُلِقَ الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلٍ سَأُرِیكُمْ آیَاتِی فَلَاتَسَتَّعِبُلُونِ ﴾ (انبیاء/ ۳۷) و در توصیفاتی که برای انسان شده، عمدتاً صفات اخلاقی او برشمرده شده است. لذا شناخت انسان تأثیر بسزایی بر رویکرد اخلاقی او خواهد داشت.

در اینجا به شناخت اعمال انسان و ویژگیهای آن میپردازیم.

۱. ای مردم، از آن چیزهای حلال و پاکیزه که در زمین است بخورید و پای به جای پای شیطان مگذارید که دشمن آشکار شماست\* او شما را به بدی و زشتی فرمان میدهد و میخواهد که دربارهٔ خدا چیزهایی بگویید که بدان آگاه نیستید.

۲. زودا که آیات قدرت خود را در آفاق و در وجود خودشان به آنها نشان خواهیم داد تا برایشان آشکار شود که او حق است. آیا اینکه پروردگار تو در همه جا حاضر است کافی نیست؟
 ۳. آدمی شتابکار آفریده شده. آیات خود را به شما نشان خواهم داد، شتاب مکنید.

# ۵-۱. تغییر در معیار کرامت از ملاکهای ظاهری به معیارهای ایمانی و تقوایی

خداوند متعال در آیه ﴿ وَلَا تَنْكُواالْ شُرِكَاتِ حَتَّى يُوْمِنَ وَلَا مَ مُوْمِنَةٌ خَيْرُ مِن مُشُرِكَةٍ وَلَوْ الْمَانِكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

در آیهٔ شریفهٔ ﴿وَقَالَ مُنْمَنِیُّمُ إِنَّ اللهَ قَدْبَعَثَ لَکُمْ طَالُوتَ مَلِكَ اقَالُوا أَنَّى یَکُونُ لَهُ اللّٰكُ عَلَیْنَا وَخَنْ أَحَقُ بِاللّٰكِ مِنْهُ وَلَمْ يُونِ سَعَهُ مِنَ الْمُالِ قَالَ إِنَّ اللهَ اصطَفَاهُ عَلَیْکُمْ وَزَادَهُ بَسَطَةً فِی الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللّٰهُ يُونِی مُلْکَهُ مَنْ یَشَاءُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمِ عَلِیمٌ ﴿ (بقره/ ۲۴۷)، قرآن کریم معیار برتری و صلاحیت را در دید مسلمانان تغییر می دهد؛ همان عاملی که مایهٔ حسادت و نافرمانی و کژروی های بعدی است. لذا می فرماید عامل فضیلت، گزینش الهی و توانایی های جسمی و علمی است و وسعت مالی و اعتبارهای ساختگی چون نسل و نژاد نیست.



۱. زنان مشرکه را تا ایمان نیاوردهاند، به زنی مگیرید و کنیز مؤمنه بهتر از آزادزن مشرکه است، هرچند شما
 را از او خوش آید و به مردان مشرک تا ایمان نیاوردهاند زن مؤمنه مدهید و بندهٔ مؤمن بهتر از مشرک
 است، هرچند شما را از او خوش آید....

۲. ای مردم، ما شما را از نری و ماده ای بیافریدیم و شما را جماعتها و قبیلهها کردیم تا یکدیگر را بشناسید. هرآینه گرامی ترین شما نزد خدا، پرهیزگارترین شماست. خدا دانا و کاردان است.

۳. پیغمبرشان به آنها گفت: خدا طالوت را پادشاه شما کرد. گفتند: چگونه او را بر ما پادشاهی باشد؟ ما سزاوارتر از او به پادشاهی هستیم و او را دارایی چندانی ندادهاند. گفت: خدا او را بر شما برگزیده است و به دانش و توان او بیفزوده است و خدا پادشاهی اش را به هر که خواهد دهد که خدا دربرگیرنده و داناست.

#### ۲-۵. شناخت حد اعتدال در اعمال

همواره یک سؤال اساسی در میان متدینان و کسانی که به دنبال رعایت فضایل اخلاقی هستند این است که حد میانه چیست و چگونه می توان به آن دست یافت. «از نظر قرآن تربیت و تکامل اخلاقی انسان زمانی ممکن است که قوا و گرایش های مختلف او به طور منطقی و معقول و در مسیر هدفی که برای آن قوه و گرایش تعریف شده و نیز به آن کیفیتی که خالق آن مقرر کرده است، فعال باشد» (فیروزمهر، ۱۳۹۳: ۱۹۹).

در ميان پيروان اديان برخى از يهوديان به حس گرايى و تمركز و جمود بر ظاهر و برخى از مسيحيان به رهبانيت و دورى مطلق از دينا منسوباند و البته همواره در مذاهب و اديان مختلف نيز اين افراط و تفريطها نمايندگانى داشته و دارند. در قرآن كريم مسلمانان به صفت «وسط» (ر.ك: بقره/ ١٤٣) موصوف و به رعايت اعتدال دعوت شدهاند كه آيات متعددى بر اين اصل دلالت دارند: ﴿يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوامِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي مِاتَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ (مؤمنون / ۵۱)؛ همچنين ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمْ زِينَةَ اللهِ الَّيِ الْمَيْاتِ الْقَيْاتِ الْقَيْاتِ الْقَيْاتِ الْقَيْاتِ اللهُ وَالطَّيِّبَاتِ مَنْ اللهُ اله

در این آیات خداوند متعال اشاره می فرماید که کسی حق ندارد از حد اعتدال درگذرد و طیباتی را که برای او ارزانی شده است، بر خود حرام گرداند. روایت معروفی نیز در این زمینه از پیامبر اکرم می شاه است که در آن گروهی را که تصمیم به ترک دنیا و نخوردن گوشت و ... گرفته بودند و تنها مشغول عبادت شده بودند، برحذر می دارد و آنها را منع می فرماید (طبرسی، ۱۳۷۲: ۳۶۴/۴-۳).

نکتهٔ بسیار مهم در رعایت اعتدال این است که منظور از میانه روی، هم عرض دیدن نیازهای مادی و معنوی نیست، بلکه معیار اعتدال نیز باید از قرآن و سنت به دست آید.



۱. ای پیامبران، از چیزهای پاکیزه و خوش بخورید و کارهای شایسته کنید که من به کارهایی که میکنید. آگاهم.

۲. بگو: چه کسی لباس هایی را که خدا برای بندگانش پدید آورده و خوردنی های خوش طعم را حرام کرده است؟ بگو: این چیزها در این دنیا برای کسانی است که ایمان آورده اند و در روز قیامت نیز خاص آن ها باشد. آیات خدا را برای دانایان این چنین به تفصیل بیان می کنیم.

\(\frac{\frac{1}{1}}{1}\)

آنچه اصل است، بعد روحانی و معنوی انسان است و بعد مادی در صورتی مورد توجه قرار می گیرد که در خدمت بعد روحانی قرار بگیرد (فیروزمهر، ۱۳۹۳: ۲۰۳). البته این بحث برای اتمام، نیاز به شرح جزئیاتی دارد که به عنوان مثال به «اعتدال در طلب دنیا و بخرت» اشاره می کنیم: ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم مَنَاسِكُمُ فَاذَكُنُ واالله كَذِكُرُ مُنْ آبَاء كُرُا وَأَفَدُ ذِكُرًا فَمِرَ التّاسِ مَن يَعُولُ رَبّنا آتِنَا فِي الدُّنيَا وَمَالُهُ فِي اللّاَخِرة وَمِن خَلاقٍ \* وَمِنهُم مَن يَعُولُ رَبّنا آتِنَا فِي الدُّنيا حَسنَه و وَقناعَذَا بَ التَّارِ \* أُولِئِكَ فَم ضَيب مِم اللّا فِي الله سَريع الحُسنية و للله الله و الله

#### ۵-۳ شناخت تاریخ انسان

همواره یکی از عوامل بسیار تأثیرگذار در گرایشهای اخلاقی، سرمشق گرفتن از تاریخ صالحان و اولیای الهی و شناخت زندگی و روش آنهاست. با خواندن و شنیدن داستان مقاومتها و پیروزیها و همچنین سلوک فردی و اجتماعی، حالات روحی و معنوی و ... مؤمنان پیشین و پیروان پیامبران، دلگرمی و قوت قلب مؤمنان افزایش می یابد و آنها را نصب العین خود قرار می دهند و تلاش می کنند که راه و روش آنها را

۱. چون مناسکتان را به جای آوردید، همچنان که پدران خویش را یاد می کردید حتی بیشتر از آن خدای را یاد کنید. برخی از مردم می گویند: ای پروردگار ما، ما را در دنیا چیزی بخش. اینان را در آخرت نصیبی نیست و برخی از مردم می گویند: ای پروردگار ما، ما را هم در دنیا خیری بخش و هم در آخرت، و ما را از عذاب آتش نگه دار اینان از آنچه خواستهاند، بهرهمند می شوند و خدا به سرعت به حساب هر کس می رسد.



در نقطهٔ مقابل نیز انسان با شناخت تاریخ افراد و اقوام خطاکار و سرنوشت شوم آنها عبرت می گیرد و ناخود آگاه تلاش می کند تا از رفتار و عاقبت آنها دوری بجوید. در قسمی از علم اخلاق به نام «اخلاق توصیفی» خلقیات رایج میان اقوام و ملل گوناگون بررسی می شود، بدون ارائهٔ هر گونه داوری، اما قرآن کریم با ذکر صفات و ویژگی های آنان، اخلاق توصیفی را در خدمت اخلاق تربیتی قرار می دهد و از ذکر سرنوشت ها نتایج هدایتی خود را برداشت می نماید (مرکز فرهنگ و معارف قرآن، ۱۳۸۳: می کنیم.

## ۵-۲-۸. سرمشق گرفتن از مؤمنان و اولیای الهی

#### ١٠١٠ ١٠ افراد

الف) پیامبران: قرآن کریم در سور متعدد، از شرح حال و صفات و گفتوگوی پیامبران با اقوام خویش سخن گفته است که سرشار از سرمشقهای الهی است. علاوه بر اینکه به طور خاص رسول خدا عَیْمَالیهٔ و حضرت ابراهیم و پیروان او را نیز اسوه معرفی کرده است (ممتحنه/ ۴ و ۶: احزاب/ ۲۱). در سورهٔ مریم چندین پیامبر الهی و صفات آنها بازگو شده است: ﴿وَاذْكُرُ فِی الْکِتَابِ إِسْمَاعِیلَ إِنّهُ کَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَکَانَ رَسُولًا نَبِیًا ﴾ (مریم/ ۵۴). در اینجا حضرت اسماعیل با یک صفت بارز اخلاقی که وفای به عهد است، نام برده شده و این عظمت صفات اخلاقی را میرساند که مورد ستایش پروردگار جهانیان قرار گرفته است.

ب) اولياى الهى: ﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبَّ ابْنِ لِى عِنْدَكَ يَتَّافِى الْجُنَّةِ وَجُنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِينَ ﴾ (تحريم/ ١١). در اين آيات عشق و محبت بى نهايت آسيه به ساحت قدس ربوبى به تصوير كشيده شده و استقامت بى نظير او در

۱. و در این کتاب، اسماعیل را یاد کن. او درست قول و فرستاده ای پیامبر بود.

۲. و خدا برای کسانی که ایمان آوردهاند، آن فرعون را مثل میزند؛ آنگاه که گفت: ای پروردگار من،
 برای من در بهشت نزد خود خانهای بنا کن و مرا از فرعون و عملش نجات ده و مرا از مردم ستمکاره برهان.

برابر عذاب شدیدی که فرعون برای او در نظر گرفته است که الگویی برای همهٔ مسلمانان در صبر و بردباری در راه حق و ایثار تا یای شهادت است.

## ۲.۱.۳۵. اقوام و گروهها

پيروان طالوت: ﴿فَلَمَّافَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللهُ مُنتَلِيكُمْ بِنَهَ وَفَمُنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيَسَ مِنِّى وَمَنْ لَمُرَ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّى إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَلِ فَشَرُ بُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاوَزَهُ هُووَ الَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا النَّوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمُ مُلَا قُوا اللهِ كَرُمِنْ فِنْهَ قِلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِنْهُ كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الطَّارِينَ ﴾ (بقره/ ٢٤٩).

پیروان واقعی طالوت ابتدا بر دشواری اندکی که همان ننوشیدن از آب است، فائق می آیند و سپس با آزمون دشوارتر که مبارزه با لشکر طالوت است، مواجه می شوند. تنها کسانی که از آزمایش اول سربلند بیرون آمدهاند و در اطاعت اول از فرمان الهی پیروز شدهاند، مورد عنایت الهی قرار می گیرند و با یاری او دشمن را شکست می دهند. لذا مبارزه با سختی ها و هوای نفس، ارادهٔ انسان را قوی می کند و او را در مواجهات بعدی با ناملایمات سربلند و پیروز می گرداند.

## ۲-۳-۵. عبرت گرفتن از انسانهای خطاکار و اولیای شیطان

#### ۱۷-۳-۵ افراد

قابيل: قابيل شايد اولين گناهكار روى زمين به شمار آيد؛ كسى كه پس از بخل در قربانى و پذيرفته نشدن آن به برادرش حسادت مى ورزد و او را مى كشد: ﴿إِنِّى أُرِيدُأَنْ تَبُوءَ بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ وَيَصِنَ مِنَ أَصُّحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِينَ \* فَطَوَّعَتَ لَهُ نَفْسُهُ قَتَلَ أُخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ (مائده/ ٢٥-٣٠).



۱. چون طالوت سپاهش را به راه انداخت، گفت: خدا شما را به جوی آبی می آزماید؛ هر که از آن بخورد از من نیست و هر که از آن نخورد یا تنها کفی بیاشامد از من است. همه جز اندکی از آن نوشیدند. چون او و مؤمنانی که همراهش بودند از نهر گذشتند، گفتند: امروز ما را توان جالوت و سپاهش نیست. آنانی که می دانستند که با خدا دیدار خواهند کرد، گفتند: به خواست خدا چه بسا گروه اندکی که بر گروه بسیاری غلبه کند، که خدا با کسانی است که پای می فشرند.

۲. میخواهم که هم گناه مرا به گردن گیری و هم گناه خود را تا از دوزخیان گردی که این است پاداش ستمکاران\* نفسش او را به کشتن برادر ترغیب کرد و او را کشت و از زیانکاران گردید.

#### ۲-۲-۳-۵. اقوام و گروهها

أصحاب الجنّة: ﴿... فَانَطُلَقُوا وَهُمْ يَتَعَافَتُونَ \* أَنَ لَا يَدُخُلَنّهَا الْيُومَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينٌ \* وَغَدَوْا عَلَى حَرْدٍ قَادِرِينَ ﴾ (قلم/ ۲۲-۲۵). در داستان باغداران، خداوند متعال گروهی را ذکر می فرماید که بدون یادکرد ارادهٔ الهی و با حالتی پیروزمندانه به سوی برداشت محصول خود می روند و با خود وعده می کنند که فقرا را نیز بهره مند نگردانند، ولی ناگاه با باغ بی محصول خود مواجه می شوند که در شب پیش گرفتار بلایی الهی شده است. این داستانِ همهٔ کسانی است که پس از پیروزی و موفقیت و دست یافتن به نعمات، از یاد خداوند متعال غافل می شوند و متوجه خود و دارایی خود می شوند و از فقرا نیز رویگردان می گردند.

## شناخت خداوند متعال

علامه طباطبایی دربارهٔ تأثیر شناخت خالق هستی در اخلاق معتقد است که این طریقه در میان مکاتب اخلاقی، منحصر به قرآن کریم است و ویژگیای که دارد این است که «اوصاف رذیله و خویهای ناستوده را به شیوهٔ رفع از بین می برد و نه دفع . یعنی اجازه نداده که رذائل در دلها راه یابد تا در صدد برطرف کردنش برآیند، بلکه دلها را آنچنان با علوم و معارف خود پر کرده که دیگر جایی برای رذائل باقی نگذاشته است» (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۷۸). همچنین ویژگی دیگری که دارد این است که «بندهٔ خالص بار می آورد و عبودیت محض را نتیجه می دهد» (همان: ۵۴۲/۱).

#### **٦-٤.** شناخت صفات الهي

در این بخش تلاش شده تا با در نظر گرفتن صفات الهی، نتایج شناخت آنها در اخلاق مورد بررسی قرار گیرد.

- «وَلِلهِ المُشْرِقُ وَالمُغُرِبُ فَأَيْمَا لُولُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللهِ إِنَّ اللهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ (بقره/ ١١٥). اين آية كريمه،



۱. به راه افتادند و آهسته می گفتند: \* امروز نباید بینوایی به بستان شما درآید \* صبح گاهان بدین آهنگ که می توانند بینوا را منع کنند، بیرون شدند.

۲. مشرق و مغرب از آن خداست. پس به هر جای که رو کنید، همان جا رو به خداست. خدا فراخ رحمت و داناست.



بینش انسان را به طور کلی تغییر می دهد و اخلاق او را نیز به تبع تغییر می دهد. کسی که خداوند را محدود در مکان و زمان خاصی نبیند و همه جا را روبهروی خدا ببیند، نتایج فراوانی برای او حاصل می شود که می توان به برخی از آنها اشاره کرد. چنین کسی دیگر احساس تنهایی نخواهد کرد، احساس بی یار و یاور بودن نخواهد کرد، در خلوت همان کاری را انجام می دهد که در جلوت انجام می دهد، ریا و نفاق از او رخت برخواهد بست و ....

- ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِنَ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتُ بَلُ أَخِيَاءٌ وَلَكِنَ لاَ تَشَعُرُونَ \* وَلَبَنُونَ كُمْ مِشَى عَمِنَ الْخُوفِ وَانَّخُومِ مِنَ الْأَمُوالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَ مُواتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُمُ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا اللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَالْجُعُونَ ﴾ (بقره/۱۵۴-۱۵۶). اگر کسی بداند که همه چیز از آن خداست و هر آنچه که از خداست، به سوی او برمی گردد، دیگر غصه ای از بابت از دست دادن اموال و جانها و محصولات و ... نخواهد داشت. او حاضر است که جان خود را که عاریه در دست خود می داند، تقدیم به مالک آن کند. در نتیجهٔ توجه به این آیات، تحمل انسان در برابر سختی ها و مشکلات افزایش می یابد و جزع و فزع که از نواقص اخلاقی هستند از انسان دور می شود و انسان به پیرایهٔ صبر آراسته می شود.

\_ ﴿وَإِذَاسَالُكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَادَعَانِ فَلَيْسَعِيبُوا لِي وَلَيُؤمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (بقره/ ۱۸۵) همان طور كه در آيه ﴿وَلِلْهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُعْرِبُ ﴾ (بقره/ ۱۸۵) آمده، در اينجا نيز خداوند متعال خود را به بندگان نزديك معرفى مى كند. علم به اين نكته ثمرات بي شمارى دارد. علاوه بر ثمراتى كه در آيه پيشين ذكر شد، اين آيه به گونهاى خاص و محبت آميز و با رحمتى خاص، بنده را مورد عنايت قرار مى دهد و اين عشق و محبت بنده به يروردگار مهربانش را افزون تر مى كند.

- ﴿ الْحُجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتُ فَمَرُ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحُجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ

۱. آنان را که در راه خدا کشته می شوند، مرده مخوانید. آنها زندهاند و شما درنمی یابید البته شما را به اندکی ترس و گرسنگی و بینوایی و بیماری و نقصان در محصول می آزماییم و شکیبایان را بشارت ده کسانی که چون مصیبتی به آنها رسید گفتند: ما از آن خدا هستیم و به او بازمی گردیم.

۲. چون بندگان من دربارهٔ من از تو بیرسند، بگو که من نزدیکم و به نـدای کـسی کـه مـرا بخوانـد، پاسـخ
 میدهم. پس به ندای من پاسخ دهند و به من ایمان آورند تا راه راست یابند.

الله و تزو دوافي الته و التقوى و التقو

\_ ﴿مَنُ ذَا الَّذِى يُقُرِضُ اللهَ قَرَضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبُصُطُ وَإِلَيهِ تُرْجَعُونَ ﴾ " (بقره/ ٢۴۵). مفتاح قبض و بسط در دست خداوند قادر متعال است و دانای به این نکته، دیگر از انفاق و قرض و ... نمی هراسد و انفاق و نحوهٔ انفاق او نیز تغییر می کند. دیگر بخل از سرای دل او رخت خواهد بست و سخاوتمندانه خواهد بخشید.

#### ۲-۶. علم به امکان ملاقات با پروردگار متعال و شناخت رضای او

قرآن کریم در پارهای موارد، علل دستورات اخلاقی را بیان می کند و در پارهای دیگر، علاوه بر اینکه با توجه دادن به صفات ذات اقدس الهی تحولی بنیادین در اخلاق مؤمنان ایجاد می کند، در موارد بسیاری نیز هست که علت فرمان را خواست و ارادهٔ الهی و مورد پسند و ناپسند بودن آنها در نزد پروردگار متعال می شمرد. علامه طباطبایی در این باره می فرماید:



۱. حج در ماههای معینی است. هر که در آن ماهها این فریضه را ادا کند باید که در اثنای آن جماع نکند
 و فسقی از او سر نزند و مجادله نکند. هر کار نیکی که انجام می دهید، خدا از آن آگاه است و توشه
 بردارید که بهترین توشهها پرهیزگاری است. ای خردمندان از من بترسید.

۲. اعراب بادیهنشین گفتند: ایمان آوردیم. بگو: ایمان نیاورده اید، بگویید که تسلیم شده ایم و هنوز ایمان در دلهایتان داخل نشده است و اگر خدا و پیامبرش را اطاعت کنید از ثواب اعمال شما کاسته نمی شود؛ زیرا خدا آمرزنده و مهربان است.

۳. کیست که به خدا قرض الحسنه دهد تا خدا بر آن چند برابر بیفزاید؟ خدا تنگدستی دهد و توانگری بخشد و شما به سوی او بازگردانده می شوید.

«بنای اسلام بر محبت عبودی و ترجیح دادن جانب خدا بر جانب خلق و بنده است» (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۳۷/).

محبت و عشق و شور بسا می شود که انسان را به کارهایی وا می دارد که عقل اجتماعی و فهم عادی، آن را نمی پسندد؛ چرا که عقل برای خود احکامی و حب هم احکامی جداگانه دارد (همان).

در اینجا ایشان دیدگاهی را بیان می فرماید که با نگاه عرفانی مورد نظر عرفا بسیار نزدیک می نماید و بحث را دربارهٔ اشتداد حب الهی ادامه می دهد:

«وقتی ایمان بندهٔ خدا رو به شدت و زیادی می گذارد، دلش مجذوب تفکر دربارهٔ پروردگارش می شود. همیشه دوست می دارد به یاد او باشد و اسماء حسنای محبوب خود را در نظر بگیرد، صفات جمیل او را بشمارد [و بگوید:] پروردگار من چنین است، محبوبم چنان است و نیز محبوبم منزه از نقص است. این جذبه و شور همچنان در او رو به زیادی و شدت می گذارد و این مراقبت و به یاد محبوب بودن، رو به ترقی می رود تا آنجا که وقتی به عبادت او می ایستد، طوری بندگی می کند که گویی او را می بیند و او برای بندهاش در مجلای جذبه و محبت و تمرکز قوی تجلی می کند. هم او را می بیند و هماهنگ آن محبت به خدا نیز در دلش رو به شدت می گذارد» (همان: ۱۵۶۱۸).

در نهایت این بنده به طور کلی نحوهٔ ادراک و طرز فکر و طرز رفتارش عوض می شود؛ یعنی هیچ چیزی را نمی بیند، مگر آنکه خدای سبحان را قبل از آن و با آن می بیند و موجودات در نظرش از مرتبهٔ استقلال ساقط می شوند.

بنابراین او از آنجایی که غیر خدا را دوست نمی دارد، قهراً جز تحصیل رضای او هدفی ندارد. اگر چیزی می ترسد، اگر اختیار می کند و یا صرف نظر می نماید و یا مأیوس می شود یا استیحاش می کند یا راضی می شود یا خشمناک می گردد، همهاش برای خداست (همان: ۵۶۱/۱-۵۶۲).

- ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكِبِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَاشِعِينَ \* الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمُ مُلَاقُوا رَبِّهِمُ وَأَنَّهُمُ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (بقره/ ۴۵ـ۴۶). در اين آيه، رسيدن به حال خشوع مستلزم درک اين نکته است

۱. از شکیبایی و نماز یاری جویید و این دو، کاری دشوارند، جز برای اهـل خشوع\* آنـان کـه بـی گمـان میدانند که با پروردگار خود دیدار خواهند کرد و نزد او بازمی گردند.



که انسان یقین کند که پروردگارش را ملاقات خواهد کرد و به ملاقات او خواهد رسید.

## نتيجهگيري

دعوت به شناخت و افزایش معرفت، یکی از شعارهای اساسی قرآن کریم و آیین مقدس اسلام است و آیات فراوانی در قرآن یافت می شود که «تعقیل، تدبر، تفقه و بصیرت و...» را از انسان انتظار دارد. اتمام مکارم اخلاق نیز که علت بعثت پیامبر خاتم می دانسته شده است، در قرآن بر پایهٔ معرفت بنا نهاده شده؛ معرفتی که بر اساس حق است و عواید آن همیشگی و ابدی است. این معرفتها و نتایج اخلاقی شناخت آنها به شرح زیر است:

شناختن دنیا به عنوان مقدمهای ارزشمند برای حصول آخرتی آباد، انسان را از سستی در کار دنیا و یا افراط در آبادانی آن و اهمال آخرت باز میدارد.

قرآن سنتهایی را به انسان معرفی می کند که با علم به آنها حیات اخلاقی انسان شکل می گیرد. علم به اسباب و مسببات، انسان را به تلاش برای کسب نتایج بهتر سوق می دهد. وعدهٔ نصرت الهی و پیروزی نهایی حق، امیدواری او را افزایش می دهد. علم به سنت آزمایش و ابتلا، انسان را از ناامیدی به دور می دارد و صبر او را در مقابله با سختی ها افزایش می دهد. شناخت سنت املا و استدراج، انسان را از غفلت دور می کند و همواره تلنگری است برای اینکه انسان غرق در دنیای مادی نشود. علم به قضا و قدر، توجه انسان را به مسبب الاسباب افزایش می دهد و استکبار و خودبر تربینی را از دلها می زداید و به انسان می فهماند که در سرنوشت خود مؤثر است و بی اراده و اختیار نست.

دنیا علاوه بر آخرت، عرصهای برای بازتاب اعمال است و این بازتابها زنگ خطر برای فرو رفتن در خطاها و اشتباهات است و یا تشویقی برای تکرار صواب؛ برای مثال، «نزاع» باعث از بین رفتن هیبت اجتماعی و صبر باعث عزت و عظمت می شود. تقوا روشنگر مسیر حیات است و پرهیز از گناهان، برکات آسمانی و زمینی بر انسان نازل می کند. عذابهای دنیوی نیز جزای زودرس و عبرتی برای دیگران است.



شناخت آخرت و دوام و قرار آن باعث می شود که حرص به دنیا در انسان کاهش یابد و تمرکز او متوجه ذخیره سازی برای آخرت شود. همچنین نوع حضور انسان در صحرای محشر و سربلندی و سرافکندگی او در آن روز و در نهایت ورودش به بهشت یا جهنم همگی انگیزه های تأثیرگذاری هستند که قدرت زیادی در سوق دادن و یا بازداشتن انسان دارند.

شریعت به عنوان زیربنای باورها و اخلاق به حساب می آید و دستورهای اخلاقی قرآن کریم نیز به طور مشخص، خطوط اخلاقی لازم را برای مسلمانان بازگو می کند که همواره مورد تذکر قرار گرفته اند.

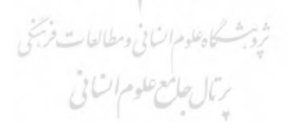
شناخت شیطان که ساختار وجودیاش بر اساس «انانیت» و «استکبار» است، انسان را از بزرگ ترین پرتگاه که مشابهت با اوست، بازمیدارد و انسان را از پای گذاشتن در مسیرهای منتهی به او همچون حرامخواری و ارتکاب خطاهای کوچک بازمیدارد.

انسان اگر خود را بشناسد و بداند که اعمال باطنی دارند، با علم به باطن اعمال بهتر می تواند تصمیم بگیرد و انگیزهٔ درستی نیز پیدا می کند؛ همان طور که جهادگر می داند که باطن شهادت، حیات جاودانه و رحمت ویژهٔ الهی است. از طرفی کسی که اصالت را به باطن می دهد، ملاکهایش در زندگی اجتماعی از قبیل ازدواج و یا انتخاب حاکمان و... از دارایی و شوکت و زیبایی و نژاد و... تغییر می کند و دیگر کسی را که فاقد این ظواهر است، مورد تمسخر و تحقیر و... قرار نمی دهد.

در قرآن کریم شرح حال اقوام، افراد و گروهها، سرمشق و مایهٔ عبرت قرار گرفته است؛ برای مثال، طالوت و گروه اندکی از پیروان او اسوهٔ استقامت و سربلندی در آزمایش الهی دانسته شده اند.



در نهایت به اثربخشترین معرفتهای ارائهشده در قرآن می رسیم که همان شناخت توحید و صفات الهی و امکان ملاقات با پروردگار متعال است. کسی که خداوند متعال را در همه جا ببیند، در خلوت و جلوت یکسان عمل می کند، احساس بی یاوری نمی کند و .... کسی که مالک حقیقیِ همه چیز را خداوند متعال بداند، در بذل جان و مال دریغ نمی کند و سخاوتمندانه می بخشد و .... آن که خداوند متعال را نزدیک بداند، با او رابطهٔ محبت آمیز برقرار می کند و عشق و محبت، بالاترین انگیزه برای هر حرکت اخلاقی برای جلب رضای خداست. هر که خداوند متعال را شاهد اعمال خود بداند، نگران نابودی اعمال یا قضاوت نادرست دربارهٔ آنها نخواهد بود و کار را تنها برای خدا و بدون ریا انجام می دهد. کسی که خداوند متعال را دانای به «ما فی الضمیر» می داند، در دل نیز فکر خطا نمی کند. انسانی که قبض و بسط را در دست خداوند متعال بداند، دیگر از انفاق ترسی ندارد و صفت بخل از دل او رخت برخواهد بست. کسی که می داند در نهایت به ملاقات پروردگار متعال می رسد، با عشق و شور و جذبهٔ بی نهایت می دست به حسنات می زند و در آنها سبقت می گیرد و این عشق و شور او به حدی می رسد که تنها یک انگیزه و هدف در دل او باقی می ماند و با عبودیت و اخلاص محض، در راه اطاعت فرمان الهی گام برمی دارد.





#### كتابشناسي

- ۱. قرآن کریم، ترجمهٔ محمدمهدی فولادوند، چاپ سوم، تهران، دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی، ۱۴۱۸ ق..
  - نهج البلاغه، گردآوری سید رضی، تحقیق صبحی صالح، قم، هجرت، ۱۴۱۴ ق.
- ٣. ايزوتسو، توشيهيكو، مفاهيم اخلاقي ديني در قرآن مجيد، ترجمهٔ فريدون بدرهاي، تهران، فرزان، ١٣٧٨ ش.
  - ۴. جوادی آملی، عبدالله، معرفت شناسی در قرآن کریم، چاپ هفتم، قم، اسراء، ۱۳۸۷ ش.
  - ۵. خرمشاهي، بهاءالدين، *دانش نامهٔ قرآن و قرآن پژوهي،* تهران، دوستان و ناهيد، ١٣٧٧ ش.
  - ۶. زاگزبسكى، ليندا، معرفت شناسى، ترجمهٔ كاوه بهمنى، چاپ دوم، تهران، نى، ۱۳۹۲ ش.
    - ۷. زمانی، کریم، ترجمهٔ روشنگر قرآن کریم، تهران، نامک، ۱۳۸۹ ش.
- ٨. طباطبایی، سیدمحمدحسین، انسان از آغاز تا انجام، ترجمه و تعلیق صادق لاریجانی، چاپ دوم، قم، بوستان کتاب، ۱۳۹۰ ش.
- ٩. همو، ترجمهٔ تفسير الميزان، ترجمهٔ سيدمحمدباقر موسوى همدانى، چاپ پنجم، قم، دفتر انتشارات اسلامى، ١٣٧٤ ش.
  - ١٠. همو، رسائل توحيدي، چاپ دوم، قم، بوستان كتاب، ١٣٨٨ ش.
  - همو، قرآن در اسلام، چاپ هفتم، قم، بوستان کتاب، ۱۳۹۳ ش.
  - ١٢. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، چاپ سوم، تهران، ناصر خسرو، ١٣٧٢ ش.
    - ۱۳. طبرى، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت، دار المعرفه، ١٤١٢ ق.
  - ۱۴. طوسي، محمد بن حسن، *التبيان في تفسير القرآن*، بيروت، دار احياء التراث العربي، ۱۴۱۶ ق.
  - ۱۵. فیروزمهر، مهدی، *تربیت اخلاقی با نگاهی قرآنی*، قم، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، ۱۳۹۳ ش. ۱۶. مرکز فرهنگ و معارف قرآن. *دائرةالمعارف قرآن کریم،* چاپ دوم، قم، بوستان کتاب، ۱۳۸۳ ش.

ژومشگاه علوم انبانی ومطالعات فرسخی پرتال جامع علوم انبانی

