#### PAZHUOHESH NAMEH-E AKHLAGH

فصلنامه علمي \_ پژوهشي پژوهشنامه اخلاق

A Research Journal

Vol. 10, Winter 2018, No. 38

سال دهم، زمستان ۱۳۹۶، شماره ۳۸ صفحات: ۱۱۸ \_ ۹۹

# چگونگی نقش آفرینی و جه اجتماعی انسان در ارتقای اخلاقی با تحلیل دیدگاه دیویی و بازسازی براساس دیدگاه اسلامی

مریم قاسمی\* / محمدرضا شرفی\*\* سید مهدی سجادی\*\*\* / شهین ایروانی\*\*\*\*

#### چکیده

هدف اصلی این پژوهش به دست آوردن رویکردی اجتماعی به تربیت اخلاقی است. ابتدا با کمک گرفتن از دیدگاه دیویی به عنوان اندیشمندی که تربیت اخلاقی را با رویکردی اجتماعی معرفی نمود، سعی شد عاملی اثر گذار که موجب میشود فرایند تربیت اخلاقی رویکردی اجتماعی به خود بگیرد، استنتاج گردد که این عامل در مؤلفه «رتباط» معرفی شد. اثر گذاری این عامل به گونه ایست که با تقویت آن، توانهای اخلاقی انسان تقویت میشود. سپس نقش این مؤلفه در ارتقای اخلاقی انسان مبتنی بر دیدگاه اسلام بررسی گردید و ضمن به دست آمدن تأیید بر اهمیت این مؤلفه، تلاش گردید چگونگی نقش آفرینی آن در ارتقای اخلاقی به دست آورده شود. حاصل این تلاش و بررسی، معرفی توانمندی هایی یازده گانه به عنوان محورهای تربیت اخلاقی با تکیه بر وجه اجتماعی انسان، مبتنی بر دیدگاه اسلام است.

### واژگان کلیدی

تربیت اخلاقی، جان دیویی، ارتباط، اسلام، توانمندیهای اخلاقی.

\*. دانشجوی دکتری، فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه تهران، دانشکده روان شناسی و علوم تربیتی.

ghassemi.m.phd@gmail.com

msharafi@ut.ac.ir

sajadism@modares.ac.ir

siravani@ut.ac.ir

تاریخ پذیرش: ۱۳۹۶/۱۰/۲۱

\*\*. دانشیار گروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه تهران.

\*\*\*. دانشیار گروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه تربیت مدرس.

\*\*\*\*. استادیار گروه فلسفه تعلیم و تربیت، دانشگاه تهران.

تاریخ دریافت: ۱۳۹۶/۳/۱۵

#### طرح مسئله

تربیت اخلاقی نوعی دگرگونی در عرصههای فکری، احساسی و رفتاری است که منجر به تقویت شناخت اخلاقی، الزام به آن و ارتقای عملی متربیان به لحاظ اخلاق مداری می شود (باقری، ۱۳۷۷) یکی از مسائل مهم در تربیت اخلاقی، رویکردها و روشهای تربیت اخلاقی است و علت این اهمیت آن است که ضعف و نارساییهای موجود در رویکردهای تربیت اخلاقی می تواند منجر به تردید در امکان تربیت اخلاقی شود (سجادی، ۱۳۷۹) در کشور ما به گفته صاحبنظران علی رغم تلاشهای فراوانی که در ترویج اخلاق صورت گرفته اما اهداف مورد نظر محقق نشده است و این شواهد در حالی است که ارزشهای اخلاقی از سوی افراد مورد قبول است و به آن اذعان و اقرار دارند (وجدانی، ۱۳۹۱) چنین واقعیتی می تواند گویای شکاف میان دانش اخلاقی و عمل اخلاقی باشد.

برای بررسی این معضل می توان به حقیقتی مهم توجه کرد. اخلاقی بودن در بستر زندگی اجتماعی بروز می یابد، این بدان معنی است که ظهور ویژگیهای انسان اخلاقی، مستلزم حضور در اجتماع است. برای اینکه صفتی چون حقیقت گویی یا نیک سخن گفتن و ... در فرد بروز یابد نیاز به حضور در اجتماع و قرار گرفتن در مواجهه با دیگران است و بدون حضور در بستر زندگی اجتماعی نمی توان به این ویژگیها دست پیدا کرد. ازاین رو اخلاقی بودن به اجتماعی زیستن وابسته است. (بارو، ۱۳۹۱) بر اساس این یکی از ابعادی که در موقعیتهای بروز عمل اخلاقی وجود دارد وجه اجتماعی انسان است که امکان مواجهه با دیگران را به او می دهد. در صورتی که همین وجه در فرایند تربیت اخلاقی مورد توجه قرار گرفته و محور پرورش اخلاقی باشد، می توان به موفقیت تربیت اخلاقی در برآوردن اهداف و انتظارات امید داشت. به عبارت دیگر اگر میان اخلاقی بودن و اجتماعی زیستن وابستگی وجود دارد، لازم است این وابستگی در فرایند اخلاقی شدن یعنی تربیت اخلاقی نیز مورد ملاحظه قرار گیرد.

اما بررسی دیدگاههای مورد استناد در میان اندیشمندان مسلمان نشان می دهد از نقاط ضعف در آنها، قرار گرفتن اخلاق در انحصار سیروسلوک فردی است به گونهای که مناسبات اجتماعی در آن کمرنگ می شود (بناری، ۱۳۷۹) این در حالی است که ازجمله ابعاد برشمرده شده برای انسان در دیدگاه اسلام، وجه اجتماعی اوست. انسان موجودی اجتماعی است که شخصیت و استعدادهایش در اجتماع شکل می گیرد و قرار است دستیابی او به کمال از طریق زندگی در بستری اجتماعی حاصل شود. در این صورت لازم است در برنامههای تربیتی نیز از این وجه اجتماعی در تغییر و شکل دهی به شخصیت او استفاده شود. (احمدی، ۱۳۶۷) به نظر می رسد علت این مغایرت آن است که اندیش مندان متقدم مسلمان غالبا تحت تأثیر دیدگاههای فیلسوفان یونانی بودهاند به همین دلیل تربیت اخلاقی در منابع اسلامی به خوبی

رنگوبوی یونانی را نشان میدهد. با توجه به این صبغه در طرح اندیشههای اخلاقی، در مباحث مربوط به تربیت اخلاقی نیز بحث پیرامون قوای نفس، فضایل و برشمردن رذایل، در مرکز توجه اندیشمندان مسلمان قرار گرفته است (باقری، ۱۳۸۸) اما آنچه در میان بحثهای اخلاقی برای حوزه تربیت مهم است، شیوه و چگونگی تحصیل این صفات میباشد، چیزی که با صرف آگاهی از فضایل اخلاقی به دست نمی آید. تحقیقات نشان داده که حوزه تربیت اخلاقی با رویکرد اسلامی از این نظر دارای خلأ است و عمدتا به معرفی مبانی اخلاق و معرفی فضایل و رذایل اخلاقی پرداخته شده است، و توجه لازم به تربیت اخلاقی یعنی نحوه متخلق نمودن افراد به صفات و رفتارهای اخلاق صورت نگرفته است (بناری، ۱۳۷۹: ۱۶۸) گسست میان تربیت اخلاقی از وجه اجتماعی انسان، منجر به شکافی میان دانش و عمل اخلاقی میشود که در اثر آن، علی رغم تلاشهایی که در زمینه تربیت اخلاقی صورت می گیرد و دانشی که ارائه می گردد لیکن همچنان در عرصه ثمردهی اخلاق و بروز رفتارهای اخلاقی دستاوردهای کمی حاصل می شود.

پژوهش حاضر با هدف توجه به وجه اجتماعی انسان در فرایند تربیت اخلاقی، درصدد است به یکی از پاسخهای ممکن برای مسئله عدم توجه به وجه اجتماعی انسان به عنوان قابلیتهای تأثیرگذار در پرورش اخلاقی دست یابد. با توجه به اینکه از ویژگیهای مهم تربیت اخلاقی در سیر اندیشههای غربی رویکرد اجتماعی آن است (خرم، ۲۰۰۷؛ شاملی، ۱۳۷۹)، بررسی دیدگاه اندیشمندان غربی می تواند مفید فایده باشد.

در جریان تعلیم و تربیت معاصر، دیویی به این نکته مهم اشاره کرده و اهمیت وابستگی میان ارتقای اخلاقی و ابعاد اجتماعی او را یادآور شده است. از نظر دیویی ارتقای اخلاقی انسان در عمل متقابل او با اجتماع نضج پیدا می کند و امری نیست که خارج از بستر اجتماعی زندگی حاصل شود و بر این مطلب تأکید می کند که بدون تقویت بعد اجتماعی انسان نمی توان به ارتقای اخلاقی او کمک کرد (دیویی، تاکید می کند که بدون بررسی اندیشههایی دیویی را زمینه مناسبی برای پاسخ به مسئله پژوهش دانسته و از سوی دیگر بهدلیل اینکه تربیت اخلاقی در چارچوب اندیشه اسلامی را مد نظر دارد، سعی می کند با تحلیل دیدگاه دیویی به بازسازی دیدگاهی در چارچوب اندیشه اسلامی دست یابد.

به این منظور بحث خود را در چند بخش ارائه می دهد در بخش اول و دوم دیدگاه دیـویی بـرای بـه دست آوردن چگونگی استفاده از وجه اجتماعی انسان در فرایند تربیت اخلاقی بررسی و تحلیل می شود. و سپس در بخش سوم و چهارم به بازسازی دیدگاه اسلامی با توجه به یافته بخش قبل پرداخته می شود. مقاله مطابق با روند مذکور به سؤالات زیر پاسخ می دهد:

<sup>1.</sup> John Dewye.

۱. اخلاق و تربیت اخلاقی در نظر دیویی دارای چه عناصری است؟

۲. محور پیوند میان تربیت اخلاقی و وجه اجتماعی انسان در این نظرگاه چیست؟

۳. با تکیه بر پایگاه نقدی که دیدگاه اسلام است چه نکته یا نکات قابلپذیرش و غیرقابلپذیرش در این محور پیوند وجود دارد؟

۴. با تکیه بر نکات قابل پذیرش، دیدگاه اسلام درباره آنها چیست و چگونه می توان از آنها در مبانی نظری تربیت اخلاقی از دیدگاه اسلام استفاده کرد؟

مقاله پیشرو برای بررسی دیدگاه اسلام، از دیدگاههای تفسیری علامه طباطبایی بهره میگیرد تا نزدیک ترین مواضع را نسبت به کلام وحی که منبع اصلی دیدگاه اسلام است در اختیار داشته باشد.

براساس سؤالات مذکور در بخش اول مقاله به روش توصیفی ـ تحلیلی (قراملکی، ۱۳۸۷) پاسخ سؤال اول داده می شود. در بخش دوم مقاله به روش تحلیلی (باقری، ۱۳۸۹) پاسخ سؤال دوم ـ یعنی محور پیوند ـ به دست آورده می شود و سپس در بخش سوم به روش نقد (قراملکی، ۱۳۸۵) پاسخ سؤال سوم داده می شود و محور پیوند مذکور را در دیدگاه اسلامی مورد نقد و بررسی قرار می گیرد. در بخش چهارم نیز به روش استنتاجی (باقری، ۱۳۸۹) پاسخ سؤال چهارم را ارائه داده و نقش آفرینی محور پیوند مذکور را در ارتقای اخلاقی با تکیه بر دیدگاه اسلامی بازمی پروراند.

### اخلاق و تربیت اخلاقی در دیدگاه دیویی

دیویی یکی از مشکلات اساسی تربیت اخلاقی را رابطه میان دانش و رفتار میداند از این نظر که وقتی اخلاق صرفاً به عنوان مجموعه دروس نظری به افراد درس داده می شود امید به تحقق اهداف تربیتی و اخلاقی امیدی واهی است، زیرا پیوند زنده ای میان شیوه ها و محتوای دانش با رشد اخلاقی وجود ندارد (دیویی، ۱۹۲۸: ۳۶۷) او معتقد است باید این دانش را به موارد و مصادیق عملی اش پیوند داد و این گونه دانش اخلاق در تحقق عملی سودمند واقع خواهد شد. (همو، ۱۳۴۱: ۲۲۷)

مهم ترین ارکان نظریه اخلاقی دیویی را می توان با وجوه زیر معرفی کرد:

۱. ابتنای اخلاق بر شناخت طبیعت انسان: در اندیشه دیویی، چون اخلاق از جانب انسان بروز می یابد بنابراین بیشترین شناخت درباره آن از شناخت طبیعت انسان حاصل می شود. او توجه به دانشی که درباره محیط طبیعی و اجتماعی انسان است را نقش آفرین در علم اخلاقی می داند. (همو، ۱۹۲۲: ۳ و ۱۹)

<sup>1.</sup> Knowledge.

<sup>2.</sup> Conduct.

<sup>3.</sup> Human nature.

7. وابسته دانستن اخلاق به محیط: از نظر دیویی هرگونه رفتار آدمی مولود تأثیر متقابل خوی از یک طرف و محیط طبیعی و اجتماعی از طرف دیگر است. محیط به تعاملی که میان فرد و پیرامونش وجود دارد اطلاق می شود. دیویی کلمه محیط را برای یک موجود بی جان و محیط پیرامونش به کار نمی برد، زیرا این موجود متوجه تأثیرات نیست. بلکه محیط اجتماعی را مخصوص انسان می داند که فعالیت هایش در فعالیت های دیگران وابسته است، تأثیر می گذارد و تأثیر می پذیرد. او تغییراتی که در فرد ایجاد می شود را زاییده محیط می داند و اقتضای محیط را در پدید آمدن ادراکات و عواطف سبب می داند. (همان: ۱۶ – ۱۲)

**۳. طرد اهداف** پیشینی و ذاتاً ارزشمند: دیویی تأکید می کند که عمل برای هدف  $^{6}$  انجام نمی شود، بلکه هدف چیزی است که با تعیین آن انجام عمل و چگونگی انجام آن تعیین می شود و منظور از هدف، راهنمایی فعالیت موجود است. دیویی به این دلیل با وجود اهداف ثابت پیشینی  $^{2}$  مخالف است که مانع از بررسی اوضاع و توجه به عواقب امور موجود می شود و زندگی کنونی را در مقابل زندگی ایدال، به عنوان یک زندگی درجه دوم قرار می دهد. در اندیشه دیویی اخلاق یک کیفیت مداوم  $^{7}$  است و نه یک کمال ثابت  $^{6}$  بنابراین هدف مقتضی این شرایط و بستر خاص می باشد و نه چیزی از بیرون. (همو، ۱۳۳۹: ۱۳۳۹ – ۲۲۳)

3. وسیع دانستن اخلاق به گستردگی رفتارها و اعمال انسان: او بر این باور است که اخلاق همه رفتارهایی را که با معیار خوبتری و بدتری قابل قضاوت کردن باشند شامل می شود. (همو، ۱۹۲۲: ۲۷۹) ه. ابتنای اخلاق بر تفکر در مقابل اخلاق مبتنی بر عادت: دیویی اخلاق تأملی یا تفکری و را مطرح می کند، زیرا معتقد است اخلاق موضوع قضاوت است بنابراین باید از اخلاق عادت محور به اخلاق تفکرمحور حرکت کرد. در این طرح از اخلاق، وجود وضعیتی غیر معین و چالشی در هر موقعیتی که بتوان آن را موقعیت اخلاقی نامید ضروری است. وضعیت چالشی از تعارض میان غایات به وجود می آید. اندیشیدن یعنی وضعیتی که خیری در برابر خیری دیگر قرار می گیرد و نیاز به اندیشیدن به وجود می آید. اندیشیدن در نظر گرفتن راههای مختلف عمل است، که با در نظر گرفتن موانع اقدام که ناشی از تضاد و کشمش موجود میان غرایز است، آغاز می شود. انتخاب می تواند عاقلانه یا غیر عاقلانه باشد. در انتخاب عاقلانه،

<sup>1.</sup> Conduct.

<sup>2.</sup> Interaction.

<sup>3.</sup> Natural.

<sup>4.</sup> Social.

<sup>5.</sup> End.

<sup>6.</sup> Fixed aim.

<sup>7.</sup> Continuing process.

<sup>8.</sup> Fixed achievement.

<sup>9.</sup> Reflective morality.

در غرایز که دارای شتاب هستند و انسان را به سوی عمل سوق می دهند تأمل ایجاد می شود. خوبی که با به کارگیری فکر حاصل می شود، عبارت است از مفهوم فعالیتی که پس از پایان یافتن اختلافات و موانع غرایـز و عادات ناسازگار و پیدا شدن مجرای واحدی برای ابراز آنها بیان می گردد. (همو، ۱۳۳۹: ۲۲۲  $_{-}$  ۲۱۰)

**7. جنبه بیرونی و درونی داشتن اخلاق:** از نظر دیویی دو عامل هستند که موقعیت اخلاقی را حد زده و تعریف می کنند و این دو عامل نشان می دهند که اخلاق هم جنبه درونی دارد و هم دارای جنبه بیرونی است. یکی این است که عواقب آن، ارزش اخلاقی شیک اقدام را مشخص می کند و دیگری آن است که عواقب، آن چیزهایی هستند که در اثر ماهیت میل و گرایش به وجود می آیند. در این صورت برای سنجش هر اقدامی، هم باید منشأ آن و هم نتایج را بررسی کرد. (همو، ۱۹۲۲: ۴۵ \_ ۴۴)

۷. رشد مداوم به عنوان معیار خیر و خوبی برای اخلاق: از نظر دیـویی پیشـرفت بـهمعنـای تخمـین و قیاس با یک هدف یا خوبی  $^{\Lambda}$  پایدار و تغییرناپذیر نیست بلکه عبارتست از تلاش در راه تقویت معنای هـر اقدام در زمان حال و بر اساس این اخلاق با رشد تقریبا یکی است. (همو، ۱۳۳۹: ۲۵۸ \_ ۲۵۳)

۸. غیرثابت بودن دانش اخلاق یا اصول اخلاقی: دیویی معتقد است حقایق اخلاقی در هر مسئله اخلاقی، مخصوص آن مورد و مربوط به آن موقعیت است و چون ذهن بشر همه حقایق را کشف نکرده و چون زندگی، پیوسته در حال تغییر و تبدیل است و انسان نیز در موقعیت تجربی، ارزشها را درمییابد بنابراین اخلاق تغییریذیر است. (همان: ۲۲۲ \_ ۲۱۹)

از نظر دیویی تربیت اخلاقی با آینده سروکار دارد و تلاشها در زمینه تربیت اخلاقی در صورتی در آینده نتیجه بخش خواهد بود که عواملی که در اقدام فرد مؤثر هستند مورد شناسایی قرار گیرند و در تربیت اخلاقی وارد شوند و به این نکته توجه شود که صرفاً یاد دادن قضاوت درباره اینکه فلان اخلاق خوب است و دیگری نامطلوب است نتایج مثمر ثمری را در زمینه تربیت اخلاقی بهدست نمی دهد. او تأکید می کند اگر سطح اخلاق پایین است به دلیل آن است که تربیتی که از طریق تعامل بین فرد با محیط اجتماعی او داده شده معیوب و ناقص است، زیرا همان طور که چگونگی راه رفتن فرد بستگی به عمل متقابل بین پاها و محیط فیزیکی دارد، اخلاق نیز موضوع عمل متقابل بین فرد با محیط اجتماعی اوست. (همان فرد با محیط اجتماعی را به عنوان

رتال حامع علوم السافي

<sup>1.</sup> Good.

<sup>2.</sup> Subjective.

<sup>3.</sup> Ojective.

<sup>4.</sup> Cosequences.

<sup>5.</sup> Moral quality.

<sup>6.</sup> Desire.

<sup>7.</sup> Disposition.

<sup>8.</sup> Good.

عاملی که در اقدام فرد در آینده مؤثر هستند در فرایند تربیت اخلاقی بهنحو مطلوبی به کار گرفت.

توجه به این پیوند موجب شد که دیویی درباره تربیت اخلاقی رویکردی اجتماعی داشته باشد. دیـویی مبتنی بر چنین تبیینی از اخلاق، با این اندیشه مخالفت می کند که وجدان خودساخته آمادهای در آدمـی وجود دارد که نهیب زدن به آن برای اخلاقی شدن فرد کفایت می کند، چرا آن را مانع از توجه بـه قـوای اجتماعی دخیل در اخلاقی شدن می داند. به واسطه چنین اعتقادی است که دیویی به قـدرت مـذهب نیـز برای ارتقای اخلاقی جامعه خوش بینانه نمی نگرد. (همو، ۱۹۲۲: ۳۱۹ ـ ۳۱۸)

تربیت اخلاقی در دیدگاه دیویی را میتوان با مؤلفههایی به شرح زیر بیان کرد:

۱. قرار گرفتن در محیط اجتماعی: اخلاقی شدن با قرار گرفتن در محیط اجتماعی ممکن می شود. خیر یا خوبی اخلاقی  $^{'}$  تنها در صورتی می تواند وجود داشته باشد که فرد در ارتباط  $^{'}$  با دیگران و در زمینه همکاری  $^{"}$  با آنها باشد. در این حالت فرد باید ایدئال حقیقی را معنابخشی به ارتباط خود با دیگران قرار دهمو، ۱۳۳۹: ۲۹۳)

۲. استمرار در تجربه تعامل: فردی که بخواهد در مسیر اخلاقی شدن حرکت کند لازم است موقعیت اخلاقی را تجربه کند و عملی را در آن به انجام برساند. این نوع تجربه منجر به کشف روابط و چگونگی آنها می شود. پس منظور از تجربه صرف آزمون و خطا نیست بلکه از آزمونی برآمده از فکر است. (همو، ۱۳۴۱: ۱۰۸)

۳. انتخاب تفکرمحور: اخلاق تفکرمحور با درگیری در موقعیتی چالشی که فرد می بایست با تفکر و براساس مسئولیت انتخاب کند به وجود می آید و این انتخاب اوست که خیر یا خوبی را می آفریند. موقعیت اخلاقی با مسئله انتخاب بین خوب و خوب تر و بد و بدتر پدیدار می شود، هیچ بدیی به عنوان بدی، عرض اندام نمی کند و تا مادامی که در عرصه انتخاب مردود نشده، خوبی است که با خوبهای دیگر رقابت می کند؛ اما بعد از اینکه در انتخاب رد شد، جنبه خوبی کمتری ندارد بلکه جنبه بدی را پیدا می کند. پس تنها در صورتی که عمل از روی تفکر انجام گرفته باشد و رفتاری که بر انتخاب دقیق استوار شده باشد جنبه اخلاقی دارد. (همو، ۱۳۳۹: ۲۵۲ ـ ۲۵۱)

**3. معیار قرار دادن تکامل:** خیر همان رشد است که در پایان یک عمل دریافت می شود بنابراین خود اخلاقی <sup>۴</sup> همواره در حال ساخته شدن است. در این صورت هدف فرد باید این باشد که نسبت به وضعیت قبلی خود پیشرفت حاصل کند.

<sup>1.</sup> Moral good.

<sup>2.</sup> Communication.

<sup>3.</sup> Cooperation.

<sup>4.</sup> Moral self.

نظراتی که دیویی برای تربیت اخلاقی در مدارس میدهد طـرح عملیـاتی او را در ایـن زمینـه بـازگو می کند. تربیت اخلاقی مدنظر دیویی بهصورت کاملا عملی و در تجربه زنده با محیط بهدست می آید پس اخلاق مى بايست از طريق صحنه واقعى مدرسه بهدست أيد. همچنين محيطي لازم است از أميختگى بـه مذهب به دور باشد. دیویی معتقد است که مدرسه باید جامعه کوچکی ٔ باشد که در آن زندگی اجتمـاعی ٔ واقعی جریان داشته باشد در این صورت قرار گرفتن دانـشآمـوزان در ایـن مـدارس و توانمنـد شـدن در اجتماعی زیستن منجر به ارتقای اخلاقی آنها می شود. دیویی معتقد است ضرورت اخلاقی بودن به دلیل فضای اجتماعی زندگی است پس محیطی تربیتی که در آن فضای اجتماعی بهمعنای حقیقی حاکم است، می تواند مفاهیم و انگیزههای اجتماعی را رشد دهد، بههمین دلیل هر تعلیم و تربیتی که قدرت مؤثری در به اشتراکگذاری زندگی اجتماعی را داشته باشد اخلاقی است. در صورتی که مدرسه افراد را از طریق تجارب ارتباط گیری تربیت کند تربیت اخلاقی مؤثر رخ خواهد داد. دیویی که زندگی اجتماعی را عرصهای برای دادوستد معرفی می کند، مدرسه را عرصهای اجتماعی می داند برای ارتباط دو سویه میان افراد با پس زمینههای مختلفی که دارند. اخلاق در چنین فضایی در مدرسه از طریق ارتباط در گروهها ارتقا پیدا می کند. (همو، ۱۹۲۲: ص ۳۲۶: همو، ۱۹۲۸: ۳۷۰ ـ ۳۶۷) دیویی چنین فضایی را جامعه دموکراسی میخواند. دموکراسی از نظر دیویی بیشتر معنای یک سبک و شیوهای از زندگی است تا بهمعنای سیاسی آن، یعنی روشی از زندگی فرد که در ارتباط اشتراکی با دیگران میباشد. دموکراسی که صورتی از یک زندگی کثرتگرا<sup>۳</sup> است، با دو مفهوم پیوند دارد یکی اشتراک علایق و تجارب و دیگری ارتباط آزاد و باز میان گروهها. وجود این دو معیار است که جامعه دموکراتیک را میسازد. بهدلیلی همین فضای اجتماعی تكثر گراست كه ضرورت اخلاقی بودن را به وجود می آید. مدرسه این موقعیت را دارد كه فضایی مشابه با فضای جامعه را داشته باشد و افراد با علایق و پس زمینههای مختلف در آن حضور دارند. درصورتی که امکان تجربه اجتماعی زیستن برای آنها در این فضا فراهم شود، درواقع امکان رفتار اخلاقی برای آنها بهوجود آمده است. این امکان از طریق ارتباط آزاد و باز میان گروهها محقق می شود. ویژگیهای اخلاقی از طریق ارتباط میان گروهها در افراد شکل گرفته میشود. (همان: ۹۱) كاه علوم السابي ومطالعات فر

### مؤلفهمحوری در ارتقای اخلاقی از دیدگاه دیویی

دیدگاه دیویی نکات زیر را در ارتباط با مسئله پژوهش در اختیار قرار میدهد:

<sup>1.</sup> Weak public.

<sup>2.</sup> Community life.

<sup>3.</sup> Pluralistic.

١. لازم است فرايند تربيت اخلاقي با تجربه موقعيت اخلاقي درگير باشد؛

۲. فرایند ارتقای اخلاقی مستمر است و تجربه مستمر لازم است؛

٣. در هر تجربه موقعیت اخلاقی، باید رشد نسبت به تجربه موقعیت قبلی مورد توجه باشد؛

۴. تجربه موقعیت اخلاقی با قرار گرفتن فرد در موقعیت عمل بهدست می آید. اخلاق در عمل کسب می شود و صرف اعتقاد به اینکه چیزی خوب است و چیزی بد است نمی تواند پیوند فرد با اخلاق به معنای واقعی آن را برقرار کند بلکه او باید در موقعیت عمل اخلاقی به صورت واقعی در گیر باشد؛

۵. ارتقای اخلاقی به ارتباط انسان با محیط پیرامونش وابسته است. اخلاق در عمل کسب می شود و این عمل در بستر زندگی اجتماعی با دیگران انجام می شود.

از مؤلفههایی که دیویی در فرایند تربیت اخلاقی وارد کرده «ارتباط» است. از نظر او باید در فرایند تربیت اخلاقی عناصری که بعداً در صحنه بروز اجتماعی نقش دارند، بهمیان آورده شده و به کار گرفته شوند و ارتباط، اصلی ترین عنصر است و بدون آن موقعیت بروز عمل اخلاقی شکل نمی گیرد. ارتباط وجه اتصال انسان با دیگران است که امکان اجتماعی زیستن را برای او بهوجود می آورد. این مؤلف در طرح تربیت اخلاقی دیویی نقش محوری دارد چراکه در اثر تلاش برای ایجاد زمینههای ارتباطی با دیگران، محیط یا بستر ارتقای اخلاقی فراهم می شود و مؤلفه های دیگر تربیت اخلاقی یعنی تفکر محوری، تجربه تعامل و معیاربودن تکامل حاصل می شود.

به این ترتیب:

تربیت اخلاقی از طریق ارتباط با محیط است که می تواند موفقیت آمیز باشد.

ر این صورت برای تربیت اخلاقی باید در بستر اجتماعی قرار گرفت.

ارتباط با دیگران، قرار گرفتن در بستر اجتماعی است و درنتیجه تربیت اخلاقی لازم است از این مسیر پیگیری شود.

ارتباط منجر به تربیت اخلاقی میشود.

ارتباط به عنوان موقعیت اخلاقی در گیری با چالش و به کار گیری تفکر را همراه خود دارد. در این راستا نیاز به کشف روابط و چگونگی آنها وجود دارد. به واسطه ارتباط و از مسیر تحقق همکاری، آرمانها اخلاقی به ظهور می رسد. مطابق با دیدگاه دیویی ارتباط، به عنوان محور پیوند میان تربیت اخلاقی و بعد اجتماعی انسان است که به عنوان متغیری ارتقادهنده در توان اخلاقی او نقش آفرینی می کند. براساس این بررسی، می توان ارتباط را به عنوان وجه اجتماعی انسان معرفی کرد که به عنوان قابلیتهای تأثیرگذار در پرورش اخلاقی، عمل می کند.

### بررسی مؤلفهمحوری ارتقای اخلاقی در دیدگاه اسلام

وقتی در اندیشههای اسلامی به مقوله ارتباط با دیگران به عنوان نقش آفرین در ارتقای اخلاقی انسان نظر شود تأییدی بر جایگاه مهم آن در این امر درک می شود. اصل بودن ارتباط به عنوان نقطه کانونی در تربیت اخلاقی، مطلبی است که دیدگاه اسلام نیز بر آن تأکید دارد و این را از لابه لای همه دستورات قرآن در اوامر و نواهی به انسان و در لابه لای همه روایات معصومان به به خوبی می توان یافت. اسلام ارتباط مطلوب فرد با دیگران را به عنوان معیار ارزش گذاری سطح دین داری معرفی می کند و حسن این ارتباط را به معنای ارتقای اخلاقی و عکس آن را نشانه سقوط اخلاقی می داند در نظر اسلام اخلاق محقق نمی شود و به کمال نمی رسد جز با یک زندگی اجتماعی که متکی بر عبودیت خدا باشد. (طباطبایی، نمی شود و به کمال نمی رسد جز با یک زندگی اجتماعی که متکی بر عبودیت خدا باشد. (طباطبایی،

البته ارتباط در دیدگاه دیویی دارای مشخصاتی است که متناسب با نظام فکری دیویی درباره اخلاق میباشد. ازجمله خصوصیات این نظام فکری آن است که آرمان، هدف از پیش تعیینشده و ثابت و نیز اصول اخلاق مشخص مورد قبول نیست. با توجه به اختلاف بنیادین در ماهیت اخلاق نسبی گرای دیویی با اخلاق در دیدگاه اسلام، لازم است مؤلفه ارتباط را در دیدگاه اسلامی و بر مبنای نظام فکری اسلام مورد توجه و بررسی قرار داد. به عبارت دیگر، به نظر میرسد با توجه به بخشهای دیگری از دیدگاه دیویی، نمی توان در دیدگاه اسلام به مقوله ارتباط همان نگاهی را داشت که دیویی از آن منظور می کرده است. ارتباط در نظر دیویی آنقدر مهم می شود که همه هویت انسان را در ارتباط معرفی می کند که غیر از آن هیچ هویتی برای انسان قائل نیست و نیل به شخصیت کامل را از طریق ارتباط همه جانبه با دیگران ممکن می داند (دیویی، ۱۹۲۸: ۴۶۳) از نظر دیویی هرچه افراد بتوانند ارتباط خود با دیگران را توسعه دهند و کیفیت این ارتباط را در جهت تعاون و همکاری قرار دهند به صورت اخلاقی تری زندگی می کنند. اما این ارتباط در راستای اهداف جامعه دموکراسی تعریف می شود و یکی از عناصر اساسی برای زندگی می کنند. اما این ارتباط در راستای اهداف جامعه دموکراسی تعریف می شود و یکی از عناصر اساسی برای زندگی می کنند. اما این ارتباط در راستای اهداف جامعه دموکراسی تعریف می شود و یکی از عناصر اساسی برای زندگی در آن است.

مطابق نظرات دیویی، اجتماعی بودن اخلاق هم در ضرورت و هم در چیستی و هم در چگونگی دارای صبغهای اجتماعی است، به این معنا که اولا ضرورت اخلاقی بودن به اجتماعی بودن زندگی انسان

مربوط می شود به گونه ای که اگر آدمی در جهانی به تنهایی زندگی می کرد لزومی به رعایت اخلاق نبود؛ ثانیا کار کرد اخلاقی بودن در برقراری تعامل مطلوب برای جامعه دموکراسی است. آن گونه که دیویی توضیح می دهد اخلاق و تربیت اخلاقی کار کردی اجتماعی پیدا می کند و اعتبار اخلاق به این کار کرد اجتماعی است. در حالی که در دیدگاه اسلام اجتماع اعتبار خود را از اخلاق می گیرد و اجتماعی زیستن انسان برای اخلاقی شدن او می باشد (طباطبایی، ۱۳۸۷: ۸۵)

ارتباط در دیدگاه اسلامی دارای ماهیتی مخصوص به خود است. می توان این ماهیت را با عناصر زیر تبیین کرد:

۱. ارتباط در کنار هویت مستقل برای انسان: در دیدگاه اسلام انسان مخلوقی از مخلوقات خدای یکتاست که مدتی را در زمین و در زندگی دنیایی به سر میبرد. این دیدگاه برای چنین انسانی، هویت مستقل از دیگر افراد قائل است. انسان در ابتدای خلقت بهصورت فرد آفریده شده است و در معادش نیز بهصورت فردی بر انگیخته میشود (همو، ۱۳۷۴: ۷ / ۳۹۶) و هویت فردی او مستقل از دیگران در حیات آخرتی او نقش ایفا می کند (همان: ۷ / ۵۴۶) انسان در زندگی حقیقی خود که ظهور نفس یا همان هویت مستقل اوست، هیچگونه ارتباطی را ندارد. (همان: ۱ / ۲۳۴ و ۲ / ۱۸۴)

7. ارتباط بهعنوان بستر زندگی انسان در دنیا همراه با دیگران زندگی می کند و ارتباط به عنوان پسرزمینه همیشگی زندگی انسان بوده و با آن می تواند به بهره مندی هایی دست پیدا کند. همه مسائلی که برای انسان پیش می آید در خاستگاهی اجتماعی ظهور می کند. این مسائل از یک سو نیازهای مادی و معنوی انسان است و از سوی دیگر بهرههایی است که از پرداختن به این نیازها نصیب انسان می شود. (همان: ۸ / ۱۰۶ – ۴۱) خدا اسباب جذب و دفع برای برقراری انواع رابطهها را به انسان داده است و انسان به کمک همین روابط قادر به درک زشتی ها و زیباهایی می شود. (همان: ۱۰۶ – ۱۰۰) هیرمادی استو و انسان به کمک همین روابط قادر به درک زشتی ها و زیباهایی می شود. (همان: ۱۰۶ – ۱۰۰) غیرمادی هستند، هم می توانند او را به بیراهه های فکری و عملی سوق دهند و هم می توانند به غیرمادی هستند، هم می توانند او را به بیراهه های فکری و عملی سوق دهند و هم می توانند به به عنوان بستر شکوفایی خود در جهت هدایت الهی استفاده کند، در این صورت ارتباط با دیگران جزئی از امکانات هدایتی هر فردی است. (همان: ۹۴ – ۱۸) اگر از این خاستگاه نتواند نیازمندی های هدایتی خود را برطرف سازد، در هبوط خود در اجتماع هیچ چیزی دستگیرش نشده و درنتیجه ارتباط با دیگران عامل را برطرف سازد، در هبوط خود در اجتماع هیچ چیزی دستگیرش نشده و درنتیجه ارتباط با دیگران عامل ملاکت او می شود (همان: ۷ / ۳۹۷) آنچه از نظر اسلام اهمیت و اصالت دارد ارتقایی است که انسان هلاکت او می شود (همان: ۷ / ۳۹۷) آنچه از نظر اسلام اهمیت و اصالت دارد ارتقایی است که انسان

بهواسطه قرار گرفتن در این خاستگاه نصیب خود می کند و این هدایت به صورت واضح در عمل صالح

۱۱۰ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق، س ۱۰، زمستان ۹۶، ش ۳۸

قابل تشخیص، نشانه گذاری و سنجش است. (همان: ۱۳ / ۳۳۲ و ۴۴۳)

3. ارتباط در جهت توسعه خیر: با توجه به آنچه گفته شد هر ارتباطی دارای ظاهری است که همان قرار گرفتن در دادوستد با دیگران برای برطرف شدن نیازهایی است و نیز دارای باطنی است که همان دست یافتن به باوری حق یا عملی صالح است. اجتماع خاستگاه ظهور انواعی از ارتباطهاست که ممکن است علی رغم ظاهری که دارند واجد و یا فاقد باطن مطلوب و حقیقی باشند. از آنجایی که انسان اجتماعی بودن زندگی اش را خود انتخاب نکرده و برای انتخاب آن به طور تفصیل مصلحتها و خوبی های آن را نستجیده است (همان: ۴ / ۱۴۶)، نیازمند آن است که در جهت فهم انواع ارتباطها و نحوه تأثیرگذاری آن در سعادتش مورد راهنمایی و هدایت قرار گیرد. مطابق با این هدایت، برای تحقق ارتباط مطلوب از دیدگاه دینی، لازم است ارتباط در جهت تعاون در بر باشد. این جهت لازم می دارد که ارتباط برای توسعه خیرها، تنها برای خدا و منجر به صلاح اجتماعی باشد. (همان: ۵ / ۱۶۶۶)

با توجه به آنچه گذشت تربیت اخلاقی در دیدگاه جان دیویی بر محور ارتباط با دیگران قرار دارد، و هرچه آدمی بتواند این ارتباط را بهبود بخشد از نظر اخلاقی ارتقا می یابد. در دیدگاه دیویی، زندگی اجتماعی انسان را به ضرورت اخلاقی بودن سوق داده است و کارکرد اخلاقی بودن انسان نیز برای بهبود زندگی اجتماعی افراد در سطح جامعه دموکراسی است. در این دیدگاه چون همه هویت انسان در ارتباط با دیگران قرار دارد، سخن گفتن درباره فواید اخلاقی بودن برای خود فرد بی معناست. با توجه به این دیدگاه تربیت اخلاقی به صورت تلاش برای شکل گیری ارتباطهای میان افرادو گروهها، به گونهای که مورد پسند جامعه با ویژگی دموکراسی باشد در می آید. به عبارت دیگر:

۱. انسان هویتی غیر از ارتباط با دیگران ندارد؛

۲. انسان از طریق ارتباط با دیگران و تمرین دموکراسی است که اخلاقی میشود؛

۳. انسان برای اخلاقی شدن نیازی به دین یا آموزههایی ماورایی ندارد.

نتیجه اخلاقی شدن این است که قدرت زندگی در جامعه دموکراتیک افزایش مییابد.

در اسلام نیز بر ارتباط با دیگران تأکید می شود به گونه ای که ارتباط خوب با دیگران به عنوان یکی از معیارهای ارزش گذاری در درجه دین داری فرد محسوب می شود. البته به دلیل تفاوت در دیدگاه های انسان شناسی میان دیویی و اسلام، تفاوت هایی میان دو دیدگاه درباره ماهیت ارتباط وجود دارد. خلاصه دیدگاه اسلام در ارتباط با دیگران بدین شرح است:

۱. انسان دارای هویتی مستقل غیر از ارتباط با دیگران است؛

۲. ارتباط با دیگران، بستری است که انسان در آن قرار می گیرد و می تواند رشد کند. ارتباط با دیگران

الزاماً موجب رشد نشده بلكه مى تواند عامل سقوط فرد باشد؛

۳. انسان نیازمند هدایت الهی در زمینه ارتباط است.

نتیجه اخلاقی شدن منفعتی است که نصیب خود فرد می شود و آن قرب به حق است.

بنابراین تربیت اخلاقیای که با این نوع ارتباط دنبال می شود در حد کارکردهای جامعه پذیرانه مورد نظر نیست بلکه ارتقای حقیقی انسان را به دنبال دارد که این، همان هدف والای اخلاق است. اخلاقی که با محوریت ارتباط برای خیر و نفعرسانی با دیگران اهمیت دارد و نه پیشبرد اهداف بیرونی جامعه و موجب تحبیب قلوب و اصلاح اجتماع می شود.

#### بازسازی دیدگاه اسلامی

در بخش قبل با بررسی دیدگاه دیویی مشخص شد توجه به عنصر ارتباط در فرایند تربیت اخلاقی ضروری است، اما بهدلیل تفاوت در مبانی دیدگاه دیویی و دیدگاه اسلام نمیتوان بهصورت خام از این نکته مثبت در دیدگاه دیویی \_ یعنی نقش آفرینی ارتباط در ارتقای اخلاقی \_ استفاده کرد، بلکه لازم است به اصلاح آن مطابق با دیدگاه اسلام اقدام کرد. در این صورت ضمن بهرهمندی از نقطه قوتی که دیویی برای تربیت اخلاقی با محوریت ارتباط ارائه داده، به دیدگاهی بومی و اسلامی در این زمینه دست خواهیم یافت.

چنان که در بخش قبل توضیح داده شد، در دیدگاه اسلامی ارتباط در جهت تعاون در «بر» جهتدهی شده است. برای اینکه بتوان به چگونگی ارتباط مؤثر و مطلوب از دیدگاه اسلام پی برد با پیگیری موضوع «بر» این کار انجام میشود. در این راستا بررسی آموزههای قرآن کریم ذیل این موضوعات که در زنجیره موضوعات مربوط به موضوع «بر» قرار دارند انجام میشود: احسان، دادن مال به دیگران و انفاق، حمایت از یتیم و مسکین، جهتدهی به تعاون، اختصاص سهم خود به دیگران، توجه به معیارهای حقیقی در ارتباطگیری، تبدیل بدی به خوبی، پرهیز از بخل، پرهیز از کبر و فخر، التزام به قراردادها، پرهیز از سوء ظن. تحلیل و بررسی این موارد منجر به استنتاج خصوصیاتی از ارتباط مؤثر و مطلوب از دیدگاه اسلام میشود که نتایج این استنتاج به شرح زیر است:

۱. توانایی در تشخیص سطوح مختلف ارتباطی و توانایی برقراری ارتباط با دیگری در سطوح مختلف ارتباطی مطابق با دیدگاه اسلام هر فردی باید بداند که انسانهای دیگر از چند جهت به آدمی مربوط میشوند. یا انسان و هم نوع او هستند و یا هم میهن و ملیت او هستند، و یا علاوه بر این همخانواده او هستند و یا همچنین هم کیش و همدین او هستند و یا نیز دوست او هستند. مطابق این دیدگاه فرد لازم است بتواند

سطوح مختلفی از ارتباط با دیگران را تعریف کند و متناسب با طرف مقابل سطحی یا سطوحی از این او و ارتباط را ایجاد نماید. یعنی با افرادی که روبهرو می شود بتواند سطوحی از ارتباط که می تواند میان او و طرف مقابل باشد را تشخیص دهد، و متناسب با این تشخیص، لایههای مختلف ارتباط همنوعی، هم کیشی، دوستی، خانوادگی، و ... میان خود و فرد مقابل را تعریف نماید. در این صورت در مواجهه با دیگران حداقل یک سطحی از ارتباط را خواهد داشت. تشخیص لایههای مختلف ارتباطی با فرد مقابل، انسان را در برقراری ارتباط برای بروز رفتارهای نیک توانمند می کند. بیان توصیههای مختلف در برخورد با گروههای مختلف مردم در سطح جامعه در میان روایات تأیید دیگری بر ضرورت نگاه دقیق و سطحشناسانه به روابط است. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲ / ۲۹۷ و ۴ / ۲۵۲ و ۲ / ۲۱۲ و ۲۷ / ۴۸۹)

بعد از اینکه قدرت تشخیص لایههای ارتباطی با دیگران برای فرد به وجود آمد توانایی در تشخیص ملاکهای رفتاری متناسب با سطح ارتباط نیز موضوعیت پیدا می کند. در دیدگاه اسلام با توجه به اینکه ارتباط فرد با دیگران دارای سطوح مختلفی است، ملاکهای رفتاری در هریک از این سطوح متناسب با آن سطح بوده و ممکن است با سطح دیگر متفاوت باشد. برای مثال معیار انصاف، در سطح برادری دینی انصاف با فردی که دشمن است متفاوت است و یا سطح احسان به والدین بالاتر از احسان به دوست میباشد. (مجلسی، ۱۴۰۳ / ۲۸) فرد لازم است متناسب با هر یک از این سطوح معیارهای مربوطه را در رفتارهای خویش به کار گیرد. درصورتی که این قدرت را نداشته باشد معیارهای مربوط به سطح دیگری را در سطحی دیگر به کار می گیرد و دچار افراطوتفریطهایی خواهد بود. همچنین بهواسطه توانمندی در تشخیص لایههای ارتباطی مختلف با دیگران، توانایی در اولویت بندی میان ارتباطهایی که فرد با دیگران دارد نیز موضوعیت پیدا می کند، زیرا در دیدگاه اسلام برخی روابط بر برخی دیگر دارای اولویت هستند (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۶ / ۴۱۵ \_ ۴۱۵) بنابراین فرد لازم است بر اولویت بندی میان روابط توانمند باشد تا بتواند در تشخیص ملاکها بجا و به موقع تصمیم بگیرد. درهم تنیدگی زندگی انسان با انواعی از روابط، اهمیت این مسئله را بیشتر آشکار می کند.

#### ۲. توانایی در تشخیص نیازهای طرف مقابل در ارتباط با او

در دیدگاه اسلام انسانها در رفع احتیاجات زندگی در دنیا نیازمند به یکدیگر آفریده شدهاند و بنابراین این نیازمندی می تواند سبب اتصال آنها به یکدیگر برای گسترش رحمت و مهربانی باشد. با توجه به شئون مختلفی که انسان در زندگی دارند این نیازمندیها از جهات مختلفی می توانند مادی یا غیرمادی باشند. (همان: % / ۱۴۶ و % / ۱۴۹ و % / ۱۰۰) گام اول در این توانمندی این است که انسان بداند دیگری نیز مانند او یک انسان و از همین جهت انسان بودن دارای احتیاجاتی است. در این صورت در برخورد با

دیگران، کشف نیازهای آنها را محور توجه قرار می دهد و برای رفع این نیازها به برقراری ارتباط با آنها اقدام می کند. به همین دلیل در روایات از آغاز نمودن به ارائه خیرات بدون اینکه درخواست کننده خواسته باشد تأکید شده است (رضی، ۱۴۱۴؛ حرانی، ۱۴۰۴: ۱۷۳) از آنجایی که بخشی از نیازها مادی نیستند و به به وضوح برملا نمی شوند و یا حتی در موارد مختلفی نیازهای مادی نیز به سادگی عیان نمی شوند، این توانایی ارتباطی فرد است که خلاقیتهای فکری و عملی خود را در جهت کشف نیازهای طرف مقابل خود به کار گیرد و تأثیرات بسزایی را در ارتقای انسانها داشته باشد.

#### ۳. توانایی در استمرار ارتباط با دیگری براساس رفع نیازهای او بدون منفعت شخصی

اساس ارتباط میان انسان با افراد دیگر براساس مبادلهای است که میان آنها برای رفع نیازمندیهایشان صورت می گیرد. اما آنچه در این ارتباط در دیدگاه اسلامی مورد تأکید می باشد این است که برای رضای خدا صورت گیرد. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴ / ۱۴۶ و ۴ / ۱۲۹) در این صورت یکی دیگر از توانمندیهای ارتباطی این است که فرد بدون منفعت شخصی به برقراری ارتباط با دیگران اقدام کند. اهمیت این مسئله تا بدان جاست که حتی توصیه به عطا و بخشش در مواردی که خود فرد دارای احتیاج می باشد نیز مورد تأکید قرار گرفته است. (همان: ۱ / ۳۷۷ \_ ۳۶۶)

## ۴. توانایی در استمرار ارتباط با دیگری بدون استکثار

وقتی موضوع نیکی و خیررسانی و ارتباط با دیگران براساس توسعه خیرات شکل می گیرد، یکی از مسئله های مهم تداوم این ارتباط است. چهبسا افرادی که به این اقدام روی می آورند اما در ادامه مسیر دچار شک و تردید یا ناتوانی در بروز رفتارهای زیبا می شوند. در دیدگاه اسلام نه تنها برقراری ارتباط بلکه استمرار در ارتباط نیز حائز اهمیت است. با توجه به اینکه ارتباط در جهت رفع نیازمندی های دیگران با مشکلات و سختی هایی همراه است توانایی در تداوم این ارتباط نیز مورد تأکید قرار گرفته است. (همان: ۲ / ۶۰۰) هرچه فرد بتواند تلاش های خود در این زمینه را از جهات مختلف، به رخ طرف مقابل نکشاند توانمندی ارتباطی قوی تر خواهد داشت.

# ۵. توانمندی همسانسازی خود با طرف مقابل

مطابق با دیدگاه اسلامی، فرد لازم است بداند که انسانهای جامعه دارای شرایط و ظرفیتهای متفاوتی هستند و در ارتباط با دیگران میبایست متناسب با آنها انعطافهای لازم به خرج داده شود. یکی از ابعاد این انعطاف آن است که برای داشتن ارتباطهای گسترده و بهینه با دیگری لازم است خود را به سطح درک و شیوه سلوک او نزدیک کرد، زیرا هر انسانی سطحی از درک و شیوه ای از سلوک و آداب رفتاری

را داراست. (همو، ۱۴۱۷: ۱۶ / ۲۱۹)

# ۶. توانایی برقراری ارتباط با دیگری برای توانمندسازی او

مطابق با دیدگاه اسلامی، فرد لازم است بداند که انسانهای جامعه دارای شرایط و ظرفیتهای متفاوتی هستند و در ارتباط با دیگران میبایست متناسب با آنها انعطافهای لازم به خرج داده شود. یکی از ابعاد این انعطاف آن است که در جهت شکوفاسازی توانمندیهای طرف مقابل، همراهی و همگامی صورت پذیرد. منظور از این توانمندیها جهتدهی علم و عمل در آنها به گونهای است که هم استعدادهای مربوط مدیریت نیازمندیهای زندگی مادی آنها صورت پذیرد و هم از این طریق توجه به جنبه معنوی زندگی برای آنها اهمیت پیدا کند. (طباطبایی، ۱۴۱۷: ۲۰ / ۳۰۳ و ۲۳ / ۵۰۳ و ۲۰ / ۲۰۷ و ۲۰ / ۲۰۷)

# ۷. توانایی برقراری ارتباط با دیگری به منظور برقراری اتصال میان افراد هم هدف

در دیدگاه اسلام قرار دادن مقصد مشترک و تلاش مشترک برای تحقق آنها ازجمله مراتب بالای ارتباطی است و بر آن تأکیدهای ویژهای صورت گرفته است. مطابق با این دیدگاه افراد لازم است در جهت وصل کردن نیروها و توانمندیهای موجود در جامعه برای برآورده شدن همه شئون زندگی دینی دارای هدف و برنامه باشند. (همان: ۴/ ۱۴۴)

#### ٨. توانمندی اعتمادسازی و اطمینان بخشی به طرف مقابل

در دیدگاه اسلام یکی از توانمندیهای ارتباطی که بهخصوص در کلام و گفتـار نمـود مـییابـد جلـب اطمینان طرف مقابل است. وجود اعتماد و اطمینان میان طرفین فضای مطلوبی برای انس گرفتن افراد با یکدیگر و در نتیجه برای بروز رفتارها و گفتارهای مناسب بعدی مهیا می کند. در غیر این صورت فضـای ناامنی خود منجر به قطع ارتباط و یا بروز رفتارهای سوء می شود. (همان: ۱۸ / ۴۸۵ ـ ۴۸۵)

#### ٩. توانمندي تبديل بدي طرف مقابل به خوبي

در دیدگاه اسلامی یکی از توانمندیهای مهم اخلاقی عفو نسبت به بدیهایی است که از جانب دیگران بروز مییابد. اسلام به این حد اکتفا نکرده، بلکه پوشش نهادن بر بدیهای آنان را بـا بـروز خـوبیهـایی متناسب از جانب فرد مسلمان انتظار دارد. این بدی ممکن است ظلم یا منکر و یا ترک معروف باشد و نیز ممکن است به خود فرد یا به دیگران وارد شود. از آنجایی که خوبی با بدی مساوی نیست، فـرد مطلـوب اسلام، نه تنها درصدد بدی به دیگران نیست بلکه در صورت مشاهده بدی آن را به خوبی و نیکی تبـدیل

چگونگی نقش آفرینی وجه اجتماعی انسان در ارتقای اخلاقی... 🗆 ۱۱۵

می کند. بروز این توانمندی مستلزم آن است که فرد از بین خوبها خوبتر را انتخاب کند. (همو، ۱۳۷۴: ۱۳۷۴ و ۱۸ / ۱۸۲ و ۱۸ / ۴۷۱)

# ۱۰. توانمندی محدود نکردن ارتباطها بهواسطه معیارهای غیرحقیقی

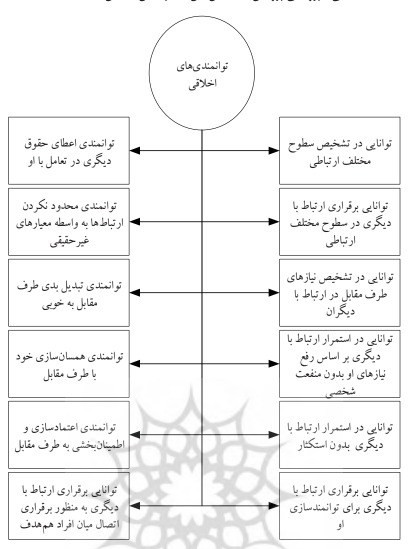
گستره ارتباط انسان با دیگران با معیارهایی که او برای ارتباطگیری قرار میدهد محدود می شود. اگر فرد نتواند بر معیارهایی که برای ارتباط داشتن یا نداشتن با دیگران قرار میدهد مدیریت صحیح اعمال کند خودبه خود معیارهای نادرست جایگزین می شود. در این رابطه دیدگاه اسلام معیارهای ارتباطگیری را بر کرامت حقیقی انسانها قرار می دهد. (همو، ۱۴۱۷: ۲۰ / ۲۰۰ و ۱۳ / ۱۰۲)

### ۱۱. توانمندی اعطای حقوق دیگری در تعامل با او

دیدگاهی که اسلام درباره ارتباط با دیگران دارد، بهسمت تنگنظری نیست بلکه به سمت دهش و بخشش است. مذموم ترین فرد در این دیدگاه کسی است که سهم خودش و دیگران را به خود اختصاص می دهد و ممدوح ترین فرد کسی است که دیگری را با وجود خویش بدون هیچ چشمداشتی ترجیح می دهد. بنابراین از جمله توانمندی های ارتباطی، پایمال نکردن حقوق دیگری با ترجیح دادن منفعت های شخصی است. (همان: ۲۰ / ۲۳۱)

با توجه به یازده مورد فوق مشخص می شود ارتباط در دیدگاه اسلام، ارتباطی است که بر پایه ایمان به خدا برای توسعه رحمت به صورت فعالانه از سوی فرد به کار گرفته می شود و حرکتی از جانب فرد برای دادوستد با دیگری است، به گونهای که به دهش، بخشندگی و عطا می انجامد و برخلاف آن نوعی رفتار با دیگری است که به امساک و منع بروز می یابد. برای اینکه انسان از مسیر چنین ارتباطی به ارتقای اخلاقی دست پیدا کند، لازم است توانمندی هایی ارتباطی را در خود پرورش دهد که می توان مهم ترین آنها را به صورت زیر بیان کرد و به عنوان توانمندی اخلاقی معرفی نمود. در این صورت محورهایی که در تربیت اخلاقی لازم است مورد توجه قرار گرفته شوند و فرایند محتوایی و روشی را در شکل دهند تمرکز بر پرورش این توانمندی هاست:

يرتال جامع علوم اتناني



شکل (۱): توانمندیهای اخلاقی استخراج شده بر پایه ارتباط در دیدگاه اسلام

### نتيجه

ارتقای اخلاقی انسان در ضمن زندگی اجتماعی او شکل می گیرد. بههمین جهت به نظر میرسد رویکردهای فردی به تربیت اخلاقی نتواند به خوبی از عهده اهداف حوزه تربیت اخلاقی برآید.

بههمین منظور با بررسی آراء اندیشمندانی که به تربیت اخلاقی رویکردی اجتماعی داشتهاند می توان ارکانی اساسی را برای طرح تربیت اخلاقی با رویکردی اجتماعی به دست آورد. با مطالعه اندیشههای جان دیویی که فیلسوفی تربیتی و حائز نکات ارزشمندی در زمینه ارتباط بعد اجتماعی انسان با اخلاقی

شدن او میباشد، مشخص میشود که عنصر ارتباط بهعنوان مؤلفهای اساسی در تربیت اخلاقی میباشد.

می توان به ارتباط به عنوان یکی از محورهای تربیت اخلاقی از دیدگاه اسلام نگریست که البته دارای خصیصههای مربوط به خود است که هم مبتنی بر نگرشی دینی است و هم می توان آن را به عنوان عاملی در جهت ارتقای اخلاقی انسان در طرحی تربیتی به کار گرفت.

مطابق با یافتههای این مقاله، ارتباط به عنوان وجه اجتماعی انسان یکی از محورهای لازم برای تربیت اخلاقی است و از شاخصههای ارتقای اخلاقی میباشد. این مؤلفه فرد را در تجربه مداوم موقعیت اخلاقی اخلاقی قرار میدهد و به نسبتی که توانهای ارتباطی او تقویت شود، گفتارها و رفتارهای اخلاقی بیشتری از او صادر می شود.

براساس دیدگاه اسلام، مؤلفههای ارتقای اخلاقی انسان وابسته به توانمندی ارتباط او با دیگران در یازده مورد قابل ارائه است به گونهای که اگر پرورش این مؤلفهها توسط فرد یا جریانی تربیتی با دیدگاه اسلامی مد نظر قرار گیرد می تواند ارتقای اخلاقی را به دنبال داشته باشد.

# منابع و مآخذ

- احمدی، احمد، ۱۳۹۷، طرح پیشنهادی کلیات نظام آموزش و پرورش جمهوری اسلامی ایران، تهران، شورای عالی انقلاب فرهنگی.
- ۲. اسلامی ارد کانی، سید حسن، ۱۳۸۷، «اخلاق فضیلت مدار و نسبت آن با اخلاق اسلامی»،
  پژوهش نامه اخلاق، شماره ۱، ص ۲۲ ـ ۱.
- ۳. اسلامی، ادریس، ۱۳۹۶، تبیین و نقد اهداف و اصول و روشهای تربیت اخلاقی بر مبنای فلسفه شخص گرایی، رساله د کتری، دانشکده روانشناسی و علوم تربیتی، دانشگاه تهران.
- بارو، رابین، ۱۳۹۱، در آمدی بر فلسفه اخلاق و آموزش و پرورش اخلاق، ترجمه فاطمه زیباکلام، تهران، حفیظ.
- ٥. باقری نوع پرست، خسرو، ۱۳۷۷، مبانی شیوه های تربیت اخلاقی، تهران، چاپ و نشر سازمان تبلیغات اسلامی.
- ۷. \_\_\_\_\_\_، ۱۳۸۹، رویکردها و روشهای پژوهش در فلسفه تعلیم و تربیت، تهران، پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

- ۱۱۸ 🗀 فصلنامه علمی ـ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق، س ۱۰، زمستان ۹۶، ش ۳۸
- ۸. بناری، علی همت، ۱۳۷۹، «تربیت اخلاقی و ضرورت نگاه دوباره به آن»، پژوهش همای تربیت اسلامی، شماره ۲، ص ۱۹۲ ـ ۱۹۵.
  - ٩. حراني، حسن بن على، ١٤٠٤ ق، تحف العقول، قم، جامعه مدرسين، چ ٢.
- ۱۰. دیویی، جان، ۱۳۳۹، *اخلاق و شخصیت*، ترجمه مشفق همدانی، تهران، بنگاه مطبوعاتی صفی علی شاه.
- ۱۱. ـــــــ، ۱۳٤۱، دموکراسی و آموزش و پرورش، ترجمه آریانپور، تهران، کتابفروشی تهران، چ ۲.
  - 1٢. رضي، محمد بن حسين، ١٤١٤ ق، نهج البلاغه، مصحح فيض الاسلام، قم، هجرت.
- ۱۳. سجادی، سید مهدی، ۱۳۷۹، «رویکردها و روشهای تربیت اخلاقی و ارزشی»، پژوهشهای فلسفی و کلامی، شماره ۳، ص ۱۹۵ ـ ۱٤٤.
- 14. طباطبایی، سید محمد حسین، ۱۳۷۶، المیزان فی تفسیر القرآن، ج ۲۰ ـ ۱، ترجمه موسوی همدانی، تهران، انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی.
  - 10. \_\_\_\_\_، ۱۳۸۷، روابط اجتماعی در اسلام، قم، بوستان کتاب، چ ۱.
  - ١٦. \_\_\_\_\_، ١٤١٧ ق، الميزان في تفسير القرآن، قم، انتشارات جامعه مدرسين حوزه علميه، چ ٥.
  - ۱۷. قراملکی، احد فرامرز، ۱۳۸۵، روش شناسی مطالعات دینی، مشهد، دانشگاه علوم اسلامی رضوی.
    - ۱۸. ......، ۱۳۸۷، اصول و فنون پژوهش در گستره دین پژوهی، قم، مر کز مدیریت حوزه علمیه قم.
      - ١٩. مجلسي، محمدباقر، ١٤٠٣ ق، بحارالأنوار، بيروت، دار احياء التراث العربي، ج ٢.
- ۲۰. وجدانی، فاطمه، ۱۳۹۱، تحلیل مبانی فلسفی تربیت اخلاقی از منظر علامه طباطبایی و ارائه الگویی نظری برای کاهش شکاف میان معرفت و عمل اخلاقی، رساله دکتری، دانشکده علوم انسانی، دانشگاه تربیت مدرس.
- 21. Dewey, J., 1922, *Human Nature and Conduct*. New York: Henry Holt and company.
- 22.\_\_\_\_\_, 1928, Democracy and education. Courier Corporation.
- 23. Dill, Jeffrey S., 2007, Durkheim and Dewey and the challenge of contemporary moral education, Journal of Moral Education Vol. 36, No. 2, June 2007, pp. 221– 237.
- 24. Englund, Tomas, 2016, "On moral education through deliberative communication", *Journal of Curriculum Studies*, Vol. 48, No. 1, 58–76.
- 25. Katz, R. M., 2009, *John Dewey And Perfectionism: Difficulties Interpreting The Experimental Life*, a dissertation for the degree of doctor of philosophy in education and humanities, stanford university.