#### فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی

A Quarterly Research Journal Vol. 7, Autumn 2016, No. 24

سال هفتم، پاییز ۱۳۹۵، شماره ۲۴ صفحات ۴۸ \_ ۳۵

# بررسی تحلیلی گفتمان شیعی در چند نگاره حضرت علی الله از دورههای ایلخانی تا صفوی

عليرضا مهدىزاده\*

چکیده

حضرت علی از پر بسامدترین مضامین تصویرسازی در نگارگری ایران بوده است، با این همه شمایل حضرت در نسخه نگارههای دورههای مختلف، یکسان به تصویر در نیامده است. با توجه به اینکه حضرت علی با ویژگیها و صفات پسندیده متعددی شناخته می شود و روایتهای گوناگونی پیرامون زندگی و شخصیت آن بزرگوار، در اسلام به خصوص شیعه (اثنی عشری) مطرح شده، هدف اصلی این مقاله، بررسی شمایل نگاری حضرت علی در نگارگری ایران بر اساس روایت است. بدین منظور، پارهای از نگارههای شاخص دربرگیرنده شمایل حضرت از دورههای ایلخانی تا صفوی، از جنبه شکلی، محتوایی و روش بیانی، توصیف و تحلیل شده است. نتایج پژوهش نشان می دهد که شمایل حضرت علی شیخ در نگارگری دورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، بر اساس روایتهای تاریخی، قهرمانی و بهلوانی ـ اسطورهای، به تصویر درآمده است، درحالی که در دوره صفوی، متأثر از غلبه شیعه فقاهتی ـ اثنی عشری، شاهد بازنمایی شمایل حضرت بر اساس روایتهای شیعی هستیم.

واژگان کلیدی

نگارگری ایران، نگارگری شیعی، شمایلنگاری حضرت علی این شیمایل حضرت علی این شیعی، روایت شیعی.

رتال حامع علوم انساني

mehdizadeh.ar@gmail.com  $A\Delta/\Lambda/\Upsilon$ 5 تاریخ پذیرش

استادیار دانشگاه شهید باهنر کرمان.
تاریخ دریافت: ۹۵/۲/۲۴

# طرح مسئله

زندگانی حضرت علی از رایج ترین مضامین تصویرسازی در نگارگری ایران بوده است که به مسئله جایگاه مهم حضرت در اسلام به خصوص شیعه و عشق و علاقه فراوان مردم ایران به ایشان مربوط می شود؛ اما با نگاهی گذرا به نگارهها، مشخص می شود که شمایل حضرت علی شخص در نسخه نگارههای دورههای متعدد، یکسان و یک شکل به تصویر درنیامده است. با توجه به اینکه حضرت علی شخی از مهم ترین شخصیتهای اسلام به خصوص شیعه «اثنی عشری» است و با صفات پسندیده متعددی چون پارسایی، شرافت، عدالت، سخاوت، قدرت، شجاعت، مقاومت و فداکاری شناخته می شود و از دیگر سو، در کنار شخصیت تاریخی حضرت، روایتهای متعددی پیرامون زندگی و اعمال و مقام ایشان، نقل شده است، این پرسش مطرح می شود که شمایل حضرت علی شخی در نگارگری ایران براساس چه روایتهایی به تصویر درآمده است؟ برای پاسخ به این پرسش، بررسی شمایل نگاری حضرت علی شخی در نگارگری ایران براساس روایت، هدف این پروهش است. بدین شمایل نگاری حضرت مربوط به دورههای منظور، در این مقاله، تعدادی از نگارههای شاخص دربرگیرنده شمایل حضرت مربوط به دورههای منظور، در این مقاله، تعدادی از نگارههای شاخص دربرگیرنده شمایل حضرت مربوط به دورههای ایلخانی، تیموری، ترکمن و صفوی، از جنبه محتوایی، شکلی و روش بیانی، تحلیل خواهند شد.

لازم به ذکر است از آنجا که حضرت علی از شخصیتهای محوری شیعه اثنی عشری می باشد و شیعیان، نظرگاه خاصی نسبت به شخصیت و جایگاه ایشان در اسلام و شیعه دارند، در بررسی نگارهها، روایتهای موجود در این گفتمان شیعه اثنی عشری مدنظر قرار خواهد گرفت. گفتمان را به طور کلی به «تثبیت معنا درون یک قلمرو مشخص» تعریف کردهاند. آبر این اساس، منظور از گفتمان شیعه در این نوشتار، قلمرو و پیکرهای منسجم از باورها، مفاهیم و ارزشها است که بر پایه باور به تعیین جانشینی و امامت حضرت علی ایک توسط خداوند، شکل گرفته است. تعیین امام توسط خداوند، تأکید بر جایگاه قدسی ائمه شیعه، عصمت امامان، علم و آگاهی خدادادی و متفاوت امامان، کرامات ائمه، شفاعت ائمه، از جمله باورها و مفاهیم مهم در گفتمان شیعه هستند. روش این پژوهش، توصیفی ـ تحلیلی و شیوه جمع آوری اطلاعات، کتابخانهای است.

# پیشینه پژوهش

جان رنارد در کتاب *اسلام و تصویر قهرمان*، شمایلسازی شخصیتهای قهرمان در اسلام را متـأثر

<sup>1.</sup> Discourse.

۲. یورگنسن و فیلیپس، نظریه و روش در تحلیل گفتمان، ص ۲۳.

از دیدگاههای مختلف در سرزمینهای اسلامی دانسته است. مهناز شایسته فر در کتاب منسر شسیعی، نگارههای دارای مضمون و عنصر شیعی مربوط به دورههای ایلخانی، تیموری و صفوی را توصیف و تحلیل نموده و عناصر شیعی موجود در برخی نگارهها را با توجه به زمینههای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی هر دوره بررسی کرده است.

از سوی دیگر، در بحث شمایلسازی، حبیبالله آیتاللهی و علیاصغر شیرازی در مقاله «شمایلسازی و شمایلآفرینی»، فصلنامه نگره، اوریخ شمایلسازی را بیان کردهاند و به چگونگی شمایلسازی امامان اطهار شخ توسط هنرمندان ایرانی پرداخته اند. همچنین، در مقاله «بررسی روند نمادگرایی شمایلها در نگارگری اسلامی از نظر نشانه شناسی»، دوفصلنامه منر اسلامی، آنویسندگان روشهایی که هنرمندان اسلامی در ایران برای ترسیم چهره ائمه اطهار به کار گرفته اند را در دو دسته کلی واقع نمایی و نمادین، بررسی کرده اند. درمجموع، در رابطه با شمایل نگاری شخصیت حضرت علی شخ در نگارگری ایران بر مبنای گفتمان و روایتهای شیعی، پژوهشی انجام نشده است.

# دوره ايلخاني

# ـ نگاره غدیر خم

این نگاره مربوط به نسخه آثار الباقیه بیرونی است. (تصویر ۱) به نظر میرسد این نسخه، زمانی که فعالیت شیعیان در جامعه افزایش یافته و الجایتو به مذهب شیعه گرویده بود، کتابت و مصور شده است. "از این رو، «تصاویر موجود در این نسخه را میتوان بازتابی از عقاید خود سلطان در این سالها دانست.» با این همه، در نگاره غدیرخم، شمایل حضرت علی آبی از جنبه شکلی و روش بیانی بر مبنای روایت شیعه به تصویر در نیامده است. حضرت علی آبی رنگ دیده می شود که پیامبر اسلام شیعه به تصویر در آمده و تنها عنصر نمادین، قرار گرفتن هاله زرد رنگ اطراف سر حضرت علی است که تمی توان آن را نشانه تقدس ایشان دانست؛ زیرا سایر شخصیتهای حاضر در صحنه نیز دارای هاله زرد رنگ هستند. براساس روایتهای بیان شده در گفتمان شیعه، حضرت علی آبید در میان اولیای الهی، زرد رنگ هستند. براساس روایتهای بیان شده در گفتمان شیعه، حضرت علی آبید در میان اولیای الهی،

۱. ش ۴، ص ۱۳.

۲. ش ۱۳، ص ۳۷.

<sup>3.</sup> Okasha, the Muslim painter and the divine, P. 45.

۴. آژند، نگارگری ایرانی، ص ۱۵۱.

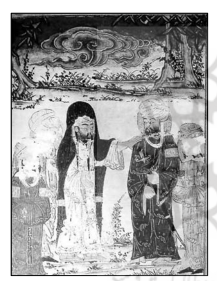
🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۷، پاییز ۹۵، ش ۲۴

مظهر کمال باطنی و معنوی دانسته می شود و با صفات پسندیده متعددی چون زهد، تقوا، عدالت، سخاوت، شرافت، شجاعت و فداکاری شناخته می شود. از این روست که در روایات شیعی از پیامبر می نقل شده که فرمود:

اگر درختان قلم و دریاها مرکب و جنیان حسابگر و آدمیان کاغذ شوند، نمی توانند فضایل علی بن ابی طالب را بشمارند که فضیلتها و حالات او را ازنظر شرف و کمال جز خدای سبحان و رسولش نمی داند. ۱

همچنین، در روایتی دیگر پیامبر ایکایک فرمود:

ای علی، خدا را نشناخت جز من و تو، و مرا نشناخت جے زخدا و تے و تے و را نشناخت مگر خدا و من.  $^{7}$ 



شمایل نگاری شخصیتی با این صفات و روایات، صورت بیانی درخور و متناسب چنین صفاتی را می طلبد، درحالی که از نمایش واقع نمایانه چهره حضرت و به تصویر کشیدن شمایل ایشان بدون استفاده از عنصر بصری خاصی مانند شکل، اندازه، نقش و رنگ، چنین صفاتی منتقل نمی شود؛ همان طور که شاعر به وسیله کلمات و انواع آرایههای ادبی مثل تشبیه و استعاره می تواند به بیان روایات و صفات و مفاهیم معنوی و قدسی نائل گردد، نگارگر نیز می تواند به یاری عناصر بصری مانند خط، شکل، نقش، رنگ و

نشانهها و نمادها، به چنین هدفی دست یابد، اما در این تصویر (۱): غدیر، آثار الباقیه، دوره ایلخانی نگاره، هیچ عنصر بصری و نمادین و تمهید خاصی که منعکس کننده و بیانگر فضایل و کمالات حضرت علی ایشان و خاکی ایشان است.

در واقع، روش واقعنمایانه در تصویرسازی شمایل حضرت، جایگاه قدسی و والای ایشان در نزد شیعیان را منعکس نمیسازد؛ زیرا حتی اگر قائل باشیم که: روحانیت و معنویت فی ذاته مستقل از

۱. دیلمی، ارشاد القلوب، ج ۲، ص ۲.

٢. مجلسي، روضة المتقين، ص ٢٧٣.

صورت است، اما این ابداً بدین معنی نیست که میتواند به هر شکل و صورتی بیـان و ابـلاغ شـود. ٔ به بیان دیگر، در این نگاره، شمایل حضرت به روشی مطلوب و مناسب شخصیت ایشان به تصویر درنیامده است. بنابراین، شمایل حضرت علی الله در این نگاره، مخاطب را به مدلول حقیقی وجود ایشان؛ یعنی جنبه فرا انسانی و قدسی، ارجاع نمی دهد.

از دیگر سو واقعه غدیر اصلی ترین رویدادی است که شیعیان برای بیان مشروعیت الهی جانشینی حضرت على الله به أن استناد مي كنند. بدين شكل كه از نظر شيعه، پيامبر اسلام در روز غدير، على الله را با قدرت، شخصيت و منزلت خود برابر ساخت و به امر خدا، ايشان را به عنوان جانشين خود و پیشوای مسلمانان معرفی نمود. ۲ اما در این نگاره، تنها با بازنمایی تاریخی واقعه غدیر مواجهیم و جنبههای قدسی این واقعه، مدنظر قرار نگرفته و شمایل حضرت نیز بهمثابه شخصیتی تاریخی مانند سایر شخصیتهای اسلام به تصویر درآمده است.

# دوره تیموری

### ـ نگاره فتح خيبر

این نگاره متعلق به نسخه کلیات تاریخی حافظ ابرو است که به سفارش شاهرخ، نگارش و مصور

شده است. (تصویر ۲) واقعه خیبر بیانگر شجاعت و دلیری حضرت علی الله است. این واقعه نزد شیعیان، جایگاهی مهم و نمادین دارد؛ زیرا شیعیان برای بیان قدرت اعجاز گونه حضرت، همواره به این واقعه اشاره مینمایند. با توجه به این مسئله، بایستی چگونگی تصویرسازی شمایل حضرت و روایت مصور شده از واقعه را مورد بررسی قرار داد.

همان طور که در نگاره پیداست، شمایل حضرت به روشی واقع نمایانه بدون هیچ عنصر نمادین، به تصویر درآمده است، حضرت با یک دست در قلعه را از جای کنده و سپر خویش ساخته و با دست دیگر تصویر (۲): فتح خیبر، کلیات تاریخی، تیموری



۱. بورکهارت، منر اسلامی، ص ۸.

۱. از دید شیعه در این روز آیه ۶۷ سوره مائده نازل شده است: «ای پیغمبر برسان آنچه از جانب پروردگارت نازل شده است و اگر چنین نکنی پیام او را نرسانده باشی».

شمشیرش را بر سر یکی از دشمنان فرو آورده است. دو سرباز در پایین پای حضرت به هلاکت رسیده و تعدادی دیگر از دشمنان تلاش دارند حضرت را متوقف سازند. نکته قابل تأمل این است که از نظر شکلی نیز هیچ وجه تمایزی میان پیکر حضرت و دشمنان اسلام وجود ندارد که بیانگر تف اوت شخصیت و مقام حضرت نسبت به آنان باشد. اگرچه بلندی دیوار قلعه و سربازانی که از بالا سنگ پرتاب می کنند، دشواری کار حضرت و دلیری ایشان را نشان می دهد، اما در مجموع، شمایل حضرت، ایشان را به عنوان جنگجویی عادی و شجاع معرفی می نماید، درحالی که بر مبنای روایتهای گفتمان شيعه، قدرت و شجاعت حضرت على الله در ارتباط با قدرت و اراده الهي تعريف مي شود؛ زيرا «امامان همواره به این نکته تأکید داشتهاند که عنایت خاص خداوند در همه احوال شامل حال ایشان گردیده و از این نظر بر دیگران برتری دارند.» از دیگر سو، برخلاف روایت اهل سنت از واقعه خیبـر که تنها به شجاعت، دلیری و زور بازوی حضرت اشاره مینمایند، شیعیان، بر جنبههای فوق انسانی و اعجازگونه عمل على الله تأكيد مينمايند. از اين روست كه يكي از فقهاى شيعه پس از شرح ماجرای خیبر می نویسد: «و از مواردی است که خداوند متعال او را به نیرو و قدرت ممتاز گرداند و خرق فرمود و آن را نشانه و معجزه قرار داد.» آبا توجه به این نظرگاه و چگونگی شمایل سازی حضرت، در این نگاره، روایت مورد نظر گفتمان شیعه پیرامون واقعه خیبر بازنمایی نشده است؛ زیرا نگارگر، برای شمایل حضرت، هیچ نماد و نشانهای که بیانگر توانایی و قدرت فوق انسانی و عمل معجزه گونه ایشان باشد، به کار نبرده است. در واقع، جنبه روایی نگاره بر جنبههای نمادین آن غلبه دارد و نشانههای خاصی برای شمایل حضرت در نظر گرفته نشده است. در مجموع، تنها روایتی تاریخی از واقعه و عمل حضرت علی الله، مصور شده است و شمایل حضرت، ایشان را به عنوان انسانی دلیر و قهرمانی معمولی، معرفی مینماید.

# ـ نگاره پیامبر الله و صحابه 🧷

این نگاره، مربوط به نسخه حیرت الابرار اثر نوایی است که شالوده آن براساس عقاید شیعی است و به نظر میرسد پیامبر شخص مشغول تلاوت قرآن است. شخصی که در سمت راست نشسته، حضرت علی است؛ زیرا پشت سر او قنبر غلام حضرت قرار گرفته است. (تصویر ۳) همان گونه که در نگاره پیداست، تنها پیامبر اسلام با شعلههای آتش دور سر از دیگران متمایز گشته است

۱. محمدجعفری، تشیع در مسیر تاریخ، ص ۲۹.

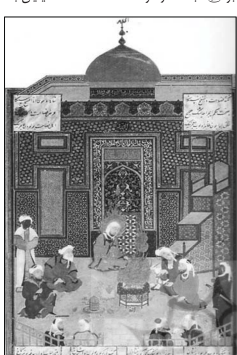
٢. مفيد، الارشاد في معرفه حجج الله على العباد، ص ٢٨٩.

۳. شایسته فر، هنر شیعی، ص ۷۰.

و هیچ عنصر بصری و تصویری و تمهید ویژهای در شمایل حضرت علی برای متمایز کردن مقام و موقعیت ایشان نسبت به سایر یاران پیامبر شاک به کار گرفته نشده است. شیعیان به

حضرت علی شهر مانند فردی عادی و همانند سایر یاران پیامبر شهر نمی نگرند، بلکه روایات متعددی نقل می کنند که پیامبر شهر ایشان را از نظر علم و فضایل و کمالات، با خود مقایسه می نموده که حضرت علی شهر را در جایگاهی بسیار والاتر و بالاتر از سایر یاران پیامبر شه در یک می نشاند؛ برای نمونه، پیامبر شهر در یک مورد در دفاع از حضرت علی شهر فرمود: «چرا عدهای به بدی یاد می کنند از کسی که مقام و منزلتش نزد خدا همچون مقام و منزلت من است». ا

برخلاف نظرگاه شیعیان، در این نگاره، شمایل حضرت علی شهی به مانند شمایل سایر صحابه به شکلی واقع گرایانه به تصویر



تصویر (۳): پیامبر ویارانش در مسجد، حیرتالابرار، میرعلی شیر نوایی، دوره ترکمن ٔ

درآمده و از جنبه بصری (شکل، رنگ، تزیین)، وجه تمایز بارز و مشخصی با آنها ندارد تا توجه مخاطب را به خود جلب نماید. همچنین، موقعیت فضایی و مکانی حضرت علی در ترکیببندی نگاره، بیانگر جایگاه ویژه اش در میان یاران پیامبر شخ نیست؛ بنابراین، در این نگاره نیز شمایل حضرت علی گیه، صرفاً بازتابی از شخصیت تاریخی ایشان است.

# دوره تركمن

# ـ نگاره نبرد حضرت على ﷺ با اژدها

این نگاره مربوط به نسخه خاوراننامه ابن حسام است که به تقلید از شاهنامه فردوسی، سروده شده است. (تصویر ۴) در این نسخه، حضرت علی شده است. (تصویر ۴) در این نسخه، حضرت علی خارق العاده، معرفی شده است. خاوراننامه در زمان قراقویونلوهای ترکمن، به نگارش درآمده و

١. صدوق، فضائل الشيعه، ص ١٩.

مصور شده است. قراقویونلوها، سلسلهای شیعی بودند و خاوراننامه تحت حمایت پیر بوداق پسر جهانشاه که در اواخر سده پانزدهم / نهم در شیراز حاکم بود، مصور گشت و احتمالاً مصورسازی این نسخهِ خطی شیعی، تحت سرپرستی خلیل، پسر اوزون حسن و توسط همان هنرمندانی که بعد از مرگ پیر بوداق در شیراز باقی ماندند، ادامه یافت. خاوراننامه، جنگها و دلاوریهای حضرت علی شیخ را روایت می کند و در کنار حوادث تاریخی، جنگ حضرت با اژدها و دیو و جن نیز دیده می شود.

با توجه به اینکه از نظر شیعیان، حضرت علی الله دارای شخصیتی عظیم، متعالی و چند بُعدی بوده است، در این نسخه در کنار بُعد حقیقی شخصیت حضرت، بُعد اسطورهای ایشان نیز نشان داده شده و به نظر می رسد هدف از بیان داستانها، تحکیم ایمان مردم و برانگیختن حس تحسین شیعیان و دوستداران آل علی الله بوده است که بنا به پسند عوام در آن روزگار، در کنار حوادث تاریخی، سخن از جنگ با اژدها و دیو نیز به میان آمده است.

اژدها جانوری عظیم الجثه است که در بسیاری از داستانهای عامیانه به عنوان مظهر شر، حضور دارد که توسط قهرمانان و پهلوانان نیک، از پای درمی آید. "



تصویر (٤): نبرد حضرت علیﷺ با اژدها، خاوران نامه، دوره ترکمن

همان طور که در نگاره پیداست، حضرت علی به عنوان پهلوان بزرگ اسلام، با شمشیر خود علیه پلیدی و شر در حال مبارزه است و آن را نابود می کند. نگارگر، شمشیر حضرت را بزرگ تر از حد معمول ترسیم کرده تا قدرت حضرت را بیشتر بیان نماید. اگرچه شعله های آتش، اطراف سر حضرت قرار گرفته است که نماد تقدس ایشان است، چهره حضرت به روش واقع نمایانه به تصویر درآمده است. از این رو، شمایل حضرت به طور کامل، ساحت معنوی و قدسی ایشان را باز نمی نمایاند، بلکه بیشتر وجه پهلوانی و اسطوره ای حضرت را منعکس می سازد.

١. رهبر أق قويونلو.

۲. شایستهفر، هنر شیعی، ص ۸۷.

۳. یاحقی، فرهنگ اساطیر و داستانوارهها، ص ۱۰۵.

# ـ نگاره فتح خيبر

در این نگاره، حضرت با پوششی معمولی و بدون شمشیر و زره جنگی ترسیم شده که نمادی از رشادت و بیباکی اوست. (تصویر ۵) حضرت با یکدست، در قلعه را از جای کنده و در دست گرفته است. نگارگر برای نشان دادن قدرت و توانایی جسمانی و زور بازوی حضرت، شمایل ایشان را فربهتر از دیگران ترسیم نموده است. در بخشی از نگاره، بام قلعه در خارج از کادر اصلی قرار داده شده که نشان از نفوذناپذیری قلعه است و اهمیت مبارزه قهرمانانه و پهلوانانه حضرت علی شور بیشتر نشان می دهد. با این همه، در این نگاره نیز، چهره علی شور به تصویر درآمده و تنها نماد مذهبی و نشان قداست و روحانیت حضرت، شعلههای آتش دور سر ایشان است؛ بنابراین، بعد معنوی و باطنی حضرت به طور کامل در شمایل ایشان، تجسم عینی نیافته و بیشتر بر قدرت و توانایی پهلوانانه و قهرمانانه ایشان، به مانند انسانی شجاع و اسطورهای، تأکید شده است و مسئله اصلی در این پهلوانانه و قهرمانانه ایشان، به مانند انسانی حضرت، پیوند خورده با نیرویی الهی و آسمانی که در گفتمان شیعه بر آن تأکید می شود، به تصویر درنیامده است؛ بنابراین، در این نگاره نیز تمهید بصری و نمادگرایی شیعه بر آن تأکید می شود، به تصویر درنیامده است؛ بنابراین، در این نگاره نیز تمهید بصری و نمادگرایی خصرت علی شوره باشد، وجود ندارد.

به هر حال، در نگارههای نسخه خاوراننامه، یکی از ابعاد شخصیتی حضرت؛ یعنی مبارزه با پلیدی و بدی نشان داده شده است، اما نکته مهم روش تصویرسازی و شایل پردازی حضرت است که بهطور کامل، مناسب و متناسب با تلقی و دیدگاهی که در گفتمان تشیع پیرامون حضرت بیان می شود، نیست.

در مجموع، بر مبنای گفتمان شیعه، شخصیتهای مقدس شیعه، برگزیدگان خاص خداوند هستند که اگر چهره و شمایل ایشان بدون واسطهای نمادین به تصویر درآید، حالت محسوس، کمی و زمینی به خود می گیرد و از مدلول حقیقی شخصیتشان که همان کمال

الم المستقدان المالية المستقدان المستقدان المالية المستقدان المالية المستقدان المالية المستقدان المستقدان المالية المستقدان المالية المستقدان المالية المستقدان المستقدان المالية المستقدان المستقد

باطنی و معنوی است، به دور می ماند. شاید بتوان تصویر (۵): خاوران نامه، فتح خیبر، دوره ترکمن یکی از دلایل حرمت گذاشتن تصویر سازی چهره اولیا و ائمه شیعی را بر همین مبنا دانست. همچنین

در اسلام، انسان جانشین خداوند بر روی زمین شناخته می شود و براساس گفتمان شیعه، امانت الهی که خداوند به انسان بخشیده، در انبیای الهی و امامان شیعه به فعلیت و کمال رسیده است. از این رو، تصویر واقع نمایانه از ایشان نمی تواند این مسئله را نشان دهد و به جای متذکر نمودن مخاطب نسبت به بعد معنوی وجود ایشان، تنها بعد جسمانی و مادی آنها را نشان می دهد؛ در حالی که در بینش اسلامی به خصوص عرفانی و شیعی، اساساً نباید انسان را به حدود جسمانی اش فروکاست؛ زیرا این فرو کاستگی و تقلیل، به معنای نادیده گرفتن جنبه متعالی و خدایی انسان است. آین حکم در مورد بازنمایی شمایل شخصیتهای مقدس شیعه که اصلی ترین و ممتاز ترین وجه وجودی ایشان، کمال باطنی و معنوی و ارتباط با ساحت قدسی است، اهمیتی دوچندان می یابد که در این نگاره ها به هیچ وجه مورد توجه قرار نگرفته و به بیان تصویری در نیامده است. این مسئله در نگارههای دوره صفوی مورد توجه قرار گرفته است.

# دوره صفوی

# ـ نگاره فتح خيبر

این نگاره مربوط به نسخه فالنامه تهماسبی است که در دوره اوج گرایشهای مذهبی و شیعی نزد شاه تهماسب تولید شده است. (تصویر ۶) نگارگر، شمایل حضرت را با روبند چهره و شعلههای آتش دور سر به تصویر درآورده است. از این طریق، جنبه تقدس شخصیت حضرت، نشان داده شده است. با این حال، مهم ترین عنصر تصویری در رابطه با شمایل حضرت، وجود فرشتهای است که قرار داده است. با این نشانه تصویری، نگارگر قرار داده است. با این نشانه تصویری، نگارگر به روشی نمادین، بر قدرت اعجازگونه و تکیه حضرت بر نیرویی فرازمینی و آسمانی تأکید



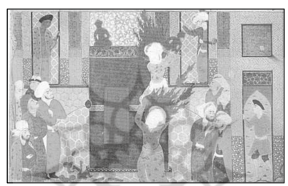
تصویر (۶): فتح خیبر، فالنامه، دوره صفوی ٰ

۱. بقره (۲): ۳۰.

۲. حکمت، حکمت و هنر در عرفان ابن عربی، ص ۲۲۶.

نموده است. همان طور که از خود حضرت نقل شده که فرمود: «به خدا سوگند درِ قلعه خیبر را نه به نیروی جسمانی، بلکه با نیروی رحمانی و الهی از جای کندم.» به هر حال، هر مخاطبی در مواجهه با این نگاره، به شخصیت معنوی و مقدس حضرت و خارق العاده بودن عمل او پی میبرد.

جلوه مهم تصویری دیگری که در رابطه با شمایل حضرت علی جلب توجه می کند، تصویرسازی یکسان و یک شکل شمایل حضرت علی و پیامبر شخه است. نگارگر، شمایل هر دو بزرگوار را با شعله های آتش یک اندازه، روبند چهره و عمامه یک شکل، لباس با نقش و رنگ یکسان و حتی پیکر یک اندازه به تصویر درآورده است. با این تمهیدات، نگارگر توانسته مقام و منزلت یکسان حضرت علی و پیامبر اسلام را به تصویر درآورد؛ همان طور که شیعیان از پیامبر شخه نقل می کنند که فرمود: «علی برای من به منزله هارون است برای موسی، جز اینکه پس از من پیغمبری نخواهد بود».



تصویر (۷): علی بر روی شانه های پیامبر گ، بتها را می شکند، روضه الصفا، دوره صفوی



تصویر (۸): غدیر خم، روضه الصفا، دوره صفوی

۱. رسولی محلاتی، زندگانی امیرالمؤمنین کی اس ۱۵۲.

۲. صدوق، *خصال*، ص ۳۸.

به هر حال برخلاف دورههای پیشین، در نگارههای دوره صفوی، شمایل حضرت براساس نظر و دیدگاه شیعیان، به تصویر درمی آید و روایتهای شیعی پیرامون زندگی، مقام و شخصیت ایشان مورد توجه قرار می گیرد. تفاوت شمایل نگاری حضرت در نگارههای این دوره با نگارههای دورههای قبل کاملاً آشکار است. (تصاویر ۷ و ۸)

اگر آثار هنری را محصول گزینشهای انسانی بدانیم که براساس دیدگاههای موجود در هر دوره تولید شدهاند، از این نظر، تنوع شمایلنگاری حضرت علی شخ در نسخه نگارههای دورههای مختلف را می توان ناشی از تفاوت نگرشها و تلقیها پیرامون زندگی و شخصیت حضرت دانست. حضرت علی شبه عنوان شخصیتی عظیم، متعالی و با ابعاد گوناگون، شناخته می شود. بر این اساس، نگارگران در اعصار گوناگون، به تصویرسازی شمایل حضرت، مبادرت ورزیدهاند و بنا به شرایط مذهبی، سیاسی و اجتماعی هر دوره، یکی از ویژگیهای شخصیتی حضرت را به تصویر درآوردهاند. اگرچه در دورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، تعدادی از مردم پیرو مذهب شیعه بودند و فقها و وزیران شیعی نیز در دستگاههای حکومتی حضور داشتند و اکثر حاکمان به دلایل سیاسی، با شیعیان با تساهل و تسامح رفتار می کردند و حتی برخی از آنان مانند تیمور و شاهرخ سعی می کرد خود را بهعنوان دوستدار حضرت علی شیعه بودند. از این رو، در تصویرسازی شمایل حضرت علی شیم، باورها و روایتهای خاص مذهب شیعه پیرامون ویژگیهای شخصیتی حضرت، کمتر مدنظر نگارگران قرارگرفته است و شمایل شیعه پیرامون ویژگیهای شخصیتی حضرت، کمتر مدنظر نگارگران قرارگرفته است و شمایل حضرت براساس روایتهای تاریخی، قهرمانی، پهلوانی اسطورهای، به تصویر درآمده است.

با ظهور صفویان، فصل جدیدی در تاریخ ایران گشوده شد و مؤلفههای جدیدی در جامعه ایران پدید آمد که رسمیت بخشیدن به تشیع در صدر این مؤلفهها بود. «تقریباً همه پژوهشهای صفویهشناسی به این نکته اشاره دارند که صفویان رفته رفته از حالت آیین صوفیانه به جریان فقاهتی ـ شریعتی اثنی عشری گرایش پیدا کردند.» آین گرایش در طول فرمانروایی صفویان یکسان نبود، اما در روزگار صفوی، مذهب تشیع چنان در بافت سیاسی، اجتماعی و فرهنگی ایران درآمیخت که تمامی مظاهر فرهنگی و هنری جامعه ایران در آن دوران را تحت تأثیر خود قرار داد. بنابراین، به تبع غلبه گفتمان شیعه در جامعه، در شمایلنگاری حضرت علی شخه نیز تحول اساسی رخ میدهد و با نمونههای دورههای قبل، تفاوت بارز و آشکاری پیدا می کند. بدین شکل که در این دوره، شمایل حضرت

۱. معروف الحسيني، تصوف و تشيع، ص ١٤٢.

۲. صفت گل، ساختار نهاد و اندیشه دینی در ایران عصر صفوی، ص ۱۲.

براساس باورها و روایتهای شیعی به تصویر درمی آید؛ به طوری که بازنمایی ساحت قدسی و معنوی حضرت و تأکید بر مقام و منزلت والای ایشان مورد توجه قرار می گیرد و بدین منظور نگارگران در شمایل نگاری حضرت، به روشی نمادین متوسل می شوند و از نمایش چهره حضرت و تصویرسازی شمایل ایشان به روش واقعنمایانه اجتناب می ورزند.

#### نتيجه

در این مقاله، به هدف بررسی شمایلنگاری حضرت علی الله در نگارگری ایران براساس روایت، تعدادی از نگارههای شاخص از دوره ایلخانی تا صفوی، از نظر شکلی، محتوایی و روش بیانی، تجزیه و تحليل شد. حضرت على الله به عنوان مهم ترين شخصيت اسلام به خصوص شيعه، با وير كي ها، ابعاد و سجایای گوناگون، شناخته می شود و روایتهای متعددی پیرامون زندگی ایشان وجود دارد، اما با توجه به شرایط مذهبی، سیاسی، اجتماعی و فرهنگی حاکم در هر دوره، شمایل ایشان در نسخه نگارههای دورههای متعدد، بر مبنای یکی از ابعاد شخصیتی ایشان، به تصویر درآمده است. بدین شکل که در دورههای ایلخانی، تیموری و ترکمن، شمایل حضرت براساس روایتهای تاریخی، قهرمانی، پهلوانی \_اسطورهای، مصور شده است، اما با رسمیت یافتن مذهب شیعه اثنی عشری در عصر صفوی، شاهد رواج بازنمایی شمایل حضرت بر مبنای روایتهای شیعی هستیم. به همین دلیل، نگارگران برای بازنمایی ساحت قدسی و معنوی حضرت، از روش واقع نمایانه در تصویرسازی چهره حضرت، اجتناب مینمایند و به روشی نمادین متوسل می شوند. در این دوره، روایت های شیعی پیرامون شخصیت، زندگی و اعمال حضرت مورد توجه و تأکید نگارگران قرار می گیرد و از ایــنرو، در شمایلنگاری حضرت، نشانهها، نمادها و تمهیدات ویژهای به کار گرفته می شود. از آنجا که آثار هنری هر دورهای، بازتابی از نگرشها و طرز تلقیهای رایج در آن دوره است، ظهور شمایلنگاری شیعی حضرت علی الله در دوره صفوی را بایستی مرتبط با غلبه گفتمان شیعه در این دوره و اقتدار سیاسی، مذهبی، اجتماعی و فرهنگی این گفتمان دانست.

# منابع و مآخذ

قرآن كريم.

آژند، یعقوب، نگارگری ایرانی (پژوهشی در تاریخ نقاشی و نگارگری ایران)، تهران، سمت، ۱۳۸۹.

۳. آیت اللهی، حبیب الله و علی اصغر شیرازی، «شمایل سازی و شمایل آفرینی»، فصلنامه نگره، ۱۳۸٦،
ش ٤، ص ۲۸ ـ ۱۳.

- ۴۸ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۷، پاییز ۹۵، ش ۲۴
- ٤. افشاری، مرتضی؛ آیتاللهی، حبیبالله و محمدعلی رجبی، «بررسی روند نمادگرایی شمایلها در نگارگری اسلامی از منظر نشانه شناسی»، دو فصلنامه مطالعات هنر اسلامی، ۱۳۸۹، ش ۱۳، ص ۵۵ ـ ۳۷.
  - انوری، سعید، مقدمه خاوراننامه، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۸۱.
  - ٦. بور کهارت، تیتوس، هنر اسلامی، ترجمه مسعود رجبنیا، تهران، سروش، ١٣٦٩.
  - ۷. حکمت، نصرالله، حکمت و هنر در عرفان ابن عربی، تهران، فرهنگستان هنر، ۱۳۸٤.
  - ۸ دیلمی، حسن بن محمد، ارشاد القلوب، ترجمه عبدالحسین رضایی، تهران، اسلامیه، ۱۳۷۷.
  - ٩. رسولي محلاتي، سيد هاشم، زندگاني اميرالمؤمنين عليه تهران، دفتر نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٧٥.
    - ١٠. شايسته فر، مهناز، هنر شيعي، تهران، مؤسسه مطالعات هنر اسلامي، ١٣٨٤.
    - ۱۱. صدوق، ابن بابویه، خصال، ترجمه محمد باقر کمره ای، تهران، کتابچی، ۱۳۹۰.
    - ۱۲. \_\_\_\_\_، فضائل الشيعه، ترجمه امير توحيدي، تهران، نشر زواره، ١٣٧٩.
- ۱۳. صفت گل، منصور، ساختار نهاد و اندیشه دینی در ایران عصر صفوی، تهران، خدمات فرهنگی رسا،
  - ١٤. مجلسي، محمد تقي، روضه المتقين، ج ٣، تهران، نشر فرهنگ اسلامي، ١٣٦٩.
- ۱۵. محمد جعفری، سید حسین، تشیع در مسیر تاریخ، ترجمه سید تقی آیتالهی، تهران، نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۸۹.
- ۱٦. معروف الحسيني، هاشم، تصوف و تشيع، ترجمه محمدصادق عارف، مشهد، بنياد پـ ژوهشهاى آستان قدس رضوى، ١٣٦٩.
  - ۱۷. مفید، *ارشاد، سیره ائمه اطهار*، ترجمه سید حسن موسوی مجاب، تهران، نشر سرور، ۱۳۸۸.
  - ۱۸. یاحقی، محمدجعفر، فرهنگ اساطیر و داستانواره ها در ادبیات فارسی، تهران، فرهنگ معاصر، ۱۳۸٦.
- ۱۹. یورگنسن، ماریان و لوئیز فیلیپس، نظریه و روش در تحلیل گفتمان، ترجمه هادی جلیلی، تهران، نشر نی، ۱۳۹۳.
- 20. Okasha, Sarvant, *the Muslim painter and the divine*, London, park lane, 1981
- 21. Renard, John, *Islam and heroic image: themes in literature and visual arts*. Mercer university press, 1999.

# منابع تصويري

- 22. Farhad, Massumeh, *Falname*, *The book of omen*, London, Thames&Hudson, 2010.
- 23. Hillenbrand, Robert, *Persian painting from the mongols to the Qajars (Pembroke Persian papers)*, London&New York, I.B.Tauris, 2000.