#### PAZHUOHESH NAMEH-E AKHLAGH

فصلنامه علمی \_ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق

A Research Journal Vol. 9, Autumn 2016, No. 33 سال نهم، یاییز ۱۳۹۵، شماره ۳۳ صفحات: ۲۶ \_ ۷

## تأملات اخلاقی ـ تربیتی پایداری خانواده میتنی بر آبات و روابات متناظر

محمداسماعیل قاسمی طوسی\*\* محمد فاکر میبدی

#### چکیده

یکی از مقولات بنیادین در روزگار معاصر، چالشهای پیش روی خانوادهها و چگونگی پیش گیری از فروپاشی نظام خانواده میباشد؛ بی شک قبل از ازدواج عواملی در تشکیل خانواده و بعد از ازدواج در پایداری و ثبات آن نقش دارد که بازشناسی و واکاوی آن با توجه به آموزههای دین اسلام و قرآن کریم، لازم و ضروری به نظر می رسد. از این رو، در پژوهش حاضر که به روش توصیفی ـ تحلیلی انجام گرفته، تلاش شده با بررسی آیات و روایات متناظر در کنار یکدیگر، مهمترین راهکارهای تحکیم و پایداری خانواده، بازخوانی شده تا در نهایت حریم خانواده را از تزلزل و فروپاشی زودرس و روزافزون مصون نگه داریم. بررسیها نشان میدهد که از نگاه قرآن کریم و روایات عواملی همچون «کفو و همتایی زوجین، صداقت و شفاف سازی قبل و بعد از ازدواج، دقت در انتخاب همسر، انتخاب رضایت محور و نظارت مدار، مهریه سبک و مشارکت پذیری زوجین» و البته گذشت متقابل از خطاهای طرفین میتواند جامعه را در عبور از بحران ها و پایداری نظام خانواده یاری رساند.

رتال حامع علوم الثاني

واژگان کلیدی

تاریخ دریافت: ۱۳۹۵/۳/۱۵

ازدواج، عوامل پیشگیری، پایداری خانواده، آیات قرآن، روایات.

\*. استادیار گروه معارف اسلامی دانشگاه مازندران. \*\*. استاد جامعة المصطفى العالميه.

تاریخ پذیرش: ۱۳۹۵/۹/۲۰

m\_ghasemi\_80@yahoo.com m\_faker@miu.ac.ir

### طرح مسئله

یکی از عوامل مؤثر و کارآمد در پیشگیری از اختلافات خانوادگی و نیز بهرهمندی از یک زندگی موفق و پایدار، دقت در راهبردهای اخلاقی دین و اهتمام به عملی کردن آن در زندگی است. شناخت وظایف و حقوق متقابل اعضای خانواده بر اساس راهکارهای درون دینی، نه تنها مانع بسیاری از اختلافات میشود، زمینه را برای تعامل بیشتر در میان انسانها فراهم می کند؛ هر چند مستلزم تحمل سختی باشد. در نگاه انسان مؤمن، اموری همچون ازخودگذشتگی و ایثار، صبر بر بداخلاقی، گذشت از اشتباهات، تشکر از خوبیها، سازگاری و مدارا، تلاش برای کسب روزی، قناعت، رضایت مداری، میانه روی در مصرف، بردباری در موقعیتهای ناخوشایند و قدرشناسی در موقعیتهای خوشایند، نه تنها در جهت کسب رضایت خداوند آسان است، این امور فلسفه زندگی در این دنیا به شمار می آیند. متون دینی، حاوی دستورالعملهای سلبی برای جلوگیری از ایجاد اختلال در خانواده و راهکارهای ایجابی برای تأمین پویایی، نشاط، طراوت هایداری روابط خانوادگی است. به طور کلی، با توجه به خطاپذیر بودن گزارههای انسانی و از طرفی جامع، کامل و ناظر بودن آموزهها و راهکارهای اخلاقی درون دینی، می توان گفت: بهترین راه برای کارآمدی نهاد خانواده، بازگشت به دستورات دین و احکام اخلاقی آن می باشد؛ از این رو در نوشتار پیشرو، سعی نگارندگان بر آن است تا با بررسی و تحلیل آیات قرآن کریم به صورت شبکهای و به مدد راهکارهای تحکیم خانواده بیان شده است، به این پرسش پاسخ دهند که مهم ترین راهکارهای تحکیم و پایداری نظام خانواده چیست.

توضیح این نکته ضروری است که در بررسی راهکارهای اخلاقی تحکیم خانواده، نگارندگان در پی آنند تا با استفاده از تفسیر آیات متناظر در یک مسئله (پایداری خانواده) و بهرهبردن از روایات مشابه و تکمیل کننده، نسخههای التیام بخش برای دردهای آزاردهنده روابط متزلزل خانوادگی را شناسایی کرده، آنها در معرض دید خانوادهها بهویژه زوجهای جوان قرار دهند تا سفره آرام بخش خانواده همچنان باز و گسترده بماند.

البته عوامل گوناگونی می توانند در پایداری و استحکام خانواده نقش داشته باشند؛ اما از میان عوامل متنوّع و متکثّر، در این مقاله تنها موارد دارای تأثیر بیشتر ارزیابی خواهند شد.

### تحليل راهكارهاى پايدارى خانواده

الف) مطالعه و تحقیق در انتخاب همسر (تئوری چشم باز و عینک ذرهبینی)

بیشک مطالعه و تأمل کافی برای شناخت زوجین، قبل از ازدواج، امری حیاتی و اساسی در استحکام

خانواده است؛ زیرا بررسی احراز یا عدم احراز صفات همسر شایسته، مستلزم تحقیق و دقت زیادی می باشد و ضرورت و اهمیت تحقیق و آموزش قبل از ازدواج نیز بر همگان آشکار است. دقت در انتخاب همسر تا آنجا مهم است که حتی فتاوایی در باب جواز نگاه به زن نامحرمی که قصد ازدواج با او وجود داشته باشد، صادر شده است؛ (موسوی خمینی، ۱۴۲۱: ۲ / ۲۴۵) زیرا گزینش همسر ازجمله انتخابهایی است که پیامدها یا ثمرات آن، تا پایان عمر همراه فرد خواهد بود؛ خاصه آنکه شدت میل جنسی در جوانان که برخی آن را نوعی جهش در تحول شمردهاند، (ماسن، ۱۳۶۸: ۳۳۸) می تواند موجب شود تا جوانان، انتخابی نامناسب داشته باشند و با فروکش شدن نیاز جنسی بعد از ازدواج، نارضایتیها و جوانان، انتخابی نامناسب داشته باشند و فرد تا پایان عمر، به سبب انتخاب اشتباه خود تاوان دهد و زمینه های عدم تفاهم، خود را بروز دهند و فرد تا پایان عمر، به سبب انتخاب اشتباه خود تاوان دهد و آرامش زندگی از او سلب شود.

## شهید مطهری در اینباره می گوید:

مرد بنده شهوت است و زن اسیر محبت. آنچه مرد را می لغزاند و از پا در می آورد، شهوت است و زن به اعتراف روان شناسان، صبر و استقامتش در مقابل شهوت از مرد بیشتر است؛ اما آن چیزی که زن را از پا درمی آورد و اسیر می کند، این است که نغمه محبت و صفا و وفا و عشق از دهان مردی بشنود. خوش باوری زن در همین جا است. زن مادامی که دوشیزه است و هنوز صابون مردان به جامه اش نخورده است، زمزمههای محبت مردان را به سهولت باور می کند. (مطهری، ۱۳۷۸: ۱۹ / ۹۲)

بیشک دقّت در انتخاب همسر تحت تأثیر نظام ارزشی یک جامعه است؛ (مصباح یزدی، ۱۳۸۱: ۴۲۹) چراکه ممکن است هنجارهایی در یک جامعه ارزش تلقی شوند و در برخی جوامع دیگر ضدارزش به شمار آیند. ازدواج و معیارهای انتخاب ازجمله مواردی است که در جوامع مختلف با نگاههای متفاوتی جریان دارد. در میان مقرّرات نورانی اسلام، تأسیس زندگی مشترک در قامت ترازویی ظاهر میشود که جریان دارد. در میان مقرّرات نورانی اسلام، تأسیس زندگی مشترک در قامت ترازویی ظاهر می شود که در یک کفه آن، سنّت نبوی «ازدواج» و در کفه دیگر آن، ویژگیها و شرایط آن قرار می گیرد که ازجمله مهمترین آنها «عفّت و پاکدامنی» پیش از ازدواج است.

قرآن کریم نیز این مسئله را با دو عبارت: «مُحُصَناتٍ غَیْرَ مُسافِحاتٍ وَلا مُتَّخِذاتِ اَخْدانٍ» (نساء / ۲۵) و «مُحُصِنِينَ غَیْرَ مُسافِحینَ وَلا مُتَّخِذِیٓ اَخْدانٍ» (مائده / ۵) به نیکویی بیان فرموده و از مردان و زنان باایمان خواسته است تا در انتخاب همسر از کسانی که قبل از ازدواج، روابط دوستانه و عاشقانهای با جنس مخالف خود داشته اند، بر حذر باشند و در این باره، دقت لازم را در نظر داشته باشند. «اَخدان» در این دو آیه، جمع «خِدن»، در اصل به معنای مصاحِب، دوست و رفیق است؛ (راغب اصفهانی، ۱۴۱۶: ۲۷۷)

ولی معمولاً به افرادی که با جنس مخالف خود، ارتباط پنهانی و نامشروع برقرار میسازند نیز گفته میشود:

در قرآن کریم، این واژه هم بر مرد و زن و هم بر فرد و اجتماع اطلاق شده است و اگر در مورد بحث به صیغه جمع آمده، برای این بود که در دلالت بر کثرت و زیادی تصریح داشته باشد، و بفهماند وقتی کسی به منظور فحشا و زنا کردن دوستی می گیرد، به او و به مثل او قناعت نمی کند؛ چون نفس آدمی حریص است، اگر قرار باشد خواست نفس را برآورد و آن را اطاعت کند، حتماً دوستان زیادی برای فحشا می گیرد. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۴ / ۴۴۳)

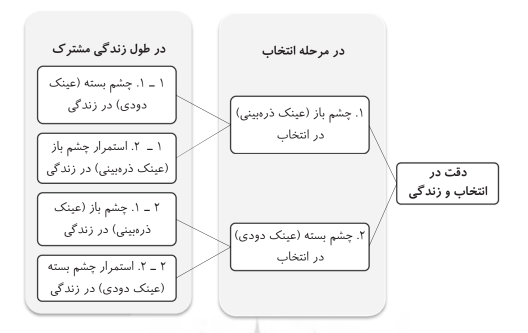
نکته حائز اهمیت اینکه خداوند ـ در آیات ۲۸ ـ ۲۶ سورهٔ نساء ـ دلایل محدودیت چنین مقرراتی را بیان فرموده و بر این امر که انسانها با رعایت قوانین الهی، به غرائز و خواستههای خود، پاسخی مشروع و قانونی بدهند، تأکید ورزیده است؛ چراکه آزادیهای بی قیدوبند و توام با آلودگی و انحطاط، سرابی بیش نیست و نتیجه آن، انحراف بزرگ از مسیر خوشبختی و تکامل انسانی و گرفتار شدن در بیراههها و پرتگاهها و تنزل به مقام حیوانیت است و بنیان خانوادهها را سُست میکند و زمینه را برای بروز جنایات، ناهنجاریها، انواع بیماریهای جنسی و آمیزشی و ناراحتیهای روانی در جامعه فراهم میآورد.

حاصل آنکه شناخت کافی و وافی قبل از ازدواج، امری مؤکد و ضروری است (تئوری چشم باز و عینک ذرهبینی). این شناخت باید در دو جنبه صورت پذیرد: ۱. اطمینان از وجود صفات همسر شایسته در فرد مقابل؛ ۲. شناخت تفاوتهای ساختاری و روان شناختی زن و مرد؛ اما آنگاه که ازدواج صورت گرفت، دیگر زوجین موظف به اغماض و چشم پوشی اند؛ چشم پوشی از نقصهای احتمالی یکدیگر (تئوری چشم بسته یا عینک دودی). متأسفانه امروزه دیده می شود که جوانان، عاشقانه انتخاب می کنند و عاقلانه زندگی می کنند؛ حال آنکه باید عاقلانه انتخاب کرد (تئوری چشم باز و عینک ذرهبینی) و عاشقانه زندگی کرد (تئوری چشم بسته یا عینک دودی).

چنین اشتباهی به افزایش تنش و ناسازگاری در خانواده میانجامد و گاه در ادامه مسیر زندگی، هر کدام از زوجین، جدایی و طلاق را عاقلانهترین راه ممکن میدانند.

#### ۱. چشم باز (عینک ذرهبینی) در انتخاب و چشم بسته (عینک دودی) در زندگی مشترک

این نوع، حالت مطلوب است؛ چراکه اعتماد به انتخاب همسر و اعتقاد به همدلی و همزبانی و نیل به رضایت و آرامش را درپی دارد.



# ۲. چشم باز (عینک ذرهبینی) در انتخاب و استمرار چشم باز (عینک ذرهبینی) در زندگی مشترک این حالت منجر به دو مورد زیر خواهد شد:

الف) وسواس و شکّاکیت: روح ازدواج، اعتماد متقابل، متّحد شدن و کسب آرامش است. حال اگر یکی از زوجین نخواهد یا نتواند به دیگری اعتماد کند، موجب افزایش سوءظن، پایش ذرهبینی رفتار همسر و حاکمیت روح شکّاکیت و وسواس نسبت به رفتار وی خواهد شد که حاکی از ناسازگاری و ساز جدایی است؛

ب) مقایسه مکرر همسر با سایر گزینههای محتمل پیش از ازدواج: استمرار چشم باز (عینک ذرهبینی) پس از ازدواج، موجب تردید در صحّت انتخاب و عدم استقرار زوجیت و نیز عدم تعلّق خاطر به یک دیگر و در نتیجه عدم احساس رضایت از ازدواج خواهد شد.

# ۳. چشم بسته (عینک دودی) در مرحله انتخاب و چشم باز (عینک ذرهبینی) در طول زندگی مشترک این حالت منجر به نتایج زیر خواهد شد:

الف) احساس فریبخوردگی و ناکامی در مرحله انتخاب: نتیجه این فرایند، احساس عدم رضایت از انتخاب اولیه در ازدواج، سرخوردگی، درماندگی و گسست خواهد بود؛

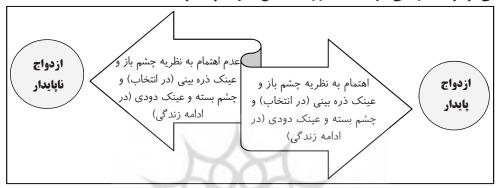
ب) بررسی ذهنی و بازخوانی گزینههایی که در مرحله انتخاب قابلیت بررسی داشتهاند؛ اما به دلیل چشمان بسته بررسی نشدند.

## ۴. چشم بسته (عینک دودی) در مرحله انتخاب و استمرار چشم بسته (عینک دودی) در طول زندگی مشترک

این حالت منجر به نتایج زیر خواهد شد:

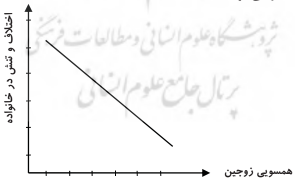
الف) سردی و بیروح بودن احتمالی روابط میان همسران؛

ب) انسان دگرراهبر (آقابخشی، ۱۳۷۵: ۲۷۷): این حالت معمولاً موجب دخالت اطرافیان، ازجمله خانواده طرفین خواهد شد. در چنین مواردی معمولاً انتخاب همسر از سوی خانواده و اطرافیان رهبری می شود و ادامه زندگی نیز با دخالت آزاردهنده آنان همراه خواهد بود.



## ب) همتایی زوجین در ازدواج

کفو بودن یا همتایی زوجین، یکی از موضوعاتی است که موجب تناسب و همسویی آنها میشود. در منابع دینی و غیردینی نیز بر این امر، اشارات فراوان شده است. از آنجا که میان همسویی زوجین و اختلاف و تنش در خانواده رابطه معکوس وجود دارد، به میزانی که همتایی زوجین با هم بیشتر باشد، زمینههای بروز اختلاف در خانواده کمتر میشود.



1. Other directed man

نتیجه طبیعی چنین شرایطی، افزایش آرامش و تقویت پایداری در خانواده میباشد. در منابع دینی، از همتایی زوجین با عنوان «کفویت» یاد شده است. حال سوال مهم این است که آیا این کفویت در امور شخصی است یا شخصیتی؟ به عبارت دیگر، منظور از کفویت، فیزیکی است، یا فکری و ایمانی؟ با مراجعه به اشارتهای اهل بیت هم پاسخ به سوال یاد شده میسور خواهد شد. برای نمونه، پیامبر اکرم شه می فرماید: «أَنْکحُوا الْأَصَفَاءَ وَ انْکحُوا مِنْهُمْ وَ اخْتَارُوا لِنُطَفِکمَ؛ زن و مردِ همتا را به ازدواج یکدیگر درآورید و با کفوها ازدواج کنید و برای نطفههای خود، جایگاه مناسب انتخاب کنید» (مجلسی، یکدیگر درآورید و با کفوها زدواج کنید و برای نطفههای خود، جایگاه مناسب انتخاب کنید» (مجلسی،

قرآن کریم نیز به این مسئله مهم اشاره داشته است: «اَلْحَبیثاٰتُ لِلْحَبیثِینَ وَالْحَییثُونَ لِلْمَجْبیثاٰتِ وَالطَّیِّباتُ لِلْطَیِّبِینَ وَالطَّیِّباتُ لِللَّیِّبِینَ وَالطَّیِّباتُ لِللَّالِیِّباتُ لِللَّیِّبِینَ وَالطَّیِّباتُ لِللَّالِیِّباتُ لِللَّالِیِّباتُ لِللَّیْبِینَ وَالطَّیِّباتُ لِللَّیِ اللَّمَ اللَّمِینَ وَلاَ تَنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُوْمِئُوا وَلَعَبْدُ مُوْمِنَ خَیْرُ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ مَعْبَتُکُمْ وَلاَ تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُوْمِئُوا وَلَعَبْدُ مُوْمِنَ خَیْرُ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ اَعْجَبَتُکُمْ وَلاَ تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُوْمِئُوا وَلَعَبْدُ مُوْمِنَ خَیْرُ مِنْ مُشْرِکِ وَلَوْ اَعْجَبَتُکُمْ وَلاَ تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُوْمِئُوا وَلَعَبْدُ مُوْمِنَ عَیْرُ مِنْ مُشْرِکِ وَلَوْ اَعْجَبَتُکُمْ وَلاَ تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُوْمِئُوا وَلَعَبْدُ مُؤْمِنَ عَیْرُ مِنْ مُشْرِکِ وَلَوْ وَلَوْ اَعْجَبَتُکُمْ وَلاَ تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِینَ حَتیٰ یُومِی وَلَوْمِ بِیلِیه و نیز جاذبه ایمان به خدا است و خداوند از امت اسلامی خواسته است تا از میان جاذبهها و ظواهر بیپایه و نیز جاذبه ایمانی، دومی را برگزینند و با در نظر گرفتن شرط همتایی در ازدواج، به پایهریزی جامعهای باایمان، پاک و سالم همت گمارند؛ زیرا ازدواج یک زن و مرد، مقدمه و زمینه ازدواج فکری و اخلاقی آن دو را فراهم میآورد و نتایج آن، در خانواده و نسل منعکس میشود؛ از سوی دیگر، تضاد فکری و عقیدتی آنان نیز میتواند در هر یک از آنها مؤثر افتد و طرف مقابل را به هر جهتی که خود مساعد میداند، بکشاند. (ر.ک: طالقانی، یک از آنها مؤثر افتد و طرف مقابل را به هر جهتی که خود مساعد میداند، بکشاند. (ر.ک: طالقانی،

این مسئله را می توان در سیره پیامبر گرامی اسلامی نیز ملاحظه نمود؛ گاه پیامبر اسلامی نیز ملاحظه نمود؛ گاه پیامبر الله و دختری را که از لحاظ نژاد و سطح مالی در یک طبقه نبودند، به عقد یکدیگر در می آورد تا اهمیت معیارهایی نظیر: ایمان و اخلاق را نشان دهند. برای نمونه ایشان در این باره فرمودند: «أنکحتُ زیدَ بنَ حارِثَة زینبَ بنتَ جَحْشٍ، و أنکحتُ المِقلادَ ضباعَة بنتَ الزُّبیرِ بنِ عبدِ المُطَّلِبِ، لِیَعلَمُوا أَنَّ أَشرَفَ الشَّرَفِ الإسلامُ؛ بنت بَحْشٍ، و أنکحتُ المِقدادَ و ضباعه را به عقد مقداد، تا اینکه بدانند شریفترین شرفها، اسلام است». (طبرسی، ۱۴۱۴: ۱ / ۴۵۲) ایشان در جایی دیگر، علت این کار را اصالت داشتن خوشخلقی و اهتمام به آن بیان فرمودند: «زَوَّجْتُ المِقدادَ و زید را خوشخلق ترین شماست». (دارقطنی، ۱۴۰۶: ۳ / ۳۰۰) در واند را خواندم تا ثابت شود باشرافت ترین شما نزد خدا خوش خلق ترین شماست». (دارقطنی، ۱۴۰۶: ۳ / ۳۰۰)

پی این اقدام پیامبر گروهی از مردم از روی تعجب پرسیدند: آیا دختران مان را به ازدواج موالی (بردگانی که آزاد شدند) درآوریم، که در پاسخ به آنان، آیه: «یا آیُها النّاسُ اِنّا خَلَقْناْ کُمْ مِنْ ذَکَرٍ وَاُنْثَیٰ وَجَعَلْنا کُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُو النّ اَکْرَمَکُمْ عِنْدَ اللهِ اَتْقنگُمْ» (حجرات / ۱۳) نازل شد. (بیهقی، ۱۳۶۱) ۱۳۶ کار ۱۳۶۰)

حال پرسش این است: آیا ایمان، به تنهایی می تواند خلاً ناهمسانی فرهنگی، اقتصادی، تحصیلی و ساز وجین را پُر کند؟ در پاسخ باید گفت: اصالت داشتن همسانی ایمانی، به معنای طرد یا ناهمسانی در دیگر زمینه ها نیست و اسلام با تأکید بر ملاکهای دیگر مانند شایستگی، اصالت خانوادگی و ویژگیهای ظاهری، الگوی جامعی را برای یک ازدواج پایدار و موفق ارائه کرده است. (ر.ک: ری شهری، ۱۳۸۷: ۶۸ ـ ۵۸ لاز سوی دیگر، هدف از ازدواج، ایجاد زمینه ای برای آرامش از طریق مودّت و رحمت و مقابله با ضعفها و تمرین استقامت برای نیل به صفات الهی است. هنگامی که زوجین چنین نگاهی به ازدواج داشته باشند، مسلماً تحول عظیمی در روابط آنان به وجود می آید و گاه عدم همسانی زوجین در سلیقه ها و عادت ها، به ناسازگاری و طلاق منجر نخواهد شد.

### ج) صداقت

صداقت از جمله صفاتی است که از طریق تصدیق قول با فعل و تطابق گفتار با رفتار و فراهم آوردن زمینه اعتماد طرفین نسبت به هم، موجب تحکیم و ارتقای روابط می شود. بی شک وجود اعتماد متقابل، از ضرورتهای زندگی مشترک و تأسیس بنیان خانواده است؛ برای مثال، قرآن کریم یکی از اوصاف مردان و خانوان نمونه و شایسته را «صداقت و راستگویی» معرفی کرده و در توصیف آنان فرموده است: «وَالصّادِقِینَ وَالصّادِقِینَ وَالصّادِقِینَ اللهُ لَهُمُ مَعْفِرَةً وَاَجُرًا عَظِیمًا». (احزاب / ۳۵) خداوند اوج چنین صفتی را برای بانوی شایستهای همچون مریم الله لَهُمُ مَعْفِرَةً وَاَجُرًا عَظِیمًا». (احزاب / ۳۵) خداوند اوج چنین صفتی را برای بانوی شایستهای صِدّیقهٔ همچون مریم الله الله الرئسُلُ وَاُمُهُهُ وَسَدِیقَهُ همانده الله سخت را برای به صفت راستگویی فراگیر ستوده است. صدّیق و صدّیقه کسی است که تحت هیچ شرایطی، بین سخن و فعلش فاصله نمی افتد و همواره رفتارش، سخنگوی بیزبانِ گفتارش است و سرمایه پایدار آرامش و اعتماد را برای هر شنونده، بیننده و یا هریک از زوجین در خانواده به ارمغان می آورد. در غیر این صورت، هنگامی که یکی از زوجین به هر دلیلی به صداقت دیگری بدبین شود، زمینه اختلاف و سوءظن در خانواده فراهم می شود. صداقت و سوءظن، دو روی یک سکهاند؛ هرگاه صداقت و اعتماد خدشهدار شود، موجی خانواده فراهم می شود. صداقت و سوءظن، دو روی یک سکهاند؛ هرگاه صداقت و اعتماد خدشهدار شود، موجی زوردین در فرد ایجاد می شود و نباید فراموش کرد که هر چیزی که زمینه سوءظن زوجین را فراهم آورد،

درواقع حیات مسالمت آمیز آنها را دچار مخاطره کرده است. سوءظن، توافق و تفاهم ابتدایی و حتی ریشهدار طرفین را از بین میبرد و امکان دارد زمینه ابراز نفرت و در نتیجه چالشهای روزافزون و حتی طلاق را فراهم کند. حُسن ظن به یکدیگر، نخستین خشت بنای صلح و صفای اجتماع است و در تثبیت خانواده و زندگی مشترک نیز نقش اساسی دارد. قرآن کریم در آیه «لَوْلاَ آِذْ سَوِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِناتُ بِانَفُسِهِمْ خَیْرًا» (نور / ۱۲) مؤمنان را از سوءظن برحذر داشته است و علاوه بر توبیخ شایعهسازان، از زنان و مردان مؤمن میخواهد که به هم گمان نیک داشته باشند و اتهامی را بدون اینکه ثابت شود، پخش نکنند. (ر.ک: طباطبایی، میخواهد که به همین دلیل، مؤمن هیچگاه خود را در معرض چنین رفتار ناپسندی قرار نمیدهد؛ ازاینرو برای رهایی از این رفتار نسنجیده، روابط، رفتار و گفتار زوجین در خانواده باید به گونهای باشد که زمینههای سوءظن و بدگمانی در طرف مقابل ایجاد نشود. هرگاه یکی از آنها احساس کند همسرش اموری را از او پنهان میکند، علاوه بر اینکه خود را امین و مورد اعتماد همسرش و شریک زندگی او نمیبیند، احساس حقارت و میاهمیتی به او دست میدهد؛ حال آنکه در خانواده موفق، هر کدام از زوجین آنقدر به دیگری علاقه دارد که تمام مسائلش را با او در میان میگذارد؛ به ویژه مسائلی که مستقیم یا غیرمستقیم، به زندگی مشترک آنها مربوط میشود.

## د) مهریه سبک و آسان

درباره ازدواج، علاوه بر واژهٔ «مَهر»، از واژگان دیگری همچون صداق و نحله (نساء / ۴) و اجر و فریضه (نساء / ۲۴) استفاده می شود. نحله در لغت، عطیه تبرّعی و بدون عوض را می گویند. (راغب اصفهانی، ۱۴۱۶: ۷۹۵) شواهد روایی مؤید این نکته هستند که مهریه سبک، سازگاری همسران را تقویت می کند و مهریه سنگین بهویژه مهریه تحمیلی و خارج از حد توان مرد، می تواند در پیدایش تصاویر نادرست میان همسران و در نتیجه ایجاد تنش و سلب آرامش از آنان مؤثر باشد. استاد مطهری با توجه به آیه چهارم سوره نساء می نویسد:

مرد چیزی را به عنوان «صداق» قرار دهد؛ یعنی اینکه مرد باید چیزی به زن نثار کند تا زن در مقابل آن «آری» بگوید. مرد باید به او هدیه ببخشد. قرآن نیز صداق را به عنوان «نحله»، یعنی یک تعارف بیان می کند. قرآن می گوید: این نحله و هدیه است...؛ تعبیر دیگر قرآن «صداق» است؛ یعنی چیزی به علامت اینکه علاقه من راستین است. (مطهری، ۱۳۸۷: ۲۶ / ۴۵۳)

قابل توجّه اینکه در لابه لای قوانین درون دینی درباره ازدواج، مَهر، مِهر و مُهر در کنار هم دیده شده اند. بدین معنا که مَهر و صداق، زمانی مُهر تأیید می خورد که همراه با مِهر و رأفت و رعایت حال

شوهر و متناسب با دارایی وی، نه از روی احساسات و تمایلات تحمیلی باشد. با این حال، متأسفانه امروزه بنا به دلایل اجتماعی و فرهنگی، مقدار مهریه رو به فزونی گذاشته است. در بیان علل جامعه شناختی این امر می توان گفت:

نسیه بودن مهریه، غلبهٔ روحیات اقتصادی و نگرشهای محاسباتی، عدم استیفای کامل حقوق زن، طلاق و کنترل تمایلات نوجویانه مرد، ارتقای منزلت اجتماعی زن، بالا رفتن هزینهها و تشریفات ازدواج و شیوع ازدواجهای برون فامیلی در فزونی مهریه مؤثر است. (...): شرفالدین، ۱۳۸۰: ... ... ...

بنا به شواهد عینی، افزایش مهریه در دهههای اخیر، نه تنها موجب افزایش سازگاری در خانوادهها نشده، زمینههای نفرت و خصومت مردان و خانوادههایشان را فراهم آورده است و هرگونه گفتگو درباره کم و کیف و چگونگی دادوستد این مبالغ گاه نجومی، موجب نزاع، دلسردی و دلزدگی زوجین شده و یکی از علتهای جدّی زمینهساز طلاق بوده است. رسول خدا میفرماید: «تیاسروا فِی الصِّداقِ، فإنَّ الرِّجُلَ لَیُعطِی المَرأهٔ حتّی یَبقی ذلک فی نَفسِه علیها حَسیکَهٔ؛ مهریه را آسان بگیرید؛ زیرا مرد می پردازد؛ اما در دل او کینهای باقی خواهد ماند». (متقی هندی، ۱۴۰۹: ۱۶ / ۳۲۴)

همان طور که پیش تر اشاره شد، مهریه نشانه ای از طرف مرد، مبنی بر صداقت در علاقه به زن است. آنچه زنگ خطر را به صدا درمی آورد، این است که مَهر و کایین تحت تأثیر عناوینی \_ از جمله: رقابت، دادوستد، گروگان گیری، پِرِستیژ و ضامن پایداری ازدواج \_ قرار گیرد که با تبیین صحیح آیات ۴ و ۲۴ سوره مبارکه نساء سازگاری ندارد. برخی زنان به دلیل چشم و همچشمی و رقابت با دیگران، مهریه سنگین را بر شوهران شان تحمیل می کنند؛ از آنجا که معمولاً در زندگیهای موفق، مهریه از سوی زن مطالبه نمی شود، مرد درباره پذیرش مهریههای بالا، احساس نگرانی نمی کند؛ اما اگر این زنان، پیرو رقابت با دیگران، به تعیین مهریههای پذیرش مهریههای بالا، احساس نگرانی خشن ازدواج تجملاتی و پُرخرج و به دنبال آن، زندگی تشریفاتی و منزل و اتومبیل خارج از حد توان مالی مرد را داشته باشند، به سرعت زمینه اختلاف و ناسازگاری در خانواده می شود؛ درحالی که مهریه سبک، اثری کاملاً متفاوت دارد. درواقع وقتی زنی به مقدار مهریه کم رضایت می دهد، بنای زندگی را بر سادگی و قناعت گذاشته است و نه تنها شوهرش در خرید جهیزیه در تنگنا قرار نمی گیرد، در ادامه زندگی نیز با قناعت و سادگی و پرهیز از توقعات مالی بیش از حد توان مرد، فضایی پُر از نمی گیرد، در ادامه زندگی نیز با قناعت و سادگی و پرهیز از توقعات مالی بیش از حد توان مرد، فضایی پُر از آمامش و آسودگی خاطر را فراهم آورده، راههای ایجاد ایثار و صمیمیت را در خانواده هموار می سازد.

مسئله دیگری که برخی درمورد مطالبه مهریه بالا از طرف زن مطرح کردهاند، آن است که مهریه بالا، مانع طلاق و فروپاشی خانواده است. در ردّ این نظر باید گفت: در صورتی که زن و شوهر به این

نتیجه برسند که تناسب لازم میان آنان وجود ندارد و بخواهند با خوبی و سازگاری، زندگی را پایان بخشند، باید بتوانند مسالمتآمیز عمل کنند؛ همانگونه که قرآن کریم توصیه کرده و فرموده است: «اَلطَّلاٰقُ مَرَّتاٰنِ فَاِمْساٰكُ بِمَعْرُوفٍ اَوْ تَسْریحُ بِاِحْساٰنٍ؛ طلاق (رجعی) دو مرتبه واقع میشود که یا باید پس از آن، همسر خود را به طور شایسته نگه دارید، یا بهنیکی او را رها سازید»؛ (بقره / ۲۲۹) اما مهر سنگین در چنین جایی که طلاق ضرورت پیدا میکند، مانع تحقق آن میشود و خانواده را با وجود بههمریختگی درونی، همچون مجسمهای سر پا نگه میدارد و دشمنی را میان همسران حاکم میسازد. (حسینزاده، میدونی، همچون مجسمهای بدید میآید». (طبرسی، ۱۴۱۴: ۱ / ۵۰۶)

گاه در زندگی زناشویی که به بن بست رسیده است، مرد آنقدر همسرش را می آزارد تا با گذشتن از مهریه خود، زندگی را رها سازد که این برخلاف آموزههای دینی است؛ چرا که پیامبر در این باره می فرماید:

... و مَن اَضَرَّ بِالمَرأة حتَّى تَفتَدي مِنهُ (مَهر)، لَم يَرضِ اللهُ (عنه) بِعُقوبتهِ دونَ النَّار، لِانَّ اللهَ يَغضِبُ لِلمَرأة كما يَغضِبُ لِليتيمِ. (نوري، ١٤٠٧: ١٥ / ٣٨٠)

خداوند از مردی که همسرش را میآزارد تا از مهر خود بگذرد، همانقدر خشمگین می شود که از گریهٔ یتیم به خشم می آید.

بنابراین به صراحت می توان گفت:

مهریه سنگین، تضمین مناسبی برای یک ازدواج پایدار و زندگی آرام و سعادتمند نیست و خوشبختی و دوام زندگی زناشویی را رقم نمیزند.

در روایات اسلامی، بسیار بر اهمیت و فوائد مهریه سهل الوصول و سبک تأکید شده است. دو روایت ذیل، شاهدی بر این مدعا است:

۱. پیامبر اکرم علی: «أفضل نِساءِ اُمَّتی اَصبَحُهُنَّ وَجهاً واَقَلُّهُنَّ مَهراً؛ با فضیلت ترین زنان امت من، آنهایی هستند که خوش چهره و سبک مهر هستند». (فیض کاشانی، ۱۳۸۳ ق: ۳ / ۹۰) یکی از شاخصها و ویژگیهایی که موجب کشش و جذب زوجین به یکدیگر می شود، زیبایی است؛ ازاین رو زیبا بودن زوجین، سطحی از فضیلت و کمال برای آنان شمرده می شود. در این حدیث پیامبر علی سبک مهری را در کنار زیبایی چهره، شاخص بر تری معرفی می نماید.

۲. برخی از روایات بر برکت و خوشیمنی زنان سبکمهر تأکید میکنند و مهریههای سنگین را موجب شوم بودن و بیبرکتی زندگی معرفی مینمایند. امام علی می میفرماید: «مِن یُمنِ المَرأة تَیسیرُ نِکاحِها؛ از برکت زن این است که ازدواج او آسان انجام شود» (نوری، ۱۴۰۷: ۱۴ / ۲۱۶) یا اینکه پیامبر اکرم شد می فرماید: «اَعظَمُ النِساءِ بَرکَة اَیسَرُهنَّ صِداقاً؛ با برکت ترین زنان، کممهر ترین آنهاست» (حاکم نیشابوری، ۱۴۱۱: ۲ / ۱۹۵۵) یا در حدیثی دیگر، میمنت و خجسته بودن زن را کمهزینه بودن او دانسته است و می فرماید: «اِنَّ مِن یمنِ المِرأة تَیسیرُ خِطْبَتِها، و تَیسیرُ صِداقِها و تَیسیرُ رَحِها؛ از میمنت زن آن است که خواستگاری و مهریه و زایمانش آسان باشد». (ابن حنبل، ۱۴۱۴: ۹ / ۳۵۵)

بنابراین کم یا زیاد بودن مَهر، ربطی به تنقیص یا تکریم زن ندارد؛ اما در متون دینی ما مَهر اندک، یک ارزش و موجب برکت و آرامش در زندگی زوج تلقی شده است؛ همان طور که بسیاری از خانوادهها با درآمد کم، زندگی خوبی را تجربه کردهاند و در مقابل، خانوادههای پُردرآمدی که در عین برخورداری از رفاه و امکانات، احساس کمبود و خلاً داشتهاند. در واقع، از نگاه روایات فوق، جدای از کیفیت و درآمد، برکت در مال اهمیت دارد؛ چه بسا مال اندکی که به دلیل پُربرکتی، ارزش فراوان پیدا میکند. از سوی دیگر، بیبرکتی تنها مربوط به مسائل مادی نیست؛ بلکه جنبه دیگری از زندگی، مسائل روانی و روحی و رزق معنوی است؛ بنابراین بر اساس روایات یاد شده، مهریه و ازدواج اَسان، زمینههای جلب رحمت و برکت خدا در زندگی زوجین را فراهم آورده، موجب تقویت کانون آرامش و صمیمیت در خانه میشود. امام صادق هی ضمن معرفی نیازهای انسان در حوزه فردی و جمعی، به طبقه بندی و اولویت بندی آنها پرداخته، مى فرمايد: «خَمسُ خِصالٍ مَن فَقَدَ واحِدة مِنهُنَّ لَم يَزَلْ ناقصُ العَيشِ، زائِلُ العَقل، مَشغولُ القَلبِ: فَأُوَّلُها: صِحَّة البَدَنِ، والثّانية: اَلأمنُ، والثالثة: اَلسِّعَه في الرّزقِ، والرابِعة: اَلأنيسُ الموافق، قلتُ: ومَا الّانيسُ الموافِقِ؟ قال: الزُّوجَة الصّالِحَة، والوَلَدُ الصّالِح، والجَليسُ الصّالِح، والخامسة، وهي تَجمَعُ هذه الخِصالِ: اَلدَّعَة؛ پنج عامل است که اگر هر کدام از آنها نباشد، انسان دائماً گرفتار خواهد بود و فکر و روح متعادلی نخواهد داشت: ۱. سلامتی، ۲. امنیت، ۳. درآمد مناسب، ۴. ارتباطات با محبت و هماهنگ (راوی میپرسد: منظور ارتباط با چه کسانی است؟ حضرت پاسخ می دهد: زن، فرزند، دوست و همکاری که اهل خیر و درستی باشند)، ۵. آرامش روحی؛ اگر این پنجمی حاصل شود، بقیّه عوامل نیز فراهم میشوند». (حرعاملی، ۱۹۹۱: ۲۰ / ۵۱) براساس این فرموده امام، اگر برکات الهی متوجه جنبه روحی و روانی زندگی انسان شود، انسان از فکر و روحی متعادل بهرهمند میشود و حتی لازمه تأمین سلامتی، امنیت و درآمد مالی انسان هم، برخورداری از آرامش روحی است. نکته مهم اینکه، طبق احادیث یاد شده، میان کمهزینه بودن زن \_ اعم از مهریه و ازدواج و زایمان و ... و کارآمدی نهاد خانواده، پیوندی عمیق برقرار است. نکاتی که از میان این دسته از احادیث استخراج می شود، آن است که:

اولاً: یکی از کارکردهای ازدواج، ایجاد کانون آرامش برای اعضای خانواده است.

ثانیاً: زنان سبکمهر، موجب جلب برکات الهی در زندگی انسان میشوند. (ر.ک: حاکم نیشابوری، ۱۴۱۱: ۲ / ۱۹۵)

ثالثاً: در میان نیازهای مختلف انسان، آرامش روحی از همه مهمتر است و اگر آرامش روحی فراهم شود، بقیه نیازها نیز فراهم میشوند. (حرعاملی، همان)

بنابراین مهریه سبک، آرامش، برکت و ازدواج پایدار را رقم خواهد زد.

۳. امام صادق ﷺ مهریه زیاد را در نافرمانی زن در برابر شوهر مؤثر میداند: ایشان میفرماید:

اَلشُّوْمُ فِي ثلاثة: ... فَأَمّا شُوْمُ المَرأَة فَكثرة مَهرِها وعُقوقُ زَوجِها. (ابن بابويه قمى، بي تا: ٣ / ۵۵۶) شومي در سه چيز است...؛ اما شومي زن در سنگيني مهريه و نافرماني در برابر شوهرش است.

۴. همان طور که پیش تر بیان شد، مهریه هدیهای از جانب مرد، برای اثبات صداقت و علاقه به زن است؛ حس معشوق و محبوب بودن، زن را فراگرفته، او را در هالهای از امنیت روانی قرار می دهد. وی احساس می کند مرد به او علاقه مند است و علاقه خود را در میدان عمل نیز نشان داده و حاضر است هزینه آن را بپردازد. بنابراین مهریه، نتایج روانی ویژهای را بر روح زن بر جای می گذارد. این احساس دوستی و محبت، از جنس همان محبت و مودتی است که خداوند آن را وعده داده است و با جاری شدن صیغه محرمیت، در قلب زوجین ایجاد می شود. (روم / ۲۱) پیامبر کی در این باره می فرماید: «لا تُغالُوا بِمُهُورِ النِّساءِ، فَإِنَّما هِیَ سُقیًا اللهِ سُبحانَهُ؛ مهر زنان را سنگین نگیرید؛ چراکه همانا مهر آنان، نـوعی نوشیدنی گوارای الهی است». (نوری، ۱۴۰۷؛ ۲۵ کار کردهای ویـژه مهریه، نوشیدنی گوارای الهی است». (نوری، ۱۴۰۷؛ ۱۸ کار کردهای ویـژه مهریه، می می از کار کردهای ویـژه مهریه، می سازد؛ اما این آسودگی روانی، تنها در صورتی ایجاد می شود که مهریه سبک باشد؛ چراکه سنگینی آن، موجی از تهدید و فشار روانی را بر مرد وارد می سازد و ممکن است خانواده پسر را نسبت بـه زن بـدبین موجی از تهدید و فشار روانی را بر مرد وارد می سازد و ممکن است خانواده پسر را نسبت بـه زن بـدبین موجی از تهدید و فشار روانی را بر مرد وارد می سازد و ممکن است خانواده پسر را نسبت بـه زن بـدبین موجی از تهدید و فشار روانی را بر مرد وارد می سازد و ممکن است خانواده پسر را نسبت بـه زن بـدبین موجی از تهدید و فشار روانی را با اختلال همراه سازد.

#### ه) انتخاب رضایتمحور و نظارتمدار

بدون تردید، نخستین شرط تشکیل خانواده پایدار، اُزادی دختر و پسر در انتخاب همسر در زیر سایه

نظارت خانوادهها است؛ چراکه تحمیل ازدواج، موجب پیروی ظاهری زوجین از یکدیگر می شود و انتخاب از روی تحمیل، انتخابی خودخواسته و عمیق نمی باشد؛ ازاین رو کوچک ترین مشکلات پیش روی این انتخاب، با افزایش حساسیتها و سنگینی فشار روانی می تواند موجی از سردی و یأس را به زوجین وارد سازد. خداوند در آیه: «وَمِنْ الْیَاتِةِ اَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ اَنْفُسِکُمْ اَزُواجًا لِتَسْکُنُوا الِیَها وَجَعَلَ بَیْنَکُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً»، (روم / ۲۱) راز پایداری ارتباطِ نیکوی زوجین در یک خانواده موفق را مودت و رحمت بیان فرموده است؛ بیشک این امر مهم، تنها در سایه انتخاب احسن و آزاد امکان پذیر است و به نوعی تعدیل کننده بسیاری از آسیبهای عاطفی، اجتماعی و اخلاقی خواهد بود. از سوی دیگر، واژه «مَوَدّت» در این آیه، تقریباً به معنای محبتی است که اثرش در مقام عمل ظاهر باشد؛ (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۶ / ۲۵۰) ازاین رو در ازدواجهای تحمیلی ـ در اثر تحمیل از طرف خانواده، جامعه و عرف غیرعقلانی و بی ضابطه ـ به دلیل نارضایتی میان زوجین، احتمال بروز تنش و ناسازگاری بسیار بالا خواهد بود (بستان، ۱۳۹۰: ۱۷۷) و اثری راز محبت و علاقه دیده نمی شود.

در روایات معصومین نیز نخستین شرط تشکیل خانواده پایدار، آزادی دختر و پسر در انتخاب همسر و تحمیل نکردن پیوند زناشویی بر آنان است. امام صادق نی فرموده است: «تُستَأْمَرُ البِکرُ وغیرُها ولا تُنْکحُ إِلّا بِأُمرِها؛ در امر مهم ازدواج، از دختر باکره و غیر آن، نظرخواهی شود و جز به امر و رضایت آنان ازدواجی صورت نگیرد». (حرعاملی، ۱۹۹۱: ۲۰ / ۲۷۱) امام کاظم نیز در پاسخ به صفوان که از ازدواج دخترش با پسر برادرش پرسیده بود، فرمود: «اِفعَلُ ویکونُ ذلِک بِرِضاها، فَإِنَّ لَها فِي نَفسِها نَصیباً (حَظَّاً)؛ با رضایت دخترت انجام بده؛ زیرا او نسبت به خودش اختیاری دارد». (همان: ۲۰ / ۲۸۴)

با این حال، در سیره مسلمانان و در بین اعراب و ایرانیان مسلمان، بسیاری از ازدواجها که با انتخاب خانواده \_ نه زوج جوان \_ شکل گرفته، در ظاهر پایدارتر بوده است. حال پرسش این است که اگر تحمیل ازدواج، به ناسازگاری و نارضایتی زوجین و تزلزل پیوند خانوادگی منجر می شود، چرا ازدواجهایی که در سدههای گذشته و نه چندان دور، با تحمیل خانوادهها، در کشورمان شکل گرفته، به فروپاشی و جدایی نینجامیده است؟ در پاسخ باید گفت: «ساختار خاص جوامع سنتی، به گونهای بوده که با انواع ازدواجهای اجباری همخوانی داشته و گاه حتی به عنوان امر به هنجار، آنها را تقویت می کرده است». (بهنام و راسخ، اجباری همخوانی داشته و گاه حتی به عنوان امر به هنجار، آنها را تقویت می کرده است». (بهنام و راسخ، معیارهای فردی دارند و با تحمیل ازدواج به آنها، احتمال بروز تنش و تباه نمودن زندگی کسانی که گاه هیچ شناختی از یکدیگر ندارند، وجود دارد.

البته امروزه «ازدواج نوین» یا همان ازدواجهای آزاد، ممکن است در قالب تحمیل مُد و پیروی افراطی از ظواهر زیبا و نیازهای جنسی محض و بدون توجّه به کفویت و همتایی درونی، اعم از همتایی روحی، رفتاری و اعتقادی پدید آید که پس از ازدواج، ارتباطات متزلزل و شکنندهٔ همسران، بهسرعت رو به سردی و حتی جدایی می انجامد. چنین تحمیلهایی که مبتنی بر ناپختگی زوج جوان است، بسیار ویرانگرتر از تحمیلهای سنتی والدین خواهد بود.

#### و) مشاركتيذيرى

از مسائل مهمی که برای تأمین سعادت و تحکیم خانواده ضروری است، همکاری و مشارکت زن و شوهر است. هر انسان مجردی حتی در کنار خانواده خویش دارای «خود» ویژهای است و این نگاه از طرف خانواده هم درباره او وجود دارد. اتفاقاً این نگاه از درون و بیرون به انسان مجرد، زمینهای ذهنی برای ازدواج را فراهم می کند؛ اما نکته اینجاست که از وقتی او اقدام به ازدواج مینماید، دارای «خود جمعی» میشود و پس از ازدواج کلمه «ما»، جانشین «من» می گردد. استاد مطهری، ازدواج را اولین قدمی میداند که انسان از خودپرستی و خوددوستی به سوی غیردوستی برمیدارد؛ زیرا تا قبل از ازدواج، فقط یک «من» وجود داشت و همهچیز برای «من» بود؛ اولین مرحلهای که این حصار در آن شکسته میشود و موجود دیگری هم در کنار این «من» قرار می گیرد و برای او معنا پیدا می کند، زحمت می کشد و خدمت می کشد و خدمت می کند، در ازدواج است. (مطهری، ۱۳۸۲: ۲۶۶)

باری، خداوند در آیه «وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِی عَلَیْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجاْلِ عَلَیْهِنَّ دَرَجَهُّ»، (بقره / ۲۲۸) به مسئولیت دوجانبه زن و شوهر در برابر یکدیگر اشاره داشته، می فرماید: «برای مردان، حقوقی بر عهده زنان گذارده شده، همچنین زنان حقوقی بر مردان دارند که آنها موظف هستند به خوبی رعایت نمایند و مردان را بر آنان برتری است و خداوند توانا و حکیم است». با توجه به اختلاف دامنه داری که بین نیروی جسمی و روحی زن و مرد وجود دارد، مدیریت خانواده بر عهده مرد و معاونت آن بر عهده زن گذاشته شده است و این تفاوت، مانع از آن نخواهد بود که از نظر مقامات معنوی و دانش و تقوا، گروهی از زنان از بسیاری از مردان پیشرفته تر باشند.

واژه «مَعْرُوف» در این آیه، به معنای هر عملی است که افکار عمومی، آن را عملی شناخته شده بداند و بدان مأنوس باشد و با ذائقهای که اهل هر اجتماع، آن را از نوع زندگی اجتماعی خود به دست می آورد، سازگار باشد. (طباطبایی، ۱۳۷۴: ۲ / ۳۴۸) این واژه که به معنای کار نیک و معقول و منطقی نیز به کار رفته است، هشداری به زنان و مردان است که هرگز از حق خود سوءاستفاده نکنند؛ بلکه با احترام به

۲۲ 🗆 فصلنامه علمی ـ پژوهشی پژوهشنامه اخلاق، س ۹، پاییز ۹۵، ش ۳۳

حقوق متقابل یکدیگر و اشتراک مساعی، در تحکیم پیوند زناشویی و جلب رضای الهی بکوشند؛ (مکارم شیرازی، ۱۳۷۴: ۲ / ۱۵۷) زیرا ذات خانواده و زندگی مشترک، به معنای سهیم شدن در سرنوشت دیگری است که با منیّت و خودخواهی در تعارض است؛ چراکه همکاری زوجین و مشارکت در مسئولیتها، عامل مهمی در تحکیم خانواده است و عدم رعایت آن، بهشدت پایههای زندگی خانوادگی را سست و متزلزل میکند؛ تا آنجا که پیامبر که درباره یاری رساندن زن به شوهرش فرمودند: «أیّما امرَأة خدَمَت زَوجَها سَبعَة أیّامِ أَغُلَقَ الله عنها سَبعَة أبوابِ النیرانِ، وفَتَحَ لها ثَمانیَة أبوابِ الجَنانِ، تَدخُلُ مِن أیّها در بهشت را به رویش میگشاید تا از دری که میخواهد، وارد شود». (احسائی، ۱۴۰۳: ۱ / ۲۷۰) در بهشت را به رویش میگشاید تا از دری که میخواهد، وارد شود». (احسائی، ۱۴۰۳: ۱ / ۲۷۰) در حدیثی قابل تأمل فرمود: «یا علی، لا یَخْدِمُ العِیالَ إلّا صِدِیقٌ أو شَهیدٌ، أو رَجلٌ یُریدُ الله بِه خیرَ الدُّنیا و اَخواهد خود خدمت نمیکند، مگر انسان راستگو یا شهید یا مردی که خداوند خیر دنیا و اَخرت را برای او بخواهد». (شعیری سبزواری، ۱۴۱۴: ۲۷۶)



#### نتبحه

از نگاه اسلام، هدف از ازدواج، ایجاد زمینهای برای تأمین نیازهای غریزی زوجین و مقابله با ضعفها و تمرین استقامت برای نیل به صفات الهی و کسب آرامش است. اگر زوجین، به آموزههای دین ایمان داشته، در پی کسب رضایت خداوند و بندگی او باشند، خداوند نیز رابطه آنها را به بهترین شیوه سامان خواهد داد. بیشک در این میان، یکی از عوامل مؤثر و کارآمد در پایداری خانواده و نیز بهرهمندی از یک زندگی موفق، توجه عملی به دستورهای دین و اهتمام به پیادهسازی آن در زندگی است. دقت در برخی از آیات قرآن کریم و به دنبال آن روایات معصومین شیر ما را به این حقیقت رهنمون میسازد که

تأملات اخلاقی \_ تربیتی پایداری خانواده مبتنی بر آیات و روایات متناظر 🛛 ۲۳

عواملی همچون «کفو و همتایی در ازدواج، صداقت و شفافسازی، مطالعه و تحقیق در انتخاب همسر (تئوری چشم باز و عینک ذرهبینی)، انتخاب رضایت محور و نظارت مدار، مهریه سبک و مشارکت پذیری زوجین (تغییر از من به ما)» نقش مهمی در پایداری نظام خانواده و نیز استحکام پیوند زناشویی ایفا می کنند. البته در شرایط بروز لغزشها و خطاها، پاک کن عفو و گذشت از طرف مقابل، اهرم بسیار مؤثری برای عبور از بحران است و زمینه را برای تأمین پویایی، نشاط و طراوت روابط خانوادگی فراهم می آورد.

## علل ناپایداری خانواده (خانه واداده)



## راهکارهای تربیتی پایداری خانواده



#### منابع

- ١. قرآن كريم.
- ۲. آقابخشی، علی، ۱۳۷۵، فرهنگ علوم سیاسی، تهران، مرکز اطلاعات و مدارک علمی ایران، چ ۲.
- ٣. ابن بابو یه قمی، ابو جعفر محمد بن علی (شیخ صدوق)، بی تا، من لا یحضره الفقیه، تحقیق علی اکبر الغفّاری، قم، مؤسسة النّشر الاسلامی.
  - ٤. ابن حنبل، احمد بن محمد، ١٤١٤ ق، مسند احمد، تحقيق عبدالله محمد الدّرويش، بيروت، دارالفكر.
    - ٥. احسائي، محمد ابن على (ابن ابي الجمهور)، ١٤٠٣ ق، عوالي اللئالي، قم، مطبعة سيدالشّهدا.
- ۳. بستان، حسین، ۱۳۹۰، جامعه شناسی خانواده با نگاهی به منابع اسلامی، قم، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
  - ۷. بهنام، جمشید و راسخ، شاپور، ۱۳٤۸، مقدمه بر جامعه شناسی ایران، تهران، خوارزمی.
- ۸. بیهقی، احمد بن حسین، ۱٤۱۱ ق، السنن الکبری، تحقیق محمد عبدالقادر عطاء، بیروت، دارالکتب العلمیة، چ ۱.
- ٩. حاكم نيشابورى، محمد بن عبدالله، ١٤١١ ق، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبدالقادر
  عطا، بيروت، دار الكتب العلمية.
- ۱۰. حرعاملی، محمد بن حسن، ۱۹۹۱ م، *وسائل الشیعة*، تحقیق عبدالرحیم ربّانی شیرازی، بیروت، دار احیاء التراث العربی.
- ۱۱. حسینزاده، علی، ۱۳۸۸، همسران سازگار و راهکارهای سازگاری، قم، انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
- ۱۲. دارقطنی، علی بن عمر البغدادی (الدار القطنی)، ۱٤٠٦ ق، سنن الدار القطنی، تحقیق ابوالطیب محمد آبادی، بیروت، عالم الکتب، چ ٤.
- ۱۳. راغب اصفهانی، ۱٤۱٦ ق، مفردات الفاظ قرآن، تحقیق صفوان عدنان داوودی، دمشق، دارالقلم، بیروت، دارالشامیة.
- بیروت، دارانسامیه. ۱٤. ری شهری، محمد، ۱۳۸۷، تحکیم خانواده از نگاه قرآن و حدیث، ترجمه حمیدرضا شیخی، قم، دارالحدیث.
- ۱۵. شرف الدین، حسین، ۱۳۸۰، تبیین جامعه شناختی مهریه در نظام حقوقی خانواده در اسلام، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
- ١٦. شعيرى سبزوارى، محمد بن محمد، ١٤١٤ ق، جامع الأخبار أو معارج اليقين في اصول الدين، قم، مؤسسة آل البيت عليه.
  - ۱۷. طالقانی، سید محمود، ۱۳۹۲، پرتوی از قرآن، تهران، شرکت سهامی انتشار، چ ٤.

- ۱۸. طباطبایی، سید محمدحسین، ۱۳۷٤، المیزان فی تفسیر القرآن، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، قم، دفتر انتشارات اسلامی، وابسته به جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، چ ٥.
- ١٩. طبرسي، فضل بن حسن، ١٤١٤ ق، مكارم الأخلاق، تحقيق علاء آل جعفر، قم، مؤسسة النَّشر الاسلامي.
- ۲۰. فيض كاشانى، محسن، ۱۳۸۳ ق، المحجّة البيضاء، تصحيح و تعليق على اكبر الغفّارى، قم، مؤسسة النّشر الاسلامى، چ ۲.
- ۲۱. کلینی، محمد بن یعقوب الرازی، ۱٤۰۱ ق، *الکافی*، تحقیق علی اکبر الغفّاری، بیروت، دارصعب و دار التعارف، چ ٤.
  - ۲۲. ماسن، یاول هنری، ۱۳۹۸، رشد و شخصیت کودک، ترجمه مهشید یاسایی، تهران، نشر یایا.
  - ٢٣. متقى هندى، حسام الدين، ١٤٠٩ ق، كنز العمّال في سنن الاقوال و الافعال، بيروت، مؤسسه الرساله.
    - ٢٤. مجلسي، محمّدباقر، ١٤٠٣ ق، بحارالانوار، بيروت، موسسة الوفاء، چ ٢، ج ١٠٣.
- ۲۵. مصباح یزدی، محمدتقی، ۱۳۸۱، پندهای امام صادق هی به رهجویان صادق، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی.
  - ۲۲. مطهری، مرتضی، ۱۳۸۲، تعلیم و تربیت در اسلام، تهران، انتشارات صدرا.
    - ۲۷. \_\_\_\_\_ ۱۳۷۸، مجموعه آثار، تهران، انتشارات صدرا، ج ۱۹.
  - ۲۹. مكارم شيرازى، ناصر، ١٣٧٤، تفسير نمونه، تهران، دارالكتب الاسلامية، چ ١.
  - .٣٠. موسوى خميني، روح الله، ١٤٢١ ق، تحرير الوسيلة، قم، مؤسسه تنظيم ونشر آثار امام خميني.
    - ٣١. نوري، ميرزا حسين، ١٤٠٧ ق، مستدرك الوسائل، قم، مؤسسة آل البيت على.

ژوښشگاه علوم النانی ومطالعات فریخی پرټال جامع علوم النانی

