# Research Journal of **Philosophical Meditations**

University of Zanjan Vol.6, No.17, Fall & Winter 2016-2017 دو فصلنامه علمی-پژوهشی تأملات فلسفی دانشگاه زنجان سال ششم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۳۹۵ صفحات ۱۱–۳۷

## کلام الهی، زبان و فاهمهٔ بشری در حکمت صدرایی (با تأکید بر دیدگاه علامه طباطبایی)

محمود قيوم زاده ا

#### چکیده

ارتباط انسان با خدا در حالی که یکی مخلوق و بسیار محدود و دیگری خالق و نامتناهی است، یکی از چالشهای فکری و فلسفی جدی بشر بوده و هست و دیدگاهها و نظریات گوناگونی پیرامون آن مطرح شده است. با توجه به مبانی حکمت متعالیهی صدرایی می توان نظریهای را با نام «اشتراک معنوی و تشکیک وجودی » طرح نمود؛ در این مشرب فکری قویم معنای اتصاف پذیری خدا به صفات جمال و کمال چون کلام و تکلم خدا این است که خداوند تمامی کمالات وجودی را به کاملترین نحو داراست و صفات سلبیه نیز چیزی جز سلب نقص، یا همان اثبات کمال، نیست. همچنین صفات خدا عین یکدیگر و عین ذات الهی دانسته می شود و باید توجه داشت که «وحدت تشکیکی حقیقت وجود»، اشتراک معنوی صفات الهی با صفات انسانی را در پی داشته و مستلزم اشتراک مصداقی خدا و انسان و افتادن در ورطهی تشبیه نمی باشد. در مشرب فکری صدرایی و تابعین آن خصوصاً علامه طباطبایی در دوره اخیر با تکیه بر «اشتراک معنوی مفهوم وجود» و «تشکیک حقیقت اصیل وجود» و «تفکیک مقام معنا از مقام معنوی مفهوم وجود» و «تشکیک حقیقت اصیل وجود» و «تفکیک مقام معنا از مقام

تاریخ دریافت: ۹٥/٩/۲۷ ؛ تاریخ پذیرش: ۹٥/١٢/٧

۱. استاد دانشگاه آزاد اسلامی واحد ساوه، maarefteacher@yahoo.com

مصداق» و با توجه به مراتب معنا و كاربرد الفاظ، بر اشتراك اصل معناى صفاتى همچون تكلم، علم، قدرت، حيات و ... در انسان و خدا تأكيد كرده و انحصار معنا در مرتبهى مادی و جسمانی غیر صحیح و نامفهوم انگاشته شده است.

واژ گان کلیدی: کلام الهی، حکمت صدرایی، تشکیک وجودی، کمال مطلق، زبان بشري.



#### مقدمه

حکمت صدرایی، رهیافتی خاص از تفکر فلسفی است که صدرالدین شیرازی آن را با استفاده از حکمت مشائی و کلام سنتی و عرفان اسلامی، پیریزی کرد و بهسبب ظرفیت خاصی که در جواب به مجهولات و ابهامات عقلی و فلسفی داشت و افق جدیدی که در این مشرب فلسفی، کلامی و عرفانی به روی بشر گشوده شد، پس از پایه گذار آن، به یکی از پر طرفدارترین دیدگاههای فلسفی در حوزهٔ تفکر اسلامی بدل گردید.

حكمت صدرايي بازخواني خاصي از فلسفة اسلامي است كه امكان و ظرفت مطلوبي در جواب به مجهولات و ابهامات عقلي دارد. به علاوه افقي جديد در اين مشرب فلسفي، کلامی و عرفانی به روی بشر گشوده می شود.

یکی از دغدغههای فکری فلاسفه و عقل گرایان، تبیینی روشمند از خدا و صفات او و چگونگی معناشناسی آن است. گرچه تلقی های گوناگون در باب خداوند (که می تواند ناشی از اسطورهها، تجربیات دینی، کشف و شهودهای عرفانی، عبادات، نیایشها و مناسك ديني و سخنان قديسان و معلمان ديني و مذهبي و... باشد) يكسان نيست و اختلافاتی با یکدیگر دارد، اما درعین حال می توان هستهٔ مشتر کی بـرای آنهـا یافـت. مثلـاً اینکه همگی بهنحوی به موجودی برتر یا قدسی یا متعالی و به تعبیر دیگر، به یک «واقعیت غایی» ، توجه خاص دارند.

سؤال از چگونگی وجود خدا، از دیرباز ذهن انسان را به خود مشغول داشته است و در سنّتهای دینی، پاسخهای گوناگونی یافته (پترسون و دیگران، ۱۳۷۶، صص. ۹۰-۱۲۳) که برخی از این یاسخها به حدی «انسان وارانگارانه» ۲ است که انتقاد برخی فیلسوفان دین را برانگیخته است (تالیا فرّو، ۱۳۸۲، ص. ۲۴۷). بنابراین انسان کوشیده است تا تصور خود از خدا را توصیف کند و از خدا سخن بگویید. اینجاست که سؤالی دیگر به طور جدی مطرح می شود.

آیا می توان با زبانی طبیعی، محدود و عادی، از موجودی فراطبیعی، نامحدود و متعالی

<sup>1.</sup> Ultimate Reality

<sup>2.</sup> Anthropomorphic



سخن گفت؟ و نیز آیا محدودیت و تنگنای زبان بشری، مانعی بر سر راه توصیف خداوند به عنوان موجودی قدسی و فرابشری نیست؟

در پاسخ به این پرسش مهم است که بسیاری از اندیشمندان درصدد برآمدهاند تا توصیفی از خدا به دست دهند که هم قابل فهم بوده، بر معرفت انسان در باب خدا بیفزایـد و هم بهدور از «انسانوارانگاری» و تشبیه خدا به موجودات مادی و جسمانی و مکانی و زمانی باشد. درواقع دیدگاههای متعددی که در باب «سخن گفتن از خدا» ۴ مطرح شده است، کوششی ستودنی و تحسین برانگیز در پاسخ به پرسش پیش گفته و در ارائهٔ چنین تصویری از خداوند است (علیزمانی، ۱۳۸۶، صص. ۲۰-۲۷) و لذا برخی بر این باورند که:

«زبان دینی مخاطرات زیادی دارد. از طرفی باید از بت پرستی زبانی بیرهیزد و از طرف دیگر باید از تهی بودن تجربی برحذر باشد. اگر زبان دینی کاملاً متعالی باشد، از مبنایی تجربی برای معنی دادن انحراف خواهد یافت و اگر کاملاً حلولی و درونماندگار باشد، تسلیم الحاد معناشناختی خواهد شد» (گیسلر، ۱۳۸۴، صصی ۲۵۰–۲۵۱).

در این نوشتار، پس از اشاره به برخی دیدگاههای مطرح در باب سخن گفتن از خدا، با شبوهٔ توصیفی - تحلیلی و با تأکید بر دیدگاه علامه سید محمد حسین طباطه ایی (۱۲۸۱ -۱۳۶۰ش.)، به بررسی دیدگاهی مبتنی بر حکمت متعالیه یرداخته ایم که می تـوان آن را نظریهٔ «اشتراک معنوی و تشکیک وجودی» نامید؛ با این هدف که بهشکلی ضابطه مند به توصیف خداوند نز دیک شویم و نیز ظرفیت و توانمندی فلسفهٔ اسلامی در عرصهٔ زیان دين مبرهن شود.

### کلام الهی و دیدگاههای مطرح

دیدگاه ها و نظریات گوناگونی که با رویکردهای مختلف در باب «سخن گفتن از خدا» مطرح شده است، زمینهٔ مناسبی برای تحقیق و پژوهش پیرامون آن را آشکار میسازد.

<sup>3.</sup> Anthropomorphism

<sup>4.</sup> Speaking of God

### 1. لاادريگري و توقف

این دیدگاه، که ریشه در تفکر افلاطونی و پیش از آن مکتب فیثاغوریان دارد، در مکتب نوافلاطوني ظهور بيشتري مي يابد؛ چراكه مكتب نوافلاطوني بر جنبهاي از انديشه افلاطون تأكيد مي كرد كه «امر واحد» يا «مثال خير» را فراتر از ذهن و زبان مي دانست (استيور، ۱۳۸۴، ص. ۷۴). فلوطین (۲۰۴-۲۷۰م.)، که رهیافتی عرفانی در باب خداوند دارد، بیش از متفکران دیگر بر تعالی و تنزیه «اَحَد» از همهٔ ویژگیهای مخلوقات (حتی ویژگی موجود بودن) تأكيد ميورزيد و لذا او را «غيرقابلشناخت» و «بيانناپذير» ميدانست. درواقع اگر خدا بهلحاظ وجودشناختی، به کلی متفاوت و متعالی و برتر از موجودات باشد و ما بهلحاظ معرفت شناختی، ناتوان از ادراک و شناخت او باشیم، در مقام توصیف زبان شناختی چنین واقعیتی، چارهای جز سکوت نداریم.

عرفا از یک سو با تجربهٔ وجودی و درونی واقعیت متعالی مواجهاند و از سـوی دیگـر نمی توانند این تجربیات عرفانی را در قالب زبان صورت بندی کنند و لذا به سکوت روی می آورند؛ سکوتی که از ناتوانی شان در پر دهبر داری از مواجهه با بی کرانگی هستی و ترس از بدفهمی مخاطبان، ناشی می شود. مایستر اکهارت (۱۲۶۰–۱۳۲۷م.)، عارف مشهور آلماني، شبيه ترين چيز به خداوند را سكوت مي دانست (دباغ، ١٣٨۶، صص. ٣٠-٣٥). هرچند اقتضای منطقی چنین دیدگاهی، پرهیز از هرگونه قضاوت ایجابی یا سلبی و درواقع سکوت در برابر خداوند است، اما هم عارفان در سنتهای عرفانی ادیان ترجیح می دهند به شیوهٔ سلبی در باب تجارب عرفانی خویش سخن بگویند و هم خود فلوطین به سوى الهيات سلبي كشيده شده است (عليزماني، ١٣٨٤، صص. ٤١-٤٣). جالب توجه اینکه برخی از شارحان رسالهٔ منطقی-فلسفی لودویگ ویتگنشتاین (۱۸۸۹-۱۹۵۱م.)، با توجه به احوال عرفانی ویتگنشتاین در محدودهٔ زمانی نگارش رساله و با عنایت به تأثیر معنوی برخی نویسندگان و فلاسفه بر او و با تأکید بر فقراتی از رساله که در آن بـه «امـر برتر» اشاره شده است، بر این باورند که فقرهٔ پایانی رسالهٔ منطقی -فلسفی (از آنچه نمی توان دربارهاش سخن گفت، باید به سکوت گذشت)، ناظر به سکوت عرفانی است و به آن ساحت قدسی، راز آلود و بی کرانهٔ هستی اشاره می کند که سخن گفتن از آن ناممكن است (دباغ، ١٣٨٤، صص. ٢١ و ٣٥-٣٤؛ هادسن، ١٣٧٨، صص. ٤١- ٤٣). البته



این تفسیر و تلقی از رسالهٔ ویتگنشتاین، می تواند ازاین جهت قابل مناقشه باشد که هرچند توصیهٔ ویتگنشتاین به سکوت در باب «امر راز آمیز» رنگ و بوی عرفانی دارد، اما ازنظر مبانی و غایات، با سکوت عرفانی متفاوت است (زندیه، ۱۳۸۶، صص. ۱۸۲–۱۸۹).

### 2. آگاهي غيرمستقيم

اعتقاد به متعالى بودن خداوند و بياننايـذيري او، بهطور گريـزنايـذيري به سـخن گفـتن سلبي از خدا انجاميد و راه را براي رشد «الهيات سلبي» فراهم آورد، كه درواقع نوعي آگاهی غیر مستقیم نسبت به خداوند به شمار می آید (تالیا فرّو، ۱۳۸۲، ص. ۲۸۴). فلوطین با تأكيد بر تعالى و تنزيه «اَحد»، بهترين شيوهٔ توصيف او را توصيف به امور سلبي مي داند که بنا بر آن تنها می توان گفت که خدا چه چیزی نیست. کسانی همچون دیونوسیوس آریوپاگی (دیونوسیوس مجعول)، موسی بن میمون (۱۱۳۵-۱۲۰۵ م.) و قاضی سعید قمی (۱۰۴۹-۱۱۰۷ ق.)، از طرفداران این دیدگاه هستند و تنها راه درست توصیف خداوند را روش سلبی و تنزیه محض می دانند که به عقیدهٔ آنان، دور از خطر تشبیه (انسانوارانگاری) و تعطیل (لاادری گری) است (ابراهیمی دینانی، ۱۳۷۹، ج۱، ص. -۳۶۱؛ علیز مانی، ۱۳۸۶، صص. ۹۱ – ۱۰۲).

اما باید توجه داشت که نظریهٔ تنزیه محض و سلب مطلق صفات الهی، همچون نظریهٔ تشبیه، مشکل آفرین است (ابراهیمی دینانی، ۱۳۷۹، ج۱، ص. ۳۷۷، ج۳، ص. ۳۴۲؛ مطهری، بی تا، ج ۵ صص. ۱۲۷ - ۱۲۸) و از آنجاکه هر سلبی مستلزم اثباتی پیشینی است، سخن گفتن كاملاً سلبي از خداوند، بي معناست و به تعطيل عقل در باب خدا مي انجامـد. بنابراین هرچند الهیات سلبی راهی برای تثبیت تعالی و تنزیه خداوند از مخلوقات به شمار مي آيد، اما الهيات سلبي بدون الهيات ايجابي، نه ممكن است و نه مفيد و اگر هيچ معرفت و توصیف ایجابی از خداوند در کار نباشد، خداباوران بهنوعی لاادریگری کشیده می شوند (گیسلر،۱۳۸۴، ص. ۳۹۷؛ علیز مانی، ۱۳۸۶، صص. ۱۱۶، ۱۷۵ و ۲۰۶). بنابراین اگر از شیوهٔ سلبی و غیر مستقیم برای سخن گفتن از خدا استفاده می شود، باید

1. Agnosticism

تلويحا يا تصريحاً با گزاره يا گزاره هايي ايجابي و حقيقي همراه باشد تا آنچه مورد گفتو گوی ما و متعلّق توصیفات سلبی است، مشخص شود (پیلین،۱۳۸۲، ص. ۲۶۵).

#### ٣. تمثيل بدون تشبيه

توماس آكوئيناس (۱۲۲۴-۱۲۷۴م.)، فيلسوف و الهي دان مشهور و پرنفوذ مسيحي، دیدگاه «تمثیل» از ابرای توصیف خدا و سخن گفتن از او مطرح کرد. بنا بر نظریهٔ تمثیل، می توانیم با استفاده از زبان بشری، حقایقی را در باب خداوند بیان کنیم، بدون اینکه به ورطهٔ تشبیه یا تعطیل بلغزیم. آکوئیناس با طرح این نظریه می کوشد با نفی «اشتراک معنوی و اشتراک لفظی» اوصاف و محمولهایی که هم بر انسان و هم بر خدا اطلاق و حمل می شوند، راه میانهای برای سخن گفتن از خدا فراهم آورد و نشان دهد که چگونه می توان معانی الفاظ را از سیاق متعارف و مأنوس، به سیاق دینی منتقل کرد (يترسون و ديگران، ۱۳۷۶، ص. ۲۵۷). ازنظر آكوئيناس، تصديق تمثيلي مفاهيم مشترك میان خدا و انسان به این معناست که تعریف صفتی که هم برای خدا و هم برای مخلوقات به کار می رود، یکسان است، اما اسناد آن متفاوت است؛ زیرا آن صفت بر خدا به طور نامحدود و بر انسان به طور محدود اطلاق مي شود (گیسلر، ١٣٨٤، ص. ٤٢٠). آ كوئيناس و پيروانش، از يك سو با ارائه «قواعد تمثيل»، كه تمثيل را از حالت دلخواهانه خارج میسازد و مقید به قیودی می کند، و از سوی دیگر با طرح «تمثیل تناسبی» و تمایز آن از «تمثیل اسنادی»، می کوشند تا اشکالات وارد بر نظریهٔ تمثیل را یاسخ گویند؛ اما به نظر می رسد این نظریه همچنان با مشکلاتی مواجه است (برای بررسی بیشتر، نک: يترسون و ديگران، ۱۳۷۶، صص. ۲۵۸-۲۶۰؛ عليزماني، ۱۳۸۶، صص. ۲۰۹-۲۶۲).

# 4. سمبلیک بودن تکلم الهی

در کوششی دیگر برای «سخن گفتن از خدا»، زبان دین و گزارههای ناظر به خداوند دارای معنایی «نمادین» کیا «غیرحقیقی» دانسته می شود. در این روش برای توصیف

<sup>1.</sup> Analogy

<sup>2.</sup> Symbolic

<sup>3.</sup> Non literal



صفاتي كه اسناد مستقيم آنها به خداوند دشواريا محال است، از «نمادها، الكوها، استعارات، حكايات و تمثيلها» استفاده مي شود. برخي فيلسوفان و متألهان معاصر، با توجه به این مبنای وجودشناختی که خداوند موجودی «متعالی» یا «به کلی دیگر» است، بر این باورند که زبان ناظر به خداوند، زبانی نمادین است و نمی توان زبان انسانی را مه طور حقیقی افز نمادین) برای سخن گفتن از خدایی به کار گرفت که یکسره متفاوت با همه چیز است (پترسون و دیگران، ۱۳۷۶، صص. ۲۷۵- ۲۷۶؛ پیلین، ۱۳۸۳، صص. ۲۶۲–۲۶۳). این دیدگاه بیش از همه با نام یل تیلیش (۱۸۸۶–۱۹۶۵م.) گره خورده است که خدا را نه یک موجود در عرض سایر موجودات، بلکه «اساس وجود»<sup>۵</sup> و به تعبیر دیگر «صرف الوجود» می داند و لذا سخن گفتن حقیقی (غیرنمادین) دربارهٔ خدا را نادرست می شمارد؛ چراکه چنین سخنانی خداوند را موجودی جزئی و متمایز، در عرض سایر موجودات قرار می دهد (پترسون و دیگران، ۱۳۷۶، صص. ۲۷۶-۲۷۷). ازنظر تیلیش، تنها یک گزارهٔ حقیقی و غیرنمادین در باب خدا می توان گفت و آن اینکه «خدا صرف الوجود است». تنها این گزاره دارای معنایی صریح و روشن است؛ اما تمامی گزارههای دیگری که در باب خدا گفته می شود، معنایی نمادین خواهد داشت (تیلیش، ١٣٨١، ج ١، ص. ٣١٩). بنابراين در انديشهٔ تبليش، زبان ايمان زباني نمادين است و لذا پرسش از صدق و کذب حقیقی گزارههای دینی، پرسشی نابجاست (برای بررسی بیشتر، نک: هیک، ۱۳۸۱، صص. ۲۰۴-۲۰۹؛ تو ماس، ۱۳۷۶، صص. ۳۷-۴۵).

### **۵. کارکردی دانستن سخن گفتن از خدا**

ويليام آلستون (١٩٢١- ٢٠٠٩م.) مي يذير د كه خداوند «صرف الوجود» است و در ذات الوهي او هيچ تمايزي راه ندارد و مصداق هيچ نوعي از وجود نيست؛ لـذا سـاخت زبـان بشری (یعنی ساخت «موضوع-محمول») که مبتنی بر فرض تمایز میان «عین» و اوصاف

<sup>3.</sup> Utterly Other

<sup>4 .</sup> Literal

<sup>5.</sup> The Ground of Being

<sup>6 .</sup> Being - Itself

<sup>7.</sup> Object

آن است، برای سخن گفتن از خدا چندان مناسب نیست. بااین حال ازنظر آلستون ما می-توانیم مفاهیمی همچون عشق، علم و قدرت را پالایش کنیم؛ از تمامی ویژگیهای مخلوقانهای که متناسب با زمانمندی، جسمانیت و دیگر محدودیتهای مادی است، بپیراییم و هستهای از معنا را باقی بگذاریم که قابل اطلاق بر خداوند باشد، و بـا اسـتفاده از چنین مفاهیم پیراستهای، بهنحو حقیقی و صادق در باب خداوند سخن بگوییم. بنابراین هرچند آلستون همانند تیلیش بر تفاوت اساسی خداوند با مخلوقات تأکید می کند، اما زبان انسان را برای سخن گفتن حقیقی از خدا کاملاً ناتوان نمی داند و بر این باور است که باید مفاهیم زبان بشری را تا آنجا که ممکن است یالایش کنیم و نگذاریم «صورتهای زبان» ما را فریب دهد (یترسون و دیگران، ۱۳۷۶، صص. ۲۷۸-۲۸۱). عنصر اصلی و کلیدی در نظریهٔ «کار کردگرایی» این است که با وجود تفاوت آشکار میان خدا و انسان، مي توان مفاهيم واحد و مشتركي را از اوصاف و افعال خدا و انسان انتزاع کرد و خاستگاه انتزاع این مفاهیم مشترک، کارکرد و عمل مشترک این اوصاف در خدا و انسان است (عليز ماني، ١٣٨٤، صص. ٧٧-٧٨). البته ديدگاه آلستون با اشكالاتي مواجه است که در این نوشتار مجال پرداختن به آن نیست (برای بررسی تفصیلی، نک: علیزمانی، ۱۳۸۶، صص. ۲۶۵–۳۱۱).

### **6. یوزیتیویسم منطقی و نظریهٔ بیمعنایی**

بر خلاف فیلسوفان دین سنّتی، که همواره گزاره های ناظر به خداوند را معنادار می-دانستند، پوزیتیویستهای منطقی در ابتدای قرن بیستم، در معناداری این دسته از گزارهها تردید کردند. بنا بر رویکرد پوزیتیویسم منطقی، که با توجه به مبانی معرفت شناختی تجربه گرایانه به نقد زبان دینی می پردازد و به اصل تحقیق پذیری تجربی متوسل می شود، گزارههای دینی و از جمله گزارههای ناظر به خداوند، گزارههایی مهمل، بی معنا، غیر-واقعی و غیرشناختاری هستند (آیر، ۱۳۸۴، ص. ۱۳۹؛ استیور، ۱۳۸۴، ص. ۱۱۴). اعضای «حلقهٔ وین» از جمله ای. جی. ایر (۱۹۱۰–۱۹۸۹م.)، رودلف کارناب (۱۸۹۱–۱۹۷۰م.) و نیز کسانی همچون آنتونی فلو (۱۹۲۳–۲۰۱۰م.) –که رویکرد پوزیتیویستها را در قالب

1. Functionalism

اصل ابطال یذیری بیان کرد- از طرفداران این دیدگاه به شمار می آیند. البته این رویکرد با انتقاداتي مواجه شد؛ از جمله اينكه اصل تحقيق پـذيري تجربـي، بـا استناد و ارجاع بـه خودش بی معنا می شود؛ زیرا در هیچ شرایط معین تجربی نمی توان درستی یا نادرستی آن را نشان داد. درواقع یکی از اشتباهات پوزیتیویستهای منطقی این بود که مسألهٔ معنا و مسألهٔ صدق را با یکدیگر در آمیختند (نک: پترسون و دیگران، ۱۳۷۶:، صص. ۲۶۰-۲۶۹؛ عليز ماني، ۱۳۸۶، صص. ۴۲۸–۴۴۶).

البته نظریات دیگر در باب توصیف خداوند، از جمله نظریهٔ دوقطبی چارلز هارتسهورن (۱۸۹۷–۲۰۰۰م.) نیز قابل توجه و بررسی است (نک: پیلین، ۱۳۸۳، صص. ۲۷۴-۲۷۹). اما به نظر می رسد آنچه گفته شد، زمینهٔ مناسبی برای یر داختن به غرض اصلی این نوشتار، که درواقع بررسی و تحلیل نظریهای دیگر در باب سخن گفتن از خداست، فراهم آورده باشد.

### خدای متعال در اندیشهٔ انسانی محدود

انس و الفت زندگی انسان با حس و محسوسات، موجب می شود که انسان همه چیز را به صورتی حسی و مادی تصور کند و تصورات و تخیلات او محدود و مشروط به حدود و قیود جسمانی و زمانی و مکانی باشد. از این رو انسان حتی اموری مثل کلیات عقلی و حقایق برتر از حس و خیال را نیز به صورتی حسی و مقید به قیود مادی، به تصویر می-کشد. این ویژگی انسان موجب می شود که برای خداوند نیز صورتی خیالی، متناسب با امور مادی و محسوس که با آنها انس و الفت دارد، تصور کرده، به آسانی نتواند موجودی مطلق و بی قیدوشرط را، به دور از قیود و شروط مادی و جسمانی، ادراک کند. این تلقی انسان وارانگارانه و آلوده به حدود و قیود مادی، بهقدری در انسان شدید است که حتی بیشتر موحدین نیز از آن در امان نبوده، بااینکه معتقد به تعالی ساحت قدسی الهی از جسم و ویژگیهای جسمانی هستند، در ذهن خود برای خداوند صورتی مبهم و خیالی و جدای از عالم هستی تصور می کنند و هنگام دعا و نیایش و درخواست از خداوند، همان صورت به ذهنشان متبادر می شود. بنابراین وقتی انسان می شنود که فراتر

از طبیعت مادی و جسمانی، موجو دی نیرومندتر، تواناتر و بزرگ تر وجو د دارد که همهٔ طبیعت در اختیار اوست و تنها به اراده و مشیت اوست که امری واقع می شود، از تمامی این ها چیزی دریافت می کند که مشابه اوصاف و نسبتهای جسمانی است (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۰، ص. ۲۶۱؛ طباطبایی، بی تا، ج ۵، ص. ۱۰۵).

یس چهبسا انسان خدا را بهصورت انسانی تصور کند که بالای آسمانها بر تخت نشسته و با اندیشه و اراده و مشیت و امرونهی خود، عالم هستی را تدبیر می کند؛ چنانکه مثلاً در كتاب مقدس آمده است كه خدا آدم را بهصورت خود آفريد (كتاب مقدس، سفر يبدايش، ۲۶/۱-۲۷). يس اين به طبيعت انسان و بهويژه انسان سادهٔ ابتدايي نزديك تر است که برای خدای بی مانند و بی همتا، صورتی متناسب با موجودات جسمانی بسازد (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۰، صص. ۲۶۱–۲۶۲).

درواقع انسان در تصور انسانوارانگارانهٔ خود از خدا، چون نمی تواند مطلق را با وصف اطلاق تصور کند، برای درک مطلق، از قیود و شروط مأنوس و مألوف کمک می گیرد و مطلق را مقید می سازد. علامه طباطبایی در این خصوص این گونه بیانی دارد:

«ما اطلاق مفهومی را پیوسته با نفی نگهداری مینماییم و نیاز ما به این نفی در مورد علت جهان هستی، از هر مورد دیگری بیشتر است؛ زیرا هرچه را در مورد خدا اثبات كنيم، از ذات گرفته تا صفات، مطلق خواهد بود؛ چون تقيد و اشتراط، معلولیت را در بر دارد و اطلاق را با نفی باید نگهداری کرد. لذا می-گوییم خدا موجود است ولی نه مانند این موجودات. می گوییم خدا وجود دارد، علم و قدرت و حیات دارد، ولی نه از این وجودها، نه از این علمها، نه از این قدرتها و نه از این حیاتها. رویهمرفته صفات خدا اطلاق دارند و با نفی نگهداری می شوند» (طباطبایی، بی تا، ج ۵، صص. ۱۰۷-۱۱۰).

بنابراین از یک سو، کسانی خدا را آلودهٔ به تشبیه تصور کرده، صفات او را به شیوه-ای تشبیهی توصیف می کنند و از سوی دیگر کسانی خدا و صفات او را با نفی و سلب نقص و به شیوهای تنزیهی توصیف می کنند. این شیوهٔ تنزیهی سابقهای طولانی داشته است و کسانی مثل صابئین نیز با منزه دانستن خدا از نقایص و زشتی ها، برای او صفات سلبی قائل بودهاند و خدا را به شیوهای سلبی توصیف کردهاند. مثلاً می گفتند که خدا ناتوان و نادان نیست و نمی میرد و ظلم نمی کند و این ها را مجازاً اسماء حسنا می نامیده-



اند. درواقع آنان خدا را با صفات ثبوتی و ایجابی توصیف نمی کردند و اسم حقیقی برای او قائل نبودهاند (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۰، ص. ۲۶۷).

اما تعالیم دینی، جامع نفی و اثبات است و میان تشبیه و تنزیه موازنه ایجاد می کند و برای معالجهٔ شرک و بت پرستی، علاوه بر اینکه در نگاه توحیدی، استقلال در ذات و صفات را از تمامی موجودات، جز خدایی که قیوم بر همهچیز است، نفی می کند، فهم انسان را در معرفت خداوند، میان تشبیه و تنزیه نگه میدارد و درواقع خدا را این گونه توصیف کرده است که خدا حیات دارد اما نه مثل حیات ما، علم دارد نه مثل علم ما، قدرت و شنوایی و بینایی دارد، اما نه مثل قدرت و شنوایی و بینایی ما و خلاصه چیزی مثل او نیست و بزرگ تر از آن است که توصیف شود. درعین حال تعالیم دینی مردم را امر کرده است که در این باب سخنی جز از روی علم نگویند و تنها اعتقادی را بپذیرنـد که دلیل عقلی قابل فهم برای آن داشته باشند (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۰، صص. ۲۶۱ و ۲۸۲-۲۸۲ ۲۴۲۱، ص. ۷۴).

بنابراین هرچند ما با عقل نظری، صفات کمالیهای نظیر علم و قدرت و حیات و... را که در خود سراغ داریم برای خدا اثبات می کنیم، اما درعین حال می دانیم که این صفات كمال در انسان محدوديت هايي دارد كه وجود مطلق الهي، منزه و برتر از آن محدودیت هاست و لذا برای جبران این نقصان معرفتی، به صفات سلبیه متوسل می شویم و می گوییم که خداوند برتر از آن است که وصف شود و بزرگ تر از آن است که قیود و حدود بتوانند او را محدود و مقید کنند. پس مجموع تشبیه و تنزیه، ما را به حقیقت مطلب در باب صفات خدا نزدیک می سازد (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۸ ص. ۵۸)؛ یعنمی از یک سو، صفات کمال را به خداوند نسبت می دهیم و از این راه عقل را قادر به شناخت صفات خدا می دانیم و از سوی دیگر، برای جلوگیری از تشبیه خدا به مخلوقات، حدود و قیود و نقایصی را که این صفات در انسان دارد، از خدا سلب می کنیم و این چیزی نیست جز جمع میان تشبیه و تنزیه، که درواقع اصل معنای ثبوتی را برای خدا اثبات کرده، اما خصوصیت مصداق مادی و ممکن را که موجب نقص و نیاز است، از او سلب می کنیم (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۸، ص. ۳۵۵).

صاحب تفسير الميزان، اين حقيقت را از روايات نيز به دست آورده است و در شرح

حدیثی از امام رضا (ع)- که سه مذهب نفی و تشبیه و اثبات بلاتشبیه را بیان کردهانـد و تنها دیدگاه اثبات بلاتشبیه را تأیید فرمودهاند- چنین دارد:

«مراد از مذهب نفی، نفی کردن معانی صفات از خداوند متعال است؛ همچنانکه معتزله بر این باورند؛ و ارجاع صفات ثبوتیه به نفی ضد آن از خدا نیز از همین مقوله است. مثل اینکه بگوییم معنی قادر و عالم این است که خدا عاجز و جاهل نیست (البته اگر این دیدگاه به شیوهٔ سوم یعنی اثبات بلاتشبیه برگردد، قابل قبول است)؛ و مراد از مذهب تشبیه این است که خداوند متعال را (بااینکه چیزی شبیه او نیست) به غیر خود تشبیه کنیم و همان معنای محدودی را که هر صفت نزد ما دارد و آن را از دیگر صفات متمایز می کند، به خدا نسبت دهیم و بگوییم که قدرت و علم و دیگر صفات او، مانند قدرت و علم و دیگر صفات ماست. این دیدگاه نیز نادرست است؛ زیرا مستلزم این است که خدا نیز همانند ما محتاج و نیازمند باشد و این با واجب الوجود بودن او ناساز گار است؛ و مراد از مذهب اثبات بلاتشبیه این است که اصل معنای صفات برای خدا اثبات شود و خصوصیتی که آن صفات در ممکنات و مخلوقات به خود گرفته است، از خدا نفی شود و به تعبیر دیگر اصل صفت، اثبات، و حدود و قیود آن نفی گردد» (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۷، صص. ۴۲–۴۳).

علاوه بر روایات مورد تأکید صاحب المیزان، باید گفت که این اندیشهٔ راقبی در باب عينيت صفات الهي و حدوسط بين تشبيه و تنزيه، از سخنان اميرمؤمنان على (ع) در نهج البلاغه هم استفاده شده است و گويا اگر امير المؤمنين (ع) چنين حقايقي را عنوان نمى فرمودند، بشر به سادگى آن نمى رسيد (نهج البلاغه، خطبهٔ اول). خطبهٔ اول نهج البلاغه تبلور این اندیشه است؛ گرچه در جای جای کلام علی(ع) می توان این حقیقت را یافت.

علامه در بحث روایی در تفسیر آیهٔ «الرحمنُ عَلی العرش استوی» (طه/۵)، ضمن شرح حدیثی از امام صادق (ع)، بیان می کند که روش اهل بیت (ع) در تفسیر آیات متشابه قرآن، كه در باب اسماء و صفات و افعال الهي بحث مي كند، اين است كه آنها را به آیات محکم ارجاع می دهند و لذا آنچه را که محکمات قرآن از ساحت قدس الهی نفی مي كند، از معنا و مدلول آيات متشابه حذف كرده، اصل معنا را كه خالي از شائبهٔ نقص و امکان است، حفظ می کنند. به تعبیر دیگر، روش اهل بیت (ع) این است که بـرای پرهیـز از تشبیه و تعطیل، همواره میان نفی و اثبات حرکت کرده، اصل کمالات را برای خدا اثبات،



و حدود و نقایص را از او نفی می کردهاند (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۴، صص. ۱۲۸-۱۳۳).

### مطلق دانستن خدا بهطور مطلق

در خداشناسی توحیدی، خداوند با وصف کامل مطلق، یعنی موجودی دارای تمامی کمالات و فضایل ممکن، توصیف شده است. به تعییر دیگر، خدا موجودی است که هیچ موجودی برتر و کامل تر از او قابل تصور نیست و این همان تعریفی است که آنسلم قدیس ( ۱۰۳۳-۱۱۰۹م.) از خدا ارائه کرده است و آن را مقدمهٔ «برهان وجودی» ۲ خود قرار داده است (آنسلم، ۱۳۸۶، ص. ۴۵). بر همین مبناست که «الهیات مبتنی بر موجود كامل» " ما همان «الهبات آنسلمي» شكل گرفته كه برخي آن را رشتهٔ استواري دانستهاند که مباحث مربوط به صفات خداوند را به یکدیگر پیوند می دهد و وحدت می بخشد (یترسون و دیگران، ۱۳۷۶، صص. ۱۰۱–۱۰۲).

علامه طباطبایی، با ادلهٔ روشن، اثبات می کند که «خدای هستی همهٔ کمالات را دارد» (طباطبایی، ۱۳۷۰، صص. ۱۹-۲۰)؛ چرا که خدا علت ایجادی و هستی بخش عالم و آفرینندهٔ تمامی کمالات است؛ پس باید دارای کمالاتی باشد که به معلول خود میدهد و چون او وجود مطلق است، پس کمالات و صفاتی که با تجزیه و تحلیل به سوی وجود برمي گردند و بهراستي وجود خارجي دارند، بهطور اطلاق براي خداي جهان ثابت هستند. افزون بر این، در جریان نظام وجود، آثار شعور و علائم قدرت الهی، بـه انـدازهای روشن است که با هیچ پرده و پوششی نمی توان آن را یوشانید (طباطبایی، ۱۳۶۲، ص. ۷۳؛ بی تا، ج ۵، صص. ۱۲۴–۱۳۴).

از نظر علامه، خدای تبارک و تعالی که دارای الوهیت مطلق است، همهٔ کمالات را بدون اینکه محدود به حدی یا مقید به قیدی شود، و به دور از تمامی جهات نقص و نیاز، داراست (طباطبایی، ۱۳۷۰، ص. ۵۶؛ ۱۴۱۷، ج ۷، ص. ۷۲، ج ۸، صسص. ۳۵۵ و ۳۶۹). بنابراین علامه از یک سو بیان می کند که معنای اتصاف خداوند به صفات کمال، این

<sup>1.</sup> Saint Anselm

<sup>2.</sup> Ontological Argument

<sup>3.</sup> Perfect - being Theolog

است که اولاً هیچ کمال وجودی از خدای واجبالوجود سلب نمی شود و ثانیاً او تمامی كمالات وجودي همچون علم و قدرت و حيات و... را بهنحو اعلى و اشرف و متناسب بـا ساحت قدسی خود داراست (طباطبایی، ۱۳۷۲، ص. ۲۸۳). از سوی دیگر پس از تقسیم-بندى صفات به ثبوتيه و سلبيه، يا صفات كمال و نقص، توضيح مى دهد كه صفات سلبيه در مورد خداوند، چیزی جز «سلب سلب کمال» نیست که درواقع «اثبات کمال» است؛ چرا که نفی صفات نقص، معنی صفات کمال می دهد. مانند نفی نادانی که معنی دانایی و نفی ناتوانی که معنی توانایی میدهد (طباطبایی، ۱۳۷۲، ص. ۲۸۴؛ ۱۳۶۲، صص. ۷۴-٧٥). این دیدگاه علامه درواقع تأکید بر دیدگاه صدرالمتألهین است که صفات سلیه را به صفات ثبوتیه بازمی گرداند؛ زیرا این صفات سلبی، امور سلبی و عدمی و نقایص را از حضرت حق سلب می کنند و سلب نقص، به معنای کمال وجودی است (ملاصدرا، ۱۴۲۸، ج ۶، ص. ۱۰۰). این دیدگاه، درست در نقطهٔ مقابل دیدگاه طرفدران الهیات سلبی است که سعی می کردند همهٔ اوصاف بهظاهر ایجابی را به سلب باز گردانند (علىز ماني، ١٣٨۶، ص. ٣٤٣).

علامه توضيح مي دهد كه حمل همهٔ نامها و اوصاف و كمالات وجودي و حقيقي خداوند سبحان بر «نفی نقص»، دور از طریق اعتدال است و درواقع انحرافی است که وجدان بر كذب آن شهادت مى دهد. آنگاه در مقام استدلال بر نادرستى ديـدگاه الهيـات سلبي، چنين مي گويد:

«چنین دیدگاهی، اولاً بازگشت همهٔ کمالات ذاتی به عدم و تهی بودن ذات از كمال موجود را موجب مي گردد، كه ادلهٔ فراواني آن را نفي مي كند؛ ثانياً با صرفنظر از کمال وجودی، این اوصاف موجب کمال و امتیازی نمی گردد؛ همچنانکه معدوم مطلق نیز چنین است. بنابراین تمام نامها، دربردارندهٔ معانی ثبوتی و غیرسلبی می باشند» (طباطبایی، ۱۳۷۰، ص. ۵۴).

ملاصدراً در شرح قاعدهٔ «بسيط الحقيقه كل الاشياء»، با بيان اينكه خداوند بسيط الحقيقه است و هر بسيط الحقيقهاي همهٔ اشياي وجودي است، نتيجه مي گير د كه خداوند همهٔ اشیای وجودی است و تمامی کمالات وجودی را داراست؛ زیرا اگر واجب الوجود که بسیط الحقیقه است، واجد برخی اشیای وجودی و فاقد برخی دیگر باشد، آنگاه ذات



او مركب از دو حيثيت مختلف وجدان و فقدان مي گردد؛ درحالي كه ما فرض كـرديم او حقیقتی است که از جمیع جهات بسیط است (ملاصدرا، ۱۴۲۸، ج ۶، صص. ۹۹-۱۰۰ ۱۳۶۰، صص. ۴۷-۴۸). علامه طباطبایی در حاشیهٔ خود بر این برهان می نویسد:

«هر هویتی که صحیح باشد چیزی از آن سلب شود، پس آن هویت از ایجاب و سلب، تحصل یافته است و هرآنچه که متحصل از ایجاب و سلب باشد، مرکب خواهد بود. پس هر هویتی که چیزی از آن سلب شود، مرکب است. اگر این سخن صادق باشد، که صادق است، عکس نقیض آن نیز صادق است. بنابراین هر امر بسیط الحقیقهای، هیچ چیزی از آن سلب نمی شود و این یعنی بسیط الحقيقه كلّ الاشياء» (ملاصدرا، ١٤٢٨، ج ٤، ص. ٩٤، تعليقه).

سخن علامه تا اینجا همان تقریر ساده و روشن قاعدهٔ «بسیط الحقیقه» است؛ ولی در ادامه چنین می گوید:

«و ممّا يجب أن لاتغفل عنه أنّ هذا الحمل (أعنى حمل الاشياء على بسيط الحقيقه) ليس من قبيل الحمل الشائع. فانّ الحمل الشائع (كقولنا زيد انسان و زيد قائم) يحمل فيه المحمول على موضوعه بكلتا حيثيتي ايجابه و سلبه اللتين تركّبت ذاته منهما و لو حمل شيء من الاشياء على بسيط الحقيقه بما هو مركّب صدق عليه ما فيه من السلب فكان مركباً و قد فرض بسيط الحقيقه، هذا خلف. فالمحمول عليه من الاشياء جهاتها الوجوديه فحسب، و إن شئتَ فَقُل انَّه واجد لكلّ كمال أو أنه مهيمنٌ على كلّ كمال و من هذا الحمل حمل المشوّب على الصرف و حمل المحدود على المطلق» (ملاصدرا، ١٤٢٨، ج ٤، ص. ٩٤).

نكته اصلى در بيان علامه همين است كه حمل اشياء بر خداوند (بسيط الحقيقه)، حمل شایع صناعی بهمعنای رایج و متعارف آن نیست؛ بلکه نوع دیگری از حمل است که به آن «حمل حقیقه و رقیقه» می گویند. چنین حملی در مورد حمل هر امر مشوب و مختلطی بر موضوع غیرمشوب و خالص و صرفی محقق می شود. در این نوع از حمل، محمول با تمام جهات وجودي و عدمي خود بر موضوع حمل نمي شود، بلكه تنها جهات وجودي و كمالي محمول بر موضوع صرف حمل مي گردد. به اين معنا كه موضوع، واجد آن كمال وجودي است. يس همهٔ اشياء از حيث كمالات وجوديشان بر بسيط الحقيقه حمل مي شوند. به بيان ديگر، بسيط الحقيقه كه منبع و منشأ همه اين كمالات محدود و متناهی است، به نحو اعلی و اتم و اکمل و متناسب با ذات احدی خود، واجد این کمالات است (علیزمانی ، ۱۳۸۶، صص. ۳۷۱–۳۷۲).

### دیدگاه عینیت در تبیینی نو

آنچه در باب خداوند، به عنوان ذات کامل مطلق که دارای تمامی صفات کمال است، گفته شد، ما را به نکتهٔ دیگری رهنمون می شود و آن اینکه صفات کمالیه ای همچون علم و قدرت و حیات و... که آنها را صفات ذاتی می نامند، عین ذات خداوند است. علامه طباطبایی پس از نقل دیدگاه های گوناگون در این باب (از جمله دیدگاه اشاعره که این صفات را زائد بر ذات و لازمهٔ ذات و قدیم به قدر ذات دانستهاند و دیدگاه کر امیه، که صفات را زائد بر ذات و حادث دانسته اند و دیدگاه معتزله، که ذات را نایب-مناب صفات دانسته اند و نیز دیدگاهی که معنای صفات ذاتی ثبوتی را نفی و سلب مقابل آنها می داند)، همگی را نادرست دانسته است و یکی از دلایل او در رد این دیدگاهها این است که کمال مطلق الهی را به نحوی خدشه دار می سازند.

از سوی دیگر علامه دیدگاهی را که این صفات را عین ذات، ولی همگی آنها را به معنای واحد و الفاظ آنها را نیز مترادف دانسته است، نادرست و ناشی از خلط میان مقام مفهوم و مصداق می داند. بنابراین ازنظر علامه دیدگاه صحیح، همان دیدگاه منسوب به حکیمان است که صفات ذاتیه را عین ذات متعالی خدا و هر کدام را نیز عین دیگری می داند؛ چرا که واجب بالذات، علت تامهای است که هر موجودی به نحو بی واسطه یا با-واسطه به او منتهى مى شود؛ به اين معنا كه حقيقت واجب الوجود، علت همه موجودات است و چون هر كمال وجودياي كه در معلول هست، علت آن معلول بهنحو اعلى و اشرف واجد آن كمال است، پس واجبالوجود كه علت همهٔ موجودات است، واجد همهٔ کمالات وجودی آنها بهنحو اعلی و اشرف می باشد، و چون او وجودی صرف و بسیط است که عدم و ترکیب در ذات او راه ندارد، پس هر کمال وجودیای که در او فرض شود، عین ذات او و عین کمال وجودی مفروض دیگر است. بنابراین صفات ذاتیهٔ واجب الوجود هرچند به لحاظ مفهومي، مختلف و متكثرند، ولي به لحاظ مصداقي و عيني واحد بوده، عين بكديگر و عين ذات متصف به اين او صاف هستند (طباطبايي، ١٣٧٢، صص ۲۸۴-۲۸۷؛ ۱۳۷۰، ص. ۴۸).

علامه در حاشیهٔ *اسفار* نیز بر دیدگاه صدرالمتألهین در باب عینیت صفات بـا ذات و با یکدیگر تأکید می کند (ملاصدرا، ۱۴۲۸، ج ۶، صص. ۱۱۸-۱۱۹، تعلیقه). همچنانکه در تفسير آية «يا صاحبي السجن ءأرباب متفرقون خير اله الواحد القهار» (یوسف/۳۹)، با توجه به اینکه ذات مقدس الهی حقیقتی مطلق، واجب و نامتناهی است که عدم و فنا به آن راه ندارد و هیچ حدی آن را محدود نمی سازد، نتیجه می گیرد که صفات او عین ذات اوست و نه تنها میان ذات و صفات او مغایرتی نیست، بلکه میان خود صفات ذاتی، از قبیل علم و قدرت و حیات نیز مغایرت و جدایی وجود ندارد. بنابراین خداوند متعال، «اَحَدى الذات و الصفات» است؛ يعنى اولاً در موجود بالذات و قائم بالنات بودنش واحد است و هيچ موجود مستقلي در مقابل او نيست، بلكه همهٔ موجودات در وجود خود وابسته به اویند؛ ثانیاً در صفات خود نیز واحمد است و صفات حقیقی او عین ذاتش هستند؛ لذا او بر همه چیز قاهر است و مقهور چیزی نیست (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۱، صص. ۱۷۹–۱۸۰). بنابراین تمام صفات کمالیهای که دیگران و از جمله انبیا و اولیای الهی دارند، وابسته به خدا و کمالات الهی است. علامه طباطبایی این اصالت و استقلال خداوند در صفات کمالیه و تبعیت و عدم استقلال دیگران در این صفات را، هم با روش عقلی و فلسفی و هم با تکیه بر آیات قرآنی اثبات کرده است (طباطیبایی، ۱۴۱۷، ج ۱۰، صص. ۲۰۱-۲۰۳؛ ج ۶، صص. ۸۶-۹۰). این همان قیومیت الهي است؛ به اين معنا كه تمامي موجودات و حيثيات وجودي، قائم به خداوند هستند و «اگر نازی کند روزی، فرو ریزند قالبها».

از آنچه گفته شد، نکتهٔ دیگری نیز به دست می آید و آن اینکه هرچند صفات الهی به لحاظ مفهومي، متعدد و متكثرند و خداوند به اوصاف مختلفي همچون علم، قدرت، اراده، حیات و... متصف می شود؛ اما این کثرت مفهومی، موجب کثرت در مصداق نمی شود و تعدد این اوصاف، مستلزم تعدد و تکثر ذات الهی نمی گردد؛ بلکه تمامی این صفات که مفهوماً متعدد و متفاوتاند، مصداقاً به وجود واحدى موجود هستند که همان ذات اَحَدی بسیط الحقیقهای است که هیچ گونه کثرت و ترکیبی در او راه ندارد (ملاصدرا، ۱۴۲۸، ج ۶، ص. ۱۰۷؛ طباطبایی، ۱۳۷۲، ص. ۲۸۵).

### مباني حكمي صدرايي در معناشناسي اوصاف الهي

با توجه به اینکه دیدگاه صدرالمتألهین در باب معناشناسی اوصاف الهی، مبتنبی بر دو اصل «اشتراك معنوي» و «وحدت تشكيكي» وجود است و مي توان آن را «نظرية اشتراک معنوی و تشکیک وجودی» نامید (علیز مانی، ۱۳۸۶، صص. ۳۹۵-۴۰۹)، علامه طباطبایی نیز، به عنوان یکی از شارحان حکمت متعالیه، دیدگاهی برگرفته از دیدگاه ملاصدرا و مبتنی بر همان اصول دارد. او از یک سو با تبیین اشتراک معنوی مفهوم وجود و تحسین سخن ملاصدرا، که اشتراک معنوی مفهوم وجود را نزدیک به بدیهیات اولیه دانسته است (ملاصدرا، ۱۴۲۸، ج ۱، ص. ۶۱)، دیدگاه قائل به اشتراک لفظی مفهوم وجود میان واجب و ممکن را مردود میداند (طباطبایی، ۱۳۷۲، صص. ۸-۹) و از سوی ديگر، حقيقت وجود را حقيقتي واحد مي داند؛ چراکه از تمامي مراتب و مصاديق مختلف و متفاوت وجود، مفهوم واحدى انتزاع مي شود. لـذا حقيقت وجود، حقيقت واحد مشکک و ذومراتبی است که تمایز مراتب آن به خود وجود برمی گردد که مابه الاشتراك در آن عين مابه الامتياز است؛ همچون نور كه حقيقت واحدى است كه اختلاف مراتب آن تشکیکی است و به شدت و ضعف خود نور بازمی گردد (طباطبایی،

بر این اساس، علامه طباطبایی در معناشناسی اوصاف الهی و حمل محمولات انسانی بر خداوند، در تفسير آياتي از قبيل «هل ينظرون اللا أن يأتيهم اللهُ فيي ظُلل من الغمام» ` (بقره/۲۱۰)، «و جاء ربك و الملك صفاً صفاً عناً (فجر/۲۲)، «فأتاهم الله من حيث لم یحتسبوا» (حشر /۲)، نخست با توجه به اینکه خداوند منزه از اوصاف جسمانی است و به صفات ممكنات، كه مستازم فقر و نياز و نقص است توصيف نمي شود، بيان مي كند كه چنین آیات متشابهی، با توجه به محکمات قرآنی، مثل «لیس کمثله شیء» (شوری/۱۱)، «و اللهُ هو الغني» (فاطر/١٥)، «الله خالق كلّ شيء» (زمر/٤٢) و... تفسير مي شود و لذا

۱. آیا (کافران) انتظار دارند که خداوند در پردههایی از ابر بر آنان نازل شود؟

۲. و (در آن هنگام) امر خداوند و ملائك صف به صف به عرشهٔ محشر در آيند.

٣. (عذاب) خداوند، از آنجا كه گمان نمي بردند، به آنها فرا رسيد.

معنایی از آنها فهمیده می شود که با اسماء حُسنا و صفات عُلیای الهی منافعات نداشته باشد؛ آنگاه از بحث سادهٔ تفسیری فراتر می رود و چنین می گوید:

«از تدبر در آبات الهی چنین فهمیده می شود که نسبت های مذکور در آبات فوق، یک معنای لطیفتر و دقیقتری دارد و آن اینکه از آیاتی همچون« و اللهُ هو الغني» (فاطر/.١۵)، «العزيز الوهاب» (ص/٩) و «أعطى كل شيء خلقه ثمّ هَدى» (طه/۵۰)، اين معنا به دست مي آيد كه خداوند متعال واجد تمامي كمالاتي است كه به مخلوقات خود عطا مي فرمايد. هرچند تصور اينكه چگونه خدا واجد برخی صفات و شؤون وجودی مخلوقات است، برای ما به خاطر انس و عادتی که با امور مادی و جسمانی داریم، دشوار است؛ اما اگر این صفات عاری از قیود مادی و محدودیتهای جسمانی باشد، نسبت آن به خداوند متعال اشكالي ندارد؛ زيرا ملاك سلب يا نفي برخي اوصاف از خداوند این است که نسبت آنها به پروردگار، مستلزم نقص و نیاز است. بنابراین اگر جهات نقصی وعدمی از معانی این صفات زدوده شود و نسبت آنها به یروردگار مستازم نقص و نیاز نباشد، آنگاه اسناد این صفات به یروردگار صحیح است و حتی از آنجاکه هر موجودی از خداست، لازم است که چنین صفاتی، متناسب با ساحت باعظمت الهی، برای او اثبات شود. بنابراین «آمدن» (مُجيء و اتيان)-که بنا بر فهم ما يعني اينکه جسمي مسافت ميان خود و جسم دیگر را با حرکت و نزدیک شدن به آن بپیماید- اگر از خصوصیات مادی و جسمانی تجرید گردد، بهمعنای نزدیک شدن دو موجود به یکدیگر و رفع موانع میان آنهاست و این معنا را بهطور حقیقی و بدون مُجاز می توان به خدا نسبت داد. لذا معنای «آمدن» در آیات مذکور، این است که موانع میان مردم و اجرای حكم الهي نسبت به آنان برداشته شده، حكم خداوند در مورد آنان محقق مي-گرددٰ» (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۲، صص. ۱۰۴–۱۰۶).

### سپس علامه چنین نتیجه می گیرد:

«آنچه گفته شد، حقیقتی از حقایق قرآنی است که بحث مای عقلی استدلالی، تنها پس از مسیر طولانی و پیمودن فرازونشیب و اثبات تشکیک در حقیقت وجودی اصیل، موفق به کشف آن شده است» (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۲، ص. .(1.9

بنابراین علامه طباطبایی، کشف چنین حقیقت ناب قرآنی در باب صفات الهی را، که فراتر از فهم و تفسير عبادي قرآن است، تنها در يرتبو فهم اصالت وجبود و تشكيك حقیقت و جود، میسر می داند.

ازنظر علامه آن دسته از اسماء الهي مانند «اَعلى» و «اكرم»، كه داراي صيغهٔ افعل تفضيل هستند، بر اشتراك معنوي محمولات مشترك ميان خدا و انسان دلالت دارند؛ چراکه صیغهٔ تفضیل اشتراک طرفین مقایسه را در اصل معنا می رساند. همچنین اسماء و صفاتي مانند «خيرالحاكمين»، «خيرالرازقين» و «أحسن الخالقين»، به خوبي بيانگر اشتراك معنوی این صفات میان خدا و انسان هستند؛ زیرا در صورتی می توان کسی را بهترین حکم کنندگان و روزی دهندگان و نیکوترین آفرینندگان دانست که اصل معنای این صفات، میان او و دیگر دارندگان این صفات، مشترک باشد (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۸، ص. ۳۶۳). به تعبیر دیگر، هرچند تفاوت مرتبهٔ این صفات در انسان و خدا از زمین تا آسمان است و هرچند خدا این صفات را بهنحو اصالت و بهطور حقیقی داراست و دیگران به تبع خدا و با اعطای الهی دارای این صفات هستند، اما این حقیقت، مانع از آن نیست که اصل معنای این صفات، میان خدا و انسان مشترک باشد. درواقع با یذیرش اشتراک معنوی در باب اسماء و صفات خداوند، تفاوت در مصادیق این صفات از نوع تفاوت در مراتب تشکیکی به شمار می آید که نه تنها منافاتی با معنای واحد این اوصاف و محمولات مشتر ک میان خدا و انسان ندارد، بلکه مؤکد معنای واحد است (ابراهیمی دینانی، ۱۳۸۱، ص. ۷۳).

علامه با بيان اينكه مفاهيمي كه اسماء و صفات الهي بر آن دلالت دارد، از جنس همان معانی و مفاهیمی است که درک و تعقل می کنیم، دیدگاه کسانی را که تمامی این اسماء و صفات را مجاز یا استعاره دانستهاند نادرست می شمرد و با تأکید بر اشتراک معنوی این مفاهیم، توضیح می دهد که ضابطهٔ کلی در تبیین اسماء و صفات خداونـد، آن اسـت که مفاهیم آنها را از ویژگیهای مصداقی و ابعاد عدمی و نقص جدا و پیراسته سازیم (طباطبایی، ۱۳۷۰، صص. ۵۴–۵۵).

به این ترتیب، علامه طباطبایی با تفکیک مقام معنا از مقام مصداق، و بر مبنای «اشتراك معنوي و تشكيك وجودي»، مي كوشد تا اولاً از انحصار معنا در مصاديق محدود و ممکن و ثانیاً از تنزل معنا به مرتبهای صرفاً مادی و جسمانی و بشری پرهیز کرده، از این طریق یاسخی برای پرسش آغازین این نوشتار ارائه کند که چگونه می توان

با زبانی طبیعی، محدود و بشری، از موجودی فراطبیعی، نامحدود و متعالی سخن گفت؟ علامه طباطبایی بر این باور است که نمی توان و نباید تمامی مفاهیم زبان عادی را در مرتبهٔ واحدی قرار داد و برای همهٔ آنها حکم یکسانی صادر کرد؛ زیرا هرچند برخی از این مفاهیم از مصادیق محدود و ممکنی انتزاع می شود و در کاربردهای اولیهٔ خود نیز در مورد همان مصادیق به کار می رود، ولی خصوصیات مصداق، ذات معنا و اصل معنا را محدود نمی سازد و آن معنا می تواند از حیثیت و ویژگی عام و شاملی حکایت کنـد کـه مصادیق متنوع و مراتب متعددی را دربرگیرد (علیزمانی، ۱۳۸۶، ص. ۵۱۴).

ازنظر علامه، هرچند ذهن ما انسانها، بهخاطر انس و عادتی که با زندگی مادی و دنیوی دارد، با شنیدن الفاظی همچون حیات و علم و قدرت و... نخست متوجه مصادیق مادي اين الفاظ مي شود، اما بايد دانست كه اين الفاظ تنها براي مصاديق مادي و طبيعي وضع نشدهاند، بلکه انسان با توجه به نیازمندی خود به تفهیم و تفاهم در زندگی اجتماعی و برای رفع نیازهای خود در این زندگی، الفاظ را به عنوان نشانه هایی برای مسماهای آنها وضع کرده است و درواقع غرض و غایت اصلی انسان در وضع الفاظ، رفع این نیازها و توجه به کار کرد و فایدهای است که این الفاظ در زندگی او دارند. لـذا معنای این الفاظ منحصر در خصوصیات مصادیق مادی و منشأ انتزاع اولیهٔ آنها نیست؛ همچنانکه مثلاً الفاظ «چراغ»، «ترازو» و «سلاح»، هم برای چراغها و ترازوها و سلاحهای ساده و ابتدایی و هم برای نمونه های پیچیده و پیشرفتهٔ امروزی آن ها به کار میرود؛ زیرا با تمامی تفاوتی که میان این مصادیق هست، فایده و کار کرد واحد و مشتر کی دارند (طباطبایی، ۱۴۱۷، ج ۱، صص ۱۲–۱۳).

### سخن گفتن از خدا در تفکر وحدت وجودی صدرایی

تبیینی که علامه طباطبایی در باب سخن گفتن از خدا دارد، که درواقع برگرفته از دیدگاه صدرالمتألهين است، ازيك سوبايذيرش اشتراك معنوي، وحدت معناي اوصافي كه هم به خدا و هم به انسان نسبت داده می شود، محفوظ می ماند و از سوی دیگر با تأکید بر تشکیک وجودی، اختلاف و کثرت در مصادیق تبیین می شود و این چیزی است که جای خالی آن در نظریهٔ «تمثیل» به خوبی دیده می شود. به تعبیر دیگر، چون توماس

آکوئیناس اشتراک در معنا را موجب اشتراک مصادیق و تشبیه خالق به مخلوق می-دانست، لذا اشتراك معنوي را نفي مي كرد و اختلاف در مصاديق را بـه اختلـاف در معنـا نیز سرایت می داد و به این اندیشه نرسیده بود که می توان نوعی اشتراک معنوی را پذیرفت که در آن، وحدت معنا الزاماً به وحدت در مصادیق نمی انجامد و با توجه و توسل به تشکیک وجودی می توان کثرت مصادیق را توجیه کرد و از افتادن در ورطهٔ تشبیه رهایی یافت. بنابراین نظریهٔ «اشتراک معنوی و تشکیک وجودی»، نسبت به نظریهٔ «تمثیل»، گامی به جلو در سخن گفتن از خدا به شمار می آید. بااین حال در این نظریه نیز دقیقاً مشخص نمی شود که آن معنای ثبوتی مشترک میان اوصاف الهی و انسانی چیست و چگونه می توان به طور ایجابی از آن سخن گفت؟

درواقع هرچند علامه طباطبایی، به عنوان یکی از طرفداران این نظریه، برای پرهیز از انسانوارانگاری و لاادریگری، می کوشد در توصیف خداوند و سخن گفتن از او میان نفی و اثبات حرکت کند، امّا به نظر می رسد در این موازنهٔ میان تشبیه و تنزیه، نـاگزیر بـه نوعی سخن گفتن سلبی تمایل یافته است. لذا در این نظریه هرچند صفاتی مثـل سـمیع و بصير به علم خداوند ارجاع مي شود (نک: طباطبايي، ١٤١٧، ج ١٧، ص. ٣٢١؛ ج ١٨، ص. ۲۶؛ ج ۱۹، ص. ۱۵۳)، معنای ایجابی این صفات و تمایز آنها از یکدیگر روشن نشده، مشخص نمی شود که علیم بودن، سمیع بودن و بصیر بودن خدا چه تفاوت معنایی با هم دارند و اگر همگی به معنای آگاهی خداوند است، چرا با چند صفت مجزا از آن یاد شده است؟ به نظر می رسد، همان طور که در صفحات پیشین این نوشتار آمده است، علامه طباطبایی در پاسخ به این پرسش می گوید که خدا میداند نه مثل ما، می شنود نه مثل ما، می بیند نه مثل ما و.... وی در باب دیگر صفات و محمولات مشتر ک میان خدا و انسان نیز به روش سلبی متوسل می شود.

### نتىحەگىرى

براساس آنچه تبیین شد و بهعنوان براینـد تحقیـق می تـوان بیـان داشـت، چگـونگی تبیـین صفات الهي و توصيف ذات احديت، خصوصاً ارتباط مخلوق با خالق در قالب سخن گفتن با خدا و از خدا، از پیچیده ترین مباحث فلسفهٔ دین و غامض ترین مسائل کلامی



است. در این خصوص دیدگاههایی که متکلمان و فلاسفهٔ دین طرح کردهاند، عبارتانید از:

۱. توقف در شناخت صفات و ذات خدا و لاادریگری و تعطیل عقل در این جهت، که ریشه در دیدگاه و تفکر افلاطونی و قبل از آن مکتب فیثاغورثی دارد.

٢. نظريهٔ آگاهي غيرمستقيم كه عمدتاً بر پايهٔ شناخت سلبي و سخن گفتن غيرايجابي دور مىزند و زمينهٔ پيدايش الهيات سلبى را فراهم آورده است.

۳. تمثیل بدون تشبیه در باب صفات و سخن گفتن از خدا، که برگرفته از آرای متكلم شهير مسيحي «توماس آكوئيناس» است، كه در اين ديدگاه بيان توصيف الهي صرف لفظ است و هیچ تشبیه و یا تنزیهی در آن نیست؛ به علاوه گوینده قائل است که به ورطهٔ تعطیل هم نلغزیده است.

۴. دیدگاه نمادین بودن گزارههای ناظر بر خداوند که در این دیدگاه توصیف الهی را غيرواقعي دانسته، از آنجاكه اسناد غيرمستقيم را بـه خداونـد محـال ميدانـد، گزارههـا را الگو، استعاره، تمثیل و نماد می داند.

این دیدگاه ها براساس چند محور طراحی شده است که قابل مناقشهٔ جدی بوده، غير قابل قبول است كه عبارت اند از:

الف. محور تعطیلی عقل و ناشناخته بو دن خداوند، که طبیعی است دیدگاهی مانند لیا ادریگری و توقف و یا نمادین بودن، هیچ گونه شناخت محصلی نسبت به ذات باری به دست نمي دهك. على مرات لي ومطالعات في

ب. محور الهيات سلبي، كه در برخبي ديدگاهها، مانند آگاهي غيرمستقيم، چنين نتیجهای حاصل می شود. در این گونه دیدگاهها هم شناخت کاملی از ذات باری حاصل نمی شود و توصیف حضرت حق و سخن گفتن از او ناممکن خواهد بود.

ج. محور تشبیه، که در برخی توصیفات از خداوند به وجود می آید. در شناخت تشبیهی از خداوند نمی توان خدا را موجود کامل و مطلق دانست و علاوه بر این که با الهیات نقلی و روایات دینی ساز گاری ندارد، معقول و قابل دفاع نیز نیست.

در مقابل این دیدگاهها، نظریهای مبتنی بر حکمت صدرایی در باب توصیف الهی و

کلام ذات باری و رویکردی به دیدگاه علامه طباطبایی مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفت و اثبات شد که دارای امتیاز و وجوه رجحان بسیاری است؛ از جمله:

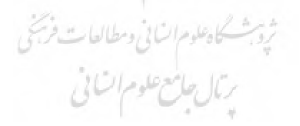
١. هماهنگي با الهيات نقلي و روايات ديني، بهخصوص سخنان اميرالمؤمنين (ع)، در نهج البلاغه.

۲. هماهنگی بین فلسفهٔ عقلی، عرفان شهودی و کلام سنتی که این دیدگاه بین چند مشرب شناخت الهي الفت ايجاد كرده است.

۳. دوری از تشبیه و تنزیه الهی، که در این دیدگاه به هیچوجه تشبیه خالق بـه مخلوق نشده و تنزيه محض الهي صورت گرفته است.

۴. دوري از تعطیلي عقل در شناخت الهي، كه دیدگاه صدرايي در توصيف الهي مبتنى بر شناخت ذات بارى و امكان ارتباط با خالق است و بحث ناشناخته بودن معبود مطرح نيست.

محور دیدگاه صدرایی در باب صفات و کلام الهی، عینیت ذات و صفات الهی است و این ملاک ارشادات و تعالیم کتاب الهی و پیشوایان معصوم (ع) بوده که راز اهمیت و ماند گاری دید گاه صدرایی در این خصوص، همین نکته است. البته قرائت علامه طباطبایی از این دیدگاه و تبیین ایشان از این نظریه، در معناداری، صادق بودن و توصیف ایجابی از خداوند نقش بسزایی داشته است.



#### فهرست منابع

- قرآن كريم، ترجمه آية الله ناصر مكارم شيرازي.
  - نهج البلاغه، گرد آورنده، سید رضی.
- آنسلم قدیس، پروسلوگیون (خطابیه ای در باب اثبات وجود خدا)، ترجمه ی افسانه نجاتی، تهران، انتشارات قصیده سرا،۱۳۸۶.
- آیر، آلفرد جولز، زبان ، حقیقت و منطق، ترجمهی منوچهر بزرگمهر، تهران، انتشارات شفیعی، ۱۳۸۴.
- ابراهیمی دینانی، غلامحسین، اسماء و صفات حق، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی،۱۳۸۱.
- ابراهیمی دینانی، غلامحسین، ماجرای فکر فلسفی در جهان اسلام، ج او۳، تهران، انتشارات طرح نو، ۱۳۷۹.
- استیور، دان، فلسفهی زبان دینی، ترجمهی ابوالفضل ساجدی، قم، مرکز مطالعات و تحقیقات ادیان و مذاهب، نشر ادیان،۱۳۸۴.
- پترسون، مایکل و همکاران، عقل و اعتقاد دینی، ترجمه ی احمد نراقی و ابراهیم سلطانی، تهران، انتشارات طرح نو، ۱۳۷۶.
- پیلین، دیوید ای، مبانی فلسفهی دین، ترجمهی گروه مترجمان، ویراستهی سید محمود موسوی، قم، بوستان کتاب قم، ۱۳۸۳.
- تالیافرو، چارلز، فلسفهی دین در قرن بیستم، ترجمهی انشاء الله رحمتی، تهران، دفتر پژوهش و نشر سهروردی،۱۳۸۲.
- توماس، جان هي وود، پل تيليش، ترجمهي فروزان راسخي، تهران، انتشارات گرّوس،۱۳۷۶.
- تیلیخ، پل، الهیات سیستماتیک، ج ۱، ترجمه ی حسین نوروزی، تهران، انتشارات حکمت، ۱۳۸۱.
- دباغ، سروش، سکوت و معنا (جستارهایی در فلسفهی ویتگنشتاین)، تهران، مؤسسهی فرهنگی صراط،۱۳۸۶.

- زندیه، عطیه، دین و باور دینی در اندیشهی ویتگنشتاین، تهران، نشر نگاه معاصر، ۱۳۸۶.
- صدرالدين شيرازي (ملاصدرا)، محمد، الحكمه المتعاليه في الاسفار العقليه الاربعه، ج١ و ٤، قم، منشورات طليعه النور،١٤٢٨ق.
- صدرالدين شيرازي (ملاصدرا)، محمد، الشواهد الربوبيه في المناهج السلوكيه، تهران، مرکز نشر دانشگاهی،۱۳۶۰.
- طباطبایی، سید محمد حسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج ۵، قم، دفتر انتشارات اسلامي،بي تا.
- \_\_، الميزان في تفسير القرآن، بيروت- لبنان، موسسه الاعلمي للمطبوعات،١٤١٧ق.
- \_، شيعه در اسلام، قم، مركز انتشارات دفتر تبليغات اسلامي، ١٣٤٢.
  - ، نهايه الحكمه ، قم ، موسسه النشر الاسلامي، ١٣٧٢.
- ، رسائل توحیدی، ترجمه و تحقیق: علی شیروانی هرندی، تهران، انتشارات الزهراء، ۱۳۷۰.
- علیزمانی، امیر عباس، *سخن گفتن از خدا*، تهران، سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی،۱۳۸۶.
- همدانی، فاضل خان؛ گلن، ویلیام و مرتن، هنری، ترجمه کتاب مقدس: عهد عتیق و عهد جدید، تهران، انتشارات اساطیر، ۱۳۸۰.
  - کتاب مقدس، عتیق و عهد جدید، بر گرفته از نسخ ویرایش، ۱۹۰۴.
- گیسلر، نرمن، فلسفهی دین، ترجمهی حمیدرضا آیت اللهی، تهران، انتشارات حكمت،١٣٨٤. م معرقل مراكال
- مطهری، مرتضی، پاورقی اصول فلسفه و روش رئالیسم، ج ۵، قم ، دفتر انتشارات اسلامي،بي تا.
- هادسن، ویلیام دانالد، *لودویگ ویتگنشتاین: ربط فلسفهی او به باور دینی*، ترجمهی مصطفی ملکیان، تهران، انتشارات گرّوس،۱۳۷۸.
  - هيك، جان، فلسفهى دين، ترجمهى بهزاد سالكى، تهران، انتشارات بين المللى الهدى، ١٣٨١.