#### فصلنامه علمی ـ پژوهشی مطالعات انقلاب اسلامی

A Quarterly Scientific \_ Research Journal Vol. 12, Spring 2015, No 40

سال دوازدهم، بهار ۱۳۹۴، شماره ۴۰ صفحات ۱۶۴ ـ ۱۴۵

بررسی نسبت گفتمانی میان بیداری اسلامی (انقلابهای تونس و مصر) با انقلاب اسلامی ایران

پحیی صفوی\* \*\*هادی ابراهیمی کیاپی

چکیده

جوامع مسلمان به دلیل حاکمیت ساختارهای ضعیف و فاسد اقتصادی و سیاسی و همچنین سیطره قدرتهای خارجی، همواره مستعد الهامپذیری از انقلاب اسلامی ایران بودهاند؛ زیرا انقلاب اسلامی به مثابه گفتمانی هویتی تلقی می شود که با مناطق هم کیش و آیین خود نسبت مستقیم می یابد. مهم ترین سنجههای این نسبت را می توان در قالب دال مرکزی (هم نشینی دیانت و سیاست) و دالهای شناور (استکبارستیزی، ظلمستیزی، عدالت خواهی، آزادی خواهی و ...) و مقایسه آنها در گفتمان انقلاب اسلامی و انقلابهای تونس و مصر جستجو کرد که برآیند آن خیزشهای هویت خواهانیه جوامع اسلامی است و تحت تأثیر گفتمان اسلام سیاسی تحلیل می شود. بر این اساس، به واسطه گفتمان اسلام گرایی سیاسی است که انقلاب اسلامی توانسته استمرار تاریخی خود را حفظ کرده و سیاسی است و دیانت) و همچنین دال های شناور آن می باشد که در انقلابهای تونس سیاست و دیانت) و همچنین دال های شناور آن می باشد که در انقلابهای تونس

واژگان کلیدی

بیداری اسلامی، انقلاب اسلامی، گفتمان اسلام گرایی سیاسی، انقلاب تونس و مصر.

\*. استاد دانشگاه امام حسن ك

\*\*. دانش آموخته دکتری رشته علوم سیاسی دانشگاه علامه طباطبایی.

تاریخ دریافت: ۹۳/۹/۱۵

saeed9836@yahoo.com ebrahimih56@yahoo.com ۳/۱۲/۴ تاریخ پذیرش:

#### مقدمه

انقلاب اسلامی و انقلابهای منطقه از نظر ویژگیها تفاوتهایی دارند که محصول شرایط سیاسی، اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی متفاوت میان آنها در ظرف زمان و مکان خاص میباشد، اما شباهتهایی نیز وجود دارد که واکاوی تطبیقی نسبت میان آنها را ضروری و امکانپذیر میسازد. به این معنا که دو انقلاب پیشگام اخیر در جهان عرب در تونس و مصر در یک قالب تحلیلی با انقلاب اسلامی تطبیق مییابند. میزان انطباق پذیری یا انطباق ناپذیری این دو انقلاب با انقلاب اسلامی، خود وارسی کننده این فرضیه محوری مقاله است که انقلاب اسلامی نسبت معناداری با تحولات بیداری اسلامی تونس و مصر داشته است. نیل به مقصود علمی مورد نظر، خود مستازم شناخت ماهیت گفتمانهای انقلابی دو کشور تونس و مصر است.

بر این اساس، پرسش اصلی نوشتار حاضر عبارت از آن است که انقلاب اسلامی ایران به مثابه کانون بازتولید گفتمان اسلام سیاسی در جهان، چه نسبتی با بیداری اسلامی شمال آفریقا (تونس و مصر) داشته است؟ در پاسخ، این گزاره مورد واکاوی قرار می گیرد که دال مرکزی گفتمان اسلام سیاسی انقلاب اسلامی ایران که مبتنی بر هم نشینی دیانت و سیاست بوده، به دلیل قابلیت دسترسی و اعتبار این گفتمان در انقلابهای تونس و مصر، اشتراکات معناداری را میان این دو انقلاب با انقلاب اسلامی ایران رقم زده است.

در این راستا، گفتمان به عنوان روش تحلیل در مطالعه دو انقلاب تونس و مصر و نسبت سنجی آنها با انقلاب اسلامی مورد استفاده قرار می گیرد. به این معنا که بر اساس ویژگیهای نظریه لاکلا و موف ه تحلیل گفتمان می تواند روش مناسبی برای تفسیر تحولات منطقه خاورمیانه (بیداری اسلامی) باشد؛ زیرا دال مرکزی این تحولات اسلام است که در درون خرده گفتمانها در کشورهای منطقه خاورمیانه و شمال آفریقا در حال برجسته سازی خویش و به حاشیه راندن و تضعیف گفتمانهای دیگر داخلی و خارجی است. امتیاز این متدولوژی آن است که با بازنمایی تکرار دالهای انقلاب اسلامی در انقلابهای تونس و مصر، کیفیت نسبت و رابطه و الهام بخشی گفتمان اسلام گرایی انقلاب اسلامی را به نمایش می گذارد.

منابع و آثار منتشره در زمینه تحولات سیاسی، اجتماعی اخیر جهان عرب بر اساس دیدگاهها و رهیافتهای گوناگون تنظیم شده که بعضاً بیانگر ملاحظات سیاسی نیز است. برخی منابع موجود را می توان به شرح زیر دسته بندی کرد:

اسلام سیاسی و اسلام گرایی معاصر، تألیف غلامرضا بهروزلک با طرح رویکردهای سلبی و ایجابی به انسجام درونی گفتمان اسلام گرایی می پردازد و قائل به وحدت در عین کثرت بوده که می تواند بر خیزشهای همگانی در جهان اسلام مؤثر واقع شود.

آثار دیگری مشخصاً به انقلاب اسلامی به عنوان مدل و الگوی تحولات منطقهای در جهان عرب اشاره می کنند و بیش از آنکه به تبیین مصادیق عینی روی آورند، به شرح تفاسیر فلسفی و نظری می پردازد. از آن جمله

می توان به کتاب انقلاب اسلامی ایران و انفتاح تاریخ: بیداری اسلامی در بهار عربی تألیف حسین کچوئیان (۱۳۹۱) اشاره کرد. در وجهی دیگر، حسن بشیر، رامین چابکی و حسین مهربانی فر (۱۳۹۱) در مقالهای با عنوان «بیداری اسلامی مصر و گفتمان نشریات کشورهای خارجی (۶ بهمن تا ۶ اردیبهشت)»، با استفاده از روش تحلیل گفتمان به بررسی نشریههای مختلف جهان درباره بیداری اسلامی در مصر پرداخته و گفتههای غالب هر یک از نشریات مزبور را به طور مجزا مورد واکاوی قرار دادهاند. وی در نتیجه مقاله، هراس کشورهای غربی از عادی سازی روابط با ایران را یکی از مهم ترین نگرانی های این نشریات قلمداد کرده است.

ابراهیم برزگر در مقالهای با عنوان «نظریه پخش و انقلاب اسلامی ایران» (۱۳۸۱) و مقاله دیگری با عنوان «نظریههای بازتاب جهانی انقلاب اسلامی» (۱۳۸۸) به بررسی سازوکارهای اشاعه پدیدههای سیاسی، اجتماعی میپردازد. او با اقتباس از این نظریه، سعی در تبیین فرایند گسترش و تسری انقلاب اسلامی ایران در جهان اسلام دارد و آثار آن را در مقولههای مختلف بیان میدارد. بر اساس نظریه پخش، تبیین تأثیر انقلاب اسلامی بر انقلابهای تونس و مصر مستلزم توجه به شرایط و عناصری است که می تواند زمینه انتشار و پخش ایده یا واقعیتی به نام انقلاب اسلامی را فراهم کند.

بر این اساس، بداعت نوشتار حاضر را طرح مباحث تئوریک و واکاوی نسبت میان انقلاب اسلامی با انقلابهای عربی تونس و مصر تشکیل میدهد که هدف خود را واکاوی نسبت و رابطه گفتمانی میان این سه انقلاب میداند. مقایسه دو انقلاب تونس و مصر و سپس تطبیق آنها با انقلاب اسلامی در قالب کلان گفتمان اسلام سیاسی و رسیدن به تکرارپذیری دالهای گفتمانی انقلاب اسلامی در گفتمانهای انقلابی تونس و مصر بر آورنده این مقصود بوده که کمتر مورد توجه نویسندگان قرار گرفته است.

# چارچوب نظری؛ گفتمان

نگاهی تاریخی به نظریه گفتمان بیانگر آن است که این نظریه اساساً در زبان شناسی متولد شد و از این جهت گفتمان از منظر مفهوم شناسی از یک طرف به محصول مادی متجلی در متن و از طرف دیگر به فرایند ارتباطی و مرتبط می باشد. به عبارت دیگر، اگر متن یک محصول مادی و دیداری است، گفتمان یک فرایند ارتباطی و شنیداری محسوب می شود و اصولاً مفهوم گفتمان به شکل جدی با زبان و ساختارهای زبانی و فرازبانی عجین است. بنابراین، می توان گفتمان را پدیده، مقوله یا جریانی اجتماعی دانست و به قولی گفتمان را جریان و بستری تلقی کرد که دارای زمینه ای اجتماعی است. (بشیر، ۱۳۹۱: ۱۰ – ۹) ارنستو لاکلا و شانتال موفه گفتمانها را صورت بندی مجموعه ای از کدها، اشیا، افراد و سهیدانند که پیرامون یک دال کلیدی جایابی شده و هویت خویش را در برابر مجموعه ای از غیریتها به دست می آورند. گفتمانها تصور و فهم ما از واقعیت و جهان را شکل می دهند. (Laclau & Mouffe, 2002: 139) بنابراین تحلیل گفتمانی لاکلا و موفه با مجموعه وسیعی از داده های زبانی و غیر زبانی (گفتاره ها، گزارش ها، حوادث تاریخی، مصاحبه ها، سیاست گذاری ها، اعلامیه ها، اندیشه ها، داده های زبانی و غیر زبانی (گفتاره ها، گزارش ها، حوادث تاریخی، مصاحبه ها، سیاست گذاری ها، اعلامیه ها، اندیشه ها، داده های زبانی و غیر زبانی (گفتاره ها، گزارش ها، حوادث تاریخی، مصاحبه ها، سیاست گذاری ها، اعلامیه ها، اندیشه ها، داده های زبانی و غیر زبانی (گفتاره ها، گزارش ها، حوادث تاریخی، مصاحبه ها، سیاست گذاری ها، اعلامیه ها، اندیشه ها،

سازمانها و نهادها) به مثابه متن برخورد مى كند. (Howarth, 2000: 4) فركلاف گفتمان و تحليل گفتمان را اين گونه تعرف مى كند:

من گفتمان را مجموعه به هم تافتهای از سه عنصر عمل [کردار] اجتماعی، عمل گفتمانی (تولید، توزیع، و مصرف متن) و [خود] متن میدانم، و تحلیل یک گفتمان خاص، تحلیل هریک از این سه بعد و روابط میان آنها را طلب می کند. (فرکلاف، ۱۳۷۹: ۸۸ – ۹۷)

در بررسی مفهوم گفتمان، ما با سه بعد اصلی روبهرو خواهیم بود: کاربرد زبان؛ برقراری ارتباط میان باورها (شناخت)؛ تعامل در موقعیتهای اجتماعی. (ون دایک، ۱۳۸۳: ۱۸) باید دانست گفتمان کاوان مشخص می کنند که چگونه کاربرد زبان بر باورها و تعامل تأثیر می گذارد یا برعکس چگونه تعامل بر نحوه سخن گفتن مردم تأثیر می گذارد؛ یا چگونه باورها، کاربرد زبان و تعامل را کنترل می کنند. (میرفخرایی، ۱۳۸۳: ۹) عنصر اصلی زبان، نشانهها هستند. نشانهها دال و مدلول را به هم مرتبط می کنند. هیچ ارتباط ضروری و طبیعی حتی وضعی نیز بین نشانهها و مدلول وجود ندارد. به عبارت دیگر رابطه دال و مدلول تنها درون یک «نظام معنایی» خاص برقرار می شود و نه بر اساس واقعیت بیرونی یا قواعد منطقی. هویت هر نشانه یا دال در زبان نه با ارجاع به جهان اشیا در خارج بلکه در تمایز با نشانههای دیگر تثبیت می گردد. (دوسوسور، ۱۳۷۰: ۲۷)

#### ۱. مؤلفههای گفتمان

- ـ مفصل بندی: منظور هر عملی است که میان عناصر پراکنده ارتباط برقرار کند، به نحوی که هویت و معنای این عناصـر در نتیجـه ایـن عمـل اصـلاح و تعـدیل شـود. (Laclau&Mouffe, 2001: 105) کلیـت ساختاردهی شدهای که از عمل مفصل بندی حاصل می شود گفتمان نام دارد.
- ے عناصر، عناصر، دالهای شناوری هستند که معنای آنها تثبیت نشده است و گفتمانهای مختلف سعی در معنادهی به آنها دارند و هنوز در قالب یک گفتمان قرار نگرفتهاند. (دوسوسور، ۱۳۷۰: ۱۳۷۰)
- ل حظهها: منظور دالها و عناصری که درون یک گفتمان مفصل بندی شدهاند و به تثبیت هویت و معنایی موقت دست یافتهاند.
- \_ انسداد و توقف: منظور تعطیلی موقت در هویت بخشی به نشانه ها و تثبیت موقت معنای یک نشانه در یک گفتمان یا به طور کلی تثبیت گفتمان است که البته هیچ گاه کامل نیست و همواره نسبی و موقتی است. هر عنصر زمانی که به لحظه تبدیل می شود موقتاً از شناور بودن خارج شده و معنایی ثابت می گیرد. (Laclau, 1990: 12)
- ـ دال مرکزی: این مفهوم را لاکلا و موفه از لاکان و از مفهوم وام گرفتهاند. دال مرکزی نشانهای است که سایر نشانهها در اطراف آن نظم می گیرند. هسته مرکزی منظومه گفتمانی را دال مرکزی تشکیل می دهد و جاذبه این هسته سایر نشانهها را جذب می کند و به آنها معنا و هویت می بخشد. (ibid: 13)

ـ حوزه گفتمانگی: محفظهای از معانی اضافه و بالقوه در بیرون از منظومه گفتمانی خاص که توسط آن طرد شدهاند و مواد خامی برای مفصل بندیهای جدید محسوب می شوند. (ibid: 14)

\_امکان و تصادف: لاکلا این مفهوم را در دو بعد به کار می گیرد: از یک سو، امکان یعنی فقدان قانونهای عینی تحول تاریخی و نفی ضرورت و در واقع تصادفی دیدن پدیدههای تاریخی که ناشی از وابستگی آنها به مفصل بندیهای هژمونیک است و از سوی دیگر، امکان به بیرونی بودن شرایط وجود هر ماهیت اشاره دارد. این بیرون یا غیر، نقش اصلی را در هویت بخشی و فعلیت گفتمانها ایفا می کند. (ibid: 18)

ـ منازعه و خصومت: این مفهوم در ادامه مفهوم قبلی مطرح می شود. خصومت بیرونی است و باعث شکل گیری و انسجام گفتمان و در عین حال تهدید و فروپاشی آن می شود. لاکلا مفهوم بیرون سازنده را برای توضیح ویژگیهای غیریت به کار می برد. (ibid: 28)

\_ زنجیره همارزی و تفاوت: در عمل مفصل بندی، دال های اصلی با یک دیگر در زنجیره همارزی با سایر نشانه هایی که آنها را از معنا پر می کنند ترکیب می شوند و در مقابل هویت های منفی دیگری قرار می گیرند که به نظر می رسد تهدید کننده آنها باشند. (De-Vos, 2003: 165) در همارزی، عناصر، خصلت های متفاوت و معناهای رقیب را از دست می دهند و در معنایی که گفتمان ایجاد می کند منحل می شوند. (Smith, 1998: 89)

هویت: هویت ثابت دایمی و از پیش تعیین شده نیست بلکه گفتمانها آن را ایجاد میکنند و شکلگیری گفتمان مقدم بر شکلگیری هویتهاست. (56 ibid: 56) هویتها همچون نشانههای زبانی در تمایز با غیر شکل میگیرند و لذا ارتباطی و نسبی اند و هیچ گاه کاملاً تثبیت نمی شوند. (31 Jorgensen, 2008: 43)

ـ سوژه و موقعیتهای سوژگی: لاکلا و موفه خصلت ما قبل گفتمانی سوژه را نفی میکنند. افراد توسط کردارهای ایدئولوژیک به عنوان سوژه موقعیتگذاری میشوند. (Laclau, 2002: 140)

ـ سوژگی سیاسی: در نظریه لاکلا و موفه سوژه در شرایط خاص از نوعی استقلال و اختیار برخوردار است. زمانی که یک گفتمان دچار تزلزل می شود و نمی تواند به عاملان اجتماعی هویت اعطا کند امکان ظهور سوژه سیاسی فراهم می گردد. (Laclau, 1990: 60)

ـ هژمونی: اعمال هژمونیک نمونهای از اعمال سیاسیاند و شامل پیوند هویتهای متفاوت و نیروهای سیاسی به یک پروژه مشترک و ایجاد نظم اجتماعی جدید از عناصر پراکنده و متنوع است. این مفهوم در اندیشه گرامشی به روند تولید معنا برای عامه به منظور تثبیت قدرت اشاره دارد. (15 :7000) هژمونیک شدن یک گفتمان به معنای موفقیت آن در تثبیت معانی مورد نظر خود در رقابت با سایر گفتمانهاست. (ibid: 110)

#### ۲. يخش گفتمان

آنچه تحلیل گفتمانی لاکلا و موفه را از سایر نظریههای گفتمانی متمایز می کند، تسری گفتمان از حوزه

فرهنگ و فلسفه به جامعه و سیاست و سپس بیان زمینههای ظهور و سقوط گفتمانها و همچنین عوامل اشاعه و جایگزینی گفتمانی است. به برخی از مهمترین ویژگیها و اصول تسری گفتمانی اشاره می شود.

\_امکانیت: امکانی بودن صورتبندیهای گفتمانی به معنای نفی ضرورت و قطعیت و تعیین شدگی ساختارهاست و هیچ نیروی اجتماعی نیز نمی تواند بر تری هژمونیک خود را کاملاً تثبیت کند و لذا همواره شکل گیری صورتبندیهای اجتماعی موقتی و در حال تحول است. (5 :Laclau, 1994)

ـ قابلیت دسترسی: مفهوم قابلیت دسترسی گفتمان دو جنبه دارد: اول اینکه ادبیات و مفاهیم آن گفتمان ساده و همه فهم باشد یا دست کم با زبان ساده و عامیانه بیان شود. دوم اینکه آن گفتمان در زمینه و موقعیتی در دسترس افکار عمومی قرار گیرد که هیچ گفتمان دیگری به عنوان رقیب و جایگزین به شکلی هژمونیک در عرصه رقابت حضور نداشته باشد. (66 :Laclau, 1990) به عبارت دیگر، گفتمان مورد نظر در اذهان سوژهها (افکار عمومی) به عنوان در دسترس ترین جایگزین برای گفتمان موجود و رهایی از مشکلات و شرایط بحران کنونی شناخته شود. (سعید، ۱۳۷۹: ۸۷)

\_ قابلیت اعتبار: قابلیت اعتبار به معنای سازگاری اصول پیشنهادی گفتمان با اصول بنیادین جامعه است. همواره در تمامی جوامع، اصول عامی وجود دارد که مورد پذیرش اکثریت است. (66 (Laclau, 1990)

ـ ساختارشکنی: ساختارشکنی به معنای از میان بردن ثبات معنا و شکستن هژمونی گفتمان رقیب است. در ساختارشکنی، دالها بازتعریف می گردند و معنایی جدید به آنها نسبت داده می شود. این کار، با جداسازی مدلول از دال خود و در صورت امکان، انتساب مدلول دیگری به دال مورد نظر صورت می گیرد.

\_ قدرت: قدرت از نظر لاکلا و موفه، عبارت است از «قدرتِ تعریف کردن و تحمیل این تعریـف در برابـر هر آنچه آن را نفی مینماید». (نش، ۱۳۸۰: ۳۰)

ـ تزلزل و بی قراری در گفتمانها و صورتبندیهای اجتماعی: بی قراریها حوادثی هستند که حاصل رشد خصومت و ظهور غیریت و تکثر در جامعهاند. بی قراری ها در دنیای به فروپاشی نظم و به هم ریختن گفتمان موجود دارد و جامعه را به بحران هدایت می کند. بی قراری ها در دنیای جدید تأثیری دو سویه دارند: از یک سو هویتهای موجود را تهدید می کنند و از سوی دیگر مبنایی هستند که هویتهای جدید براساس آنها شکل می گیرند. (Laclau, 1990: 60)

ـ اسطوره، تصور اجتماعی، وجه استعاری: شرایط اجتماعی بیقرار، مفصل بندی های هژمونیک را ناتوان و ضعیف جلوه می دهند و نیاز به یک گفتمان جایگزین قادر به حل مشکلات موجود را در اذهان سوژه ها پدید می آورند. در چنین شرایطی است که نظریه های اجتماعی یا به تعبیر لاکلا اسطوره برای تبیین مشکلات و ارائه راه حل و ترسیم فضای آرمانی، تولد می یابند و آن را به تصور اجتماعی تبدیل می کنند. (حسینی زاده، ۱۳۸۶: ۳۶ ـ ۳۳) ـ رقابت: گفتمان ها همواره غیر را به حاشیه می رانند و خود را برجسته می نمایند. در یک حالت کلی

می توان گفت که هرچه ظرفیت گفتمانها برای تبدیل خصومت به رقابت بیشتر باشد، موقعیت آنها بیشتر تثبیت خواهد شد. (Laclau&mouffe, 2001: 38)

#### گفتمان اسلام سیاسی

اسلام گرایی نشانهای است که در میان نشانهها و دالهای دیگر برای جریان سیاسی فکری اسلامی به کار رفته است. (Fuller, 2003: x) بر اساس نظریه گفتمان، اسلام سیاسی گفتمانی است که هویت اسلامی را در کانون عمل سیاسی قرار می دهد. در گفتمان اسلام سیاسی، اسلام به یک دال برتر تبدیل می شود. بابی سعید معتقد است که مفهوم اسلام سیاسی بیشتر برای توصیف آن دسته از جریانهای سیاسی اسلام به کار می رود که خواستار ایجاد حکومتی بر مبنای اصول اسلامی هستند. بنابراین اسلام سیاسی را می توان گفتمانی به حساب آورد که گرد مفهوم مرکزی حکومت اسلامی نظم یافته است. (سعید، ۱۳۷۹: ۲۰) بر این اساس، مهم ترین دالهای گفتمان اسلام گرایی عبارتند از: اعتقاد به ابعاد فراگیر دین (بهروزلک، ۱۳۸۶: ۳۹)، اعتقاد به جدایی ناپذیری دین از سیاست (حسینیزاده، ۱۳۸۶: ۱۷)، اعتقاد به تشکیل دولت مدرن بر اساس اسلام، اعتقاد به استعمار غرب عامل عقبماندگی مسلمانان. (روا، ۱۳۷۸: ۳۹) بر این اساس، هدف نهایی اسلام سیاسی، بازسازی جامعه غرب عامل عقبماندگی مسلمانان. (روا، ۱۳۷۸: ۳۳) بر این اساس، هدف نهایی اسلام سیاسی، بازسازی جامعه بر اساس اصول اسلامی است و در این راه به دست آوردن قدرت سیاسی، مقدمهای ضروری تلقی می شود.

## ۱. دالهای گفتمانی اسلام سیاسی انقلاب اسلامی

انقلاب اسلامی ایران بر حسب زمان وقوع و گروههای مختلف درگیر در این انقلاب طبیعتاً حائز دقایق مختلف گفتمانی درون اسلام است که در اتحاد با یکدیگر توانستهاند پیکره واحدی را به عنوان انگاره انقلاب اسلامی ایجاد کنند. گفتمان اسلام سیاسی انقلاب اسلامی «سیاست را همنشین دیانت کرده، هر دو را با سیمای عرفانی مزین ساخته و هر سه را در کنش اجتماعی در منزلت نظریه راهنمای عمل نشانده» است. (عباسی، ۱۳۹۱: ۱۳۹۵) مهمترین شاخصه گفتمان انقلاب اسلامی که دال مرکزی آن را تشکیل میدهد، تلقی از اسلام به عنوان مجموعهای با وجه قوی اجتماعی است که تشکیل حکومت و نظام مبتنی بر دین در آن برجسته و مورد توجه است. (Martin, 2003: 105)

دالهای شناور عناصری اند که حذف آنها می تواند ایدئولوژی انقلاب اسلامی را به گونهای تغییر دهد که از اساس با خود انقلاب اسلامی دچار عدم انطباق شود. از جمله این موارد و شاید مهم ترین آنها، گفتمان استکبارستیزی است. بر اساس شعارهای انقلابیان، استقلال از جمله اهداف بنیادی انقلاب اسلامی محسوب می شود. لذا مفهوم استکبار از آن حیث اهمیت می یابد که علاوه بر نظام سیاسی و شخص شاه، نظام بین الملل را نیز شامل می شود. (امام خمینی، ۱۳۷۲: ۲۱ / ۱۲۱) مفه وم دیگر، «عدالت خواهی» است و از عبارت «اسلام عدالت خواه» برای معرفی اسلام مورد نظر انقلاب، استفاده می گردد. (همان: ۳ / ۱۷۱) در

صحیفه امام خمینی و اژه مردم ۹۹۶۰ بار تکرار شده و این به خودی خود بیانگر نقش و جایگاهی است که رهبری انقلاب برای همه مردم فارغ از قشربندی های اجتماعی قائل است. در این واژه اسلام نقطه مشترک مردمی است که همه با هم انقلاب کردهاند. در مهم ترین شعار انقلاب ۱۳۵۷، آزادی در کنار استقلال و جمهوری اسلامی قرار می گیرد و به عنوان یک مطالبه اساسی مطرح می گردد که در جایگاه یکی از مهم ترین دالهای شناور انقلاب اسلامی متصور می باشد.

### ۲. دالهای گفتمانی انقلاب تونس

جریان پرآوازهای چون النهضه به دلیل سرکوب گستردهای که در دوران بن علی با آن مواجه بود، نتوانست نقش تأثیرگذاری در روند انقلاب ایفا کند و تنها پس از سقوط بن علی و بازگشت راشد الغنوشی، فعالیتهای این جریان گسترش یافت. (Lynch: 2011) با توجه به نزدیکی جغرافیایی تونس با غـرب و نیـز لـزوم رویارویی این جریان با اندیشه جریان غربگرا و بلکه خود غرب و همچنین مزین بودن این جامعه بـه دیـن اسلامی، عناصری از گفتمان اسلامی که قرینهای در اندیشه غربی دارنـد برجسـته شـدهانـد. ایـن عناصـر را میتوان به وضوح از تألیفات الغنوشی استخراج کرد.

موضوع «آزادیهای عمومی در دولت اسلامی»، از آغاز پیدایش جنبش اسلامی در تونس بزرگ ترین دلرمشغولی الغنوشی بوده و کتابی نیز با همین عنوان به رشته تحریر در آورده است. کتاب الغنوشی، تلاشی فکری برای بومی سازی و یا تنبیت مردم سالاری و آزادی و حقوق بشر در اندیشه جنبش های اسلامی و جوامع و دولتهای اسلامی است. الغنوشی در مقدمه این کتاب، بر آن است که قدرت و حکومت در اسلام، ضرورت یا طبیعت اجتماعی ضروری است. الغنوشی نیز به سبک قدما، قدرت را وظیفهای اجتماعی برای حراست از دین و دنیا می شمارد و می افزاید که متولیان قدرت، صرفاً کارگزاران و خادمان امت هستند و به این ترتیب، نتیجه می گیرد که دولت اسلامی دولتی از هر جهت مدنی است که تفاوتی با دموکراسی های معاصر جز از حیث تعالی حاکمیت شریعت یا قوانین الهی بر همه حاکمیتهای دیگر در این نظام، ندارد. (الغنوشی، ۱۳۸۹)

مسئله بعدی پس از «اثبات وجود دولت در اسلام»، مبانی و اصولی است که این دولت بر آن مبتنی است. الغنوشی نیز مانند دیگر اسلام گرایان معاصر، میان دموکراسی به عنوان اصل یا عقیده و میان ابزارها و سازوکارهای دموکراسی که در نهادها و سازمانها نمود می یابد، تفاوت می نهد. او نیز چونان روح حاکم بر گفتمان انقلاب اسلامی، بر آن است که دولت اسلامی اصول بدیلی را در اختیار دارد که بر اصول دولت غربی تفوق دارد؛ زیرا دولت اسلامی به سبب ابتنا و اتکا بر دو اصل نص و شورا، متمایز از دولت غربی است. (همان)

نوشتههای اخیر الغنوشی، فضای معتبری را برای انگارههای اسلامی آزادی و حقوق بشر فراهم میسازد و مدخلی متفاوت را عرضه می کند که می گوید عقیده، مبنای حقوق بشر در اسلام است. الغنوشی همچنین بر آن است که اعلامیه جهانی حقوق بشر تحولی پسندیده در اندیشه بشری است. وی می گوید سبب این

شایستگی آن است که این اعلامیه، به بشریت به عنوان یک واحد می نگرد و همه انسانها را در حقوق برابر می داند. این همان ایدئال اسلام است. در تفسیر الغنوشی از آزادی فکری، شریعت اسلام برای انسان، آزادی را به عنوان محصول مسئولیتش تضمین کرده و بر این اساس، همه ابزارهای اجبار را ممنوع ساخته و در تأکید بر ضرورت اظهار حق و اقامه براهین بر عقیده و تحمیل مسئولیت شکل دادن به عقیده و دفاع از آن هر چند با کاربست قدرت و اجتهاد در ابطال برنامههای خصم خود، چیزی کم نگذاشته است. (الغنوشی، ۱۳۹۲)

الغنوشی در دفاع از رواداری اسلام، مدعی است غربگرایی، روشن ترین و صریح ترین اشکال خشونتی است که دولت اعمال می کند. غربگرایی، بر کندن یک جامعه از ریشهها و وجدانش به هدف تحمیل چیزی است که نام مدرنیسم بر آن نهادهاند. چنین دیکتاتوری ای، روند غربگرایی یا مدرنیسم به سبک غربی اش را در تضاد کامل با دموکراسی قرار می دهد. در همین راستا، یکی از مهم ترین فصول قانون اساسی تونس که جنجال زیادی نیز بر پا کرد، مربوط به «تکفیر» است. مجمع ملی مؤسسان تونس فصلی از قانون اساسی را تصویب کرد که به موجب آن، «تشویق به خشونت و نیز حکم به تکفیر» را جرم تلقی می کند. (Ghribi, 9 january 2014: 3)

از دیگر نشانههای نفی خشونت که در یکی دیگر از بندهای مهم قانون اساسی جدید تونس آمده، این است که نیروهای ارتش و پلیس را ملزم می کند نسبت به احزاب سیاسی بی طرف باشند. (فصل ۱۷ قانون اساسی تونس) ارتش تونس همان گونه که در جریان اعتراضهای یک ماهه علیه بن علی نشان داد، ترجیح می دهد دخالتی در سیاست و اقتصاد نداشته باشد. این موضوع در قانون اساسی این کشور نیز تبلور یافت که این از وجوه مهم اختلاف میان مصر و تونس است. (3-1 :1-2014) باید اذعان کرد در مراحل تصویب قانون اساسی تونس، اسلام گرایان این کشور ترجیح دادند، برای دوری از ایجاد بن بست سیاسی و ناامنی و خشونت مجدد در این کشور، در مقابل خواستههای جریانهای سکولار، از اتخاذ موضع سرسختانه خودداری کنند و راه مصالحه در پیش گیرند.

#### ٣. دالهای گفتمانی انقلاب مصبر

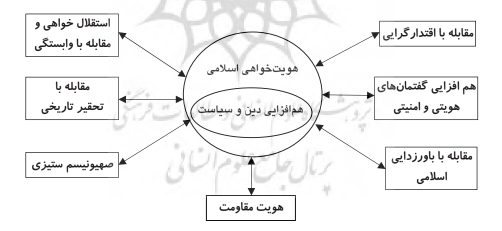
آنچه در مصر رخ داده، نشان دهنده تلاشی بوده برای ارائه الگوی کارآمد و عملی برای حکومتداری به عنوان مدلول دال مرکزی ابتناء سیاست بر شریعت. الگوی پانعربیستی ناصریسم و الگوی سکولاریستی کمالیستی مبارک هر دو در چند دهه گذشته در مصر و بخشهای زیادی از جهان عرب و اسلام به آزمون گذاشته شدند و با شکست نیز از صحنه خارج شدند. پس از انقلاب مصر، اسلام گرایان حاشیه نشین سالهای گذاشته به متن آمدند (98-91 (Wickham, 2011) و مهمترین دال مرکزی گفتمان اسلام گرایی مصری را تشکیل حکومتی اسلامی بر پایههای شریعت قرار دادند. پیروزی اخوان المسلمین در انتخابات ریاست جمهوری نشان از تفوق گفتمانی اسلام گرایی داشت و سقوط مرسی این گفتمان را در وضعیت متناقض گونهای قرار داد. با وجود این، ناکامی اخوان المسلمین به عنوان کارگزار اصلی گفتمان اسلام گرایی به

نوعی بی قراری ساختاری در مصر دامن می زند که ساختار اجتماعی مصر را در وضعیت از جاکندگی قرار می دهد و طبعاً به بیگانه سازی آن از ساختار سیاسی و گفتمان مشروعیت آن منجر می شود.

از سوی دیگر، متن قانون اساسی مصر که پس از سقوط اخوانیها توسط جمعی متشکل از نمایندگان احزاب و تعدادی از نمایندگان مجلس تهیه شد، علی رغم اینکه از اصول مدنظر اسلام گرایان فاصله گرفته اما به روشنی بر تلفیق آموزههای شریعت و مضامین دموکراتیک دلالت دارد. بررسی اصول و مبانی پایهای قانون اساسی ۲۰۱۳ مصر در فهم عمیق دالهای گفتمانی انقلاب این کشور کمک می رساند که مهم ترین آنها عبارتاند از: تضمین حقوق و آزادیهای فردی و اجتماعی، تأیید حق و نقش مردم در اداره کشور، خواست عمومی عدالت اجتماعی در قالب عبارت «عیش، حریه، عداله اجتماعیه، کرامه انسانیه» در مقدمه قانون اساسی، تفکیک قوا در راستای مقابله با استبداد و اقتدار گرایی، تقلیل نقش سیاسی اسلام و ارتقای نقش قانون گذاری اسلام (ماده ۲ وانون اساسی)، الازهر شریف به عنوان مرجع اظهارنظر درباره مسائل اسلامی. (کعبی، ۱۳۹۱: ۲۴ ـ ۲۲)

در میان دالهای شناور می توان به دال ضدیت با رژیم صهیونیستی در گفتمان اسلام گرایی مصر اشاره کرد که به مثابه یکی از عناصر مهم گفتمان بیداری اسلامی، ضمن معنا بخشیدن به بسیاری از نشانههای دیگر، آنها را در چارچوب این گفتمان، حول خود جذب کرده است و در راستای تأیید دال مرکزی، می تواند مورد تأمل قرار گیرد. مهم ترین دالهای شناور گفتمان اسلام گرایی مصری عبارت اند از: فرهنگ مقاومت، مقابله با سکولاریسم (خواهان نقش اسلام در سیاست)، مقابله با سلطه طلبی و وابستگی، مقابله با تحقیر شدن مردم در طول سالها، (موسوی، ۱۳۹۲: ۱۲۱) عدم پای بندی به تعهدها در قبال اسرائیل به عنوان خصوصیت موتی مشترک. (Byman, 2011; Hamid, 2011)

بر اساس دقایق گفتمانی سه انقلاب که گفته شد، می توان اشتراکاتی را میان آنها استخراج کرد که در قالب شکل زیر نشان داده می شود:



## نسبت سنجى گفتمانى ميان انقلابهاى تونس و مصر با انقلاب اسلامى

نوشتار پیش رو در چارچوب نظریه گفتمان لاکلا و موفه در تحلیل تحولهای انقلابی تونس و مصر و به منظور بررسی نسبت آنها با انقلاب اسلامی، قائل به این نکته است که به نحوی نوعی گفتمان بیداری اسلامی با دال مرکزی همپیوندی و همافزایی سیاست و دیانت در حال شکل گیری و هژمونیک شدن است که به صورت مستقیم، آینده، جایگاه و مشروعیت رژیمهای حاکم را با بیقراری مواجه خواهد ساخت. در این راستا، چگونگی شکل گیری و هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی در منطقه خاورمیانه (مشخصاً در انقلابهای تونس و مصر) و از این رو نسبتی که با انقلاب اسلامی می یابند، مورد واکاوی قرار می گیرد.

### ۱. مفصل بندی گفتمان اسلامگرایی در سه انقلاب

گفتمان اسلام سیاسی به عنوان گفتمان غالب در تحولات منطقه (برگرفته از گفتمان انقلاب اسلامی ایران) محصول منازعات معنایی درون گفتمانهای مختلف است که در موقعیتهای زمانی و مکانی و در فضاهای تخاصم و غیریتسازی، از طریق ایجاد کردارهای اجتماعی زبانی و غیرزبانی مبتنی بر متون و معنای خود به برجسته سازی و هژمونیک سازی خویش و به حاشیه راندن سایر گفتمانها میپردازد. در این خصوص، اسلام گرایی جوامع تونس و مصر که در طول سالها مورد انکار و تحقیر حکومتهای دیکتاتور منطقه بوده است، می تواند مورد تأمل قرار گیرد. یکپارچگی نسبی گفتمانی در رابطه حکومت و جامعه در تونس و مصر مخدوش بود و از این رو، نوعی بحران هویت سیاسی رقم خورده که در نهایت خود را در نزاع گفتمانی و وقوع انقلابات اخیر نشان داد. (3-21 : 21-12) باید توجه داشت که هویت اسلامی مردم منطقه در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم به هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی منجر شده است که ضمن در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم به هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی منجر شده است که ضمن در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم به هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی منجر شده است که ضمن در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم به هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی منجر شده است که ضمن در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم به هژمونیک شدن گفتمان بیداری اسلامی منجر شده است که ضمن در تقابل با رژیمهای سکولار حاکم باید دو کشور و سایر کشورهای منطقه، قابلیت دسترسی نیز دارد.

بر اساس آنچه از دو مفهوم قابلیت اعتبار و در دسترس بودن استفاده می شود به نظر می رسد شرایط اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی، سیاسی و تاریخی در کشورهای تونس و مصر گفتمان اسلام سیاسی را در صدر نشاند. گفتمان اسلام گرایی به دلیل قابل دسترس بودن برای مردم مسلمان منطقه و نیز داشتن قابلیت اعتبار بیشتر برای آنان، به یک گفتمان هژمونیک و غالب تبدیل شده و این گفتمان الگوی حیات سیاسی اسلام را در افق تصوری مردم مسلمان منطقه جای داده است. دقت در تحولات به وجود آمده در این کشورها نشان می دهد که علی رغم تفاوتهای محیطی، گفتمان اسلام سیاسی با برجسته نمودن خود و به حاشیه راندن گفتمانهای سنتی و لیبرال بر اصول مشترک مهمی نزد مسلمانان این کشورها تکیه دارد به گونهای که مسلمانان این کشورها تنها راه برون رفت از وضع نابسامان موجود (انحطاط و عقبماندگی) را در طرحی نوین برای جامعه و حکومت بر پایه اسلام سیاسی جستجو می کنند. نکته مهم، آنکه انقلاب اسلامی ایران که موجر اسلام سیاسی در ادبیات سیاسی معاصر جهان گشته است باعث گردید تا جنبشهای اسلامی ایران که

کشورهای منطقه از مرحله تلاش برای «جامعه اسلامی» به مرحله تلاش بری تشکیل حکومت اسلامی وارد شوند و بدین ترتیب اصولاً اسلام سیاسی به ندرت قادر است از انقلاب اسلامی جدا شود. (هزاوهای، ۱۳۹۱: ۱۳۳۶)

### ۲. دال مرکزی و دالهای شناور در گفتمان اسلامگرایی سه انقلاب

دال مرکزی در سه انقلاب مورد بحث، اسلام گرایی است که خود به دال مرکزی هویتخواهی اسلامی (همافزایی و ابتناء سیاست بر شریعت اسلامی) در تحولهای انقلابی تونس و مصر همانند انقلاب اسلامی ایران مزین می باشد. این دال به مثابه هسته مرکزی گفتمان بیداری اسلامی، ضمن معنی بخشیدن به سایر نشانه ها، آنها را در چارچوب این گفتمان حول خود جذب کرده که در راستای تأیید دال مرکزی می تواند مورد تأمل قرار گیرد. درحقیقت دالهای شناور در سایه دال مرکزی «حکومت اسلامی» و در چارچوب گفتمان بیداری اسلامی نظم یافتهاند. این ارتباط را با توجه به قرابت گفتمانی میان این سه انقلاب می توان توضیح داد و تفسیر کرد. دال مرکزی سه انقلاب مورد بحث، بر ضرورت وجود دولت اسلامی دلالت دارد که وظایف و تکالیفی را مطابق شریعت اسلامی از آن تصور می کند. این وظایف و تکالیف محصور در سیاست داخلی نبوده، بلکه سیاست خارجی و موضوعات مبتلابه آن را نیز دربرمی گیرد. در رأس موضوعات سیاست خارجی استکبارستیزی با آماج قرار دادن سیاستهای سیطره جویانه قدرتهای بزرگ و اسرائیل می باشد که بخش مهمی از گفتمان انقلابی نه تنها انقلاب اسلامی بلکه انقلابهای تونس و مصر را نیز تشکیل می دهد.

شباهتهای قابل توجه میان دالهای مرکزی و شناور نهضتهای مردمی ایجادشده در شمال افریقا و کشورهای عربی (تونس و مصر) با نهضت اسلامی مردم ایران و عمل انقلابی مردم این کشورها میتواند در بررسی جایگاه گفتمان انقلاب اسلامی، نقش مهمی را بر عهده گیرد. راشد الغنوشی درباره تأثیر انقلاب اسلامی ایران بر اسلام گرایی در تونس مینویسد:

انقلاب ایران زمانی به وقوع پیوست که برای ما بسیار حساس بود. زمانی که ما درصدد سرکشی از اندیشه سنتی اسلامی وارداتی از شرق تونس بودیم که مبارزه در جامعه را تنها به یک بعد تقلیل می داد. ما آماده پذیرش اندیشه هایی شده بودیم که در آن مبارزات علاوه بر بعد عقیدتی، دارای جبهههای دیگری نیز باشد. نظیر جبهه سیاسی و جبهه مبارزه اجتماعی. انقلاب ایران با آموختن برخی آموزه های اسلامی، ما را از تسلیم در برابر برخی مفاهیم اجتماعی چپ بازداشت و مبارزه اجتماعی ما را وارد چارچوبی اسلامی کرد. مهم ترین هدیه ای که انقلاب ایران به ما داد، مقوله مبارزه میان مستضعفین و مستکبرین بود. (الغنوشی، ۱۳۹۲)

اساساً روند تحولات تونس و مصر با توجه به گسترش جنبش های انقلابی و تحول خواه، به تغییر در نظامهای استبدادی سکولار میل نشان داده است. تحولی که در واقع بیش از آنکه متأثر از اقدامات سیاسی جمهوری اسلامی باشد، تحت تأثیر ساختار گفتمانی و معنایی منبعث از انقلاب اسلامی و تعاملی است که این ساختار با جنبش های تحول خواه دنیای عرب (تونس و مصر) ایجاد کرده است.

#### ۳. بیقراری ساختاری در سه انقلاب

در این راستا می توان تحولهای اخیر منطقه خاورمیانه در تونس و مصر را مورد تأمل قرارداد که گفتمان پیشین را به عنوان گفتمان مشروعیت حاکم مورد هدف قرارداده و آن را پس از سالها به صورت جدی با چالشی اساسی مواجه کرده است؛ درحقیقت، گفتمان حاکم در این سالها بر اساس سیاستهای مستبدانه و اقتدار گرایانه و با حمایت قدرتهایی مانند آمریکا سعی داشته به ثباتی حداقلی دست یابد، ولی از آنجا که با هو یت اسلامی مردم منطقه و با خواستههای واقعی آنها در تعارض بوده، همواره مستعد بی قراری بوده است. وقایع اخیر نشان داده گفتمان اسلام گرایی توانسته زمینه های بی قراری ساختاری و از جاکندگی ساختار اجتماعی از ساختار سیاسی حاکم را فراهم ساخته و با نوید بخشیدن به ایجاد نظم نوین زمینه های سلطه گفتمانی خود را در برابر گفتمان وقیب فراهم آورد.

ساختار بی قرار هیچ گاه نمی تواند خود را به طور کامل بر فرد تحمیل کند و همواره برای مقاومت و مفصل بندی های جدید راههایی وجود دارد. اگر بی قراری هایی چون گسست رابطه حکومت و جامعه در کشورهای تونس و مصر محدودیت هایی را تحمیل می کنند، اما امکاناتی نیز ایجاد می کنند که می توان با استفاده از آنها تغییراتی را به وجود آورد؛ برای مثال دال های گفتمانی انقلاب اسلامی خود زمینه گسترش آگاهی و تصمیمات مبتنی بر مردم سالاری اسلامی را فراهم آورده است. بنابراین عدم تثبیت ساختارها و وجود بی قراری ها و بحران ها همواره فرصت هایی را نیز در اختیار جامعه قرار می دهد. از منظر تحلیل گفتمانی، ساختارهای بی قرار جوامع تونس و مصر فاقد یک مرکز قدرت بوده و فقدان مرکزیت، ریشه در ویژگی گفتمانی ساختار اجتماعی و حضور مداوم غیر دارد. مراکز متعدد قدرت در این جوامع شکل گرفتند که به عنوان گفتمانهای رقیب به رقابت با یک دیگر پرداختند. بنابراین، بی قراری ساختاری در این دو جامعه زمینه ظهور سوژهها و مفصل بندی های جدید را فراهم ساخت و افول ساخت عینیت یافته را در پرتو چیرگی گفتمانی اسلام گرایی نشان داد.

## ۴. زنجیره همارزی و زنجیره تفاوت در گفتمان سه انقلاب

گفتمانها به مدد زنجیره همارزی تفاوتها را در واکنش به یک غیر و تقابل با یک غیر می پوشانند. در چارچوب گفتمان بیداری اسلامی و در پرتو تحولهای اخیر تونس و مصر می توان به یک نکته توجه کرد؛ آشتی گروهها و احزاب مخالف در داخل این دو کشور مانند همکاری و همبستگی گروههای اسلامگرا و لیبرال در مصر که ضد حکومت مبارک همصدا شدند. (Stachers, 2011: 100) و همچنین آشتی گروههای اسلامی و غیراسلامی مبارز در تونس که علیه رژیم حاکم یک صدا شدند. (Angrist, 2011: 80) لذا در چارچوب گفتمان بیداری اسلامی، تفاوتها و تعارضها میان این گروهها مرتفع شده، در مقابل یک غیر مشترک، نوعی انسجام حاصل شد. همین زنجیره همارزی و تفاوت در انقلاب اسلامی نیز به وضوح مشاهده می شود. در فرایند مبارزات انقلابی نیروها و جریانهای مختلف، دخیل و درگیر بودند که هر یک

براساس گفتمان خاص خود دالهای اصلی را برای برسازی نظم جدید ترسیم کرده بود. اما در مقابل غیر مشترک بر اساس زنجیره هم ارزی به انسجامی رسیدند که توانستند بر گفتمان مشروعیت حاکم غلبه کرده، و سپس بار دیگر بر اساس زنجیره تفاوت، به گسیختگی گفتمانی رسیدند که نتیجه آن مشروعیتیابی گفتمان اسلام سیاسی بود. بر این اساس، به نظر میرسد با توجه به الگوی انقلاب اسلامی، گفتمان اسلام گرایی همچنان جایگاه خود را در جوامع تونس و مصر محفوظ خواهد داشت، حتی اگر با وقایعی مانند سقوط اخوان المسلمین از قدرت، آنچه در مصر اتفاق افتاد، همراه باشد. به نظر بسیاری از تحلیل گران، این رویداد صرفاً شکست اخوان المسلمین در مسند قدرت بوده؛ چراکه آنها ثابت کردهاند در موقعیت اپوزیسیون با موفقیت عمل می کنند اما در موقعیت قدرت با ناکامی مواجهند و این به معنای شکست گفتمان اسلام گرایی نمی باشد.

## ۵. انقلاب اسلامی و بازسازی و بازتولید گفتمان اسلام سیاسی در انقلابهای تونس و مصر

بازسازی یک نوع گفتمان اسلام گرایی تعدیل شده در مواجهه با تحولهای جدید خاورمیانه و برای حاکم شدن در فضای پلورالیستی داخل کشورها، امری قابل توجه است؛ به عبارت دیگر، می توان نوعی بازنمایی گفتمان اسلام گرایی تعدیل شده را مدنظر قرارداد که البته در مقابله و مخالفت با رژیمهای مستقر و قدرتهای مداخله گر خارجی شکل گرفته است. در واقع، انقلاب اسلامی به بازسازی گفتمان اسلام سیاسی پرداخت و در قالب آن، اسلام را در ساحت دین اخروی و دنیوی (در عرصههای عمومی و خصوصی) دارای برنامه برسازی نظم سیاسی و اجتماعی تعریف کرد. با این بداعت، جریانهای به محاق رفته اسلام گرایی در منطقه به خیزش روی آورده و به سامان دهی اصول فکری خود پرداختند.

نگاهی به روند تحولات انقلابی تونس و مصر ناگزیر ما را به تحولات فکری و سازمانی النهضه و اخوان المسلمین و ارتباطات آنها با انقلاب اسلامی و جمهوری اسلامی رهنمون می سازد. این تحولات که با هدف ورود به عرصه سیاست و مشارکت در قدرت سیاسی صورت گرفت، بر بازسازی گفتمان اسلام گرایی با الهام از گفتمان انقلاب اسلامی و دالهای گفتمانی آن به ویژه هم نشینی سیاست و دیانت مبتنی بوده است. استراتژی این دو گروه از اسلام گرایان در راستای تصدی قدرت و سوابق مبارزاتی آنها به وضوح نشان از بازسازی تدریجی گفتمان اسلام گرایی نزد آنها دارد که به گفته مقامات النهضه و اخوان المسلمین مرهون پیامدها و آثار انقلاب اسلامی ایران می باشد.

بر این اساس، انقلابیان تونس و مصر نوعی از منطق اقدام جمعی را به نمایش گذاردهاند که بر اساس رهیافت گفتمانی عقیده گرا از قابلیت تبیینی بالاتری درباره منطق کنش جمعی گروه برخوردار است. (احمدی، ۱۳۹۰: ۴۳) این تحول تاریخی از یک طرف و وقوع انقلاب اسلامی در ایران از طرف دیگر زمینه را برای رشد جنبشهای اسلامی در خاورمیانه (ازجمله در تونس و مصر) فراهم ساخت. ظهور این گرایش و انگیزه مشارکت مسلمانان در گروههای اسلام گرا و دست زدن به کنش جمعی اسلامی در قالب هویت مقاومت را

باید درون نظام عقیدتی اسلام و سنت تاریخی مسلمانان که در قالب انقلاب اسلامی عینیت یافت، جستجو کرد. (همان: ۴۵ ـ ۴۳) با وجود این، در مورد اطلاق صرف عنوان اسلامگرایی و داشتن مطالبات اسلامی به کل فرایند تحولات سیاسی، اجتماعی این دو کشور بایستی محتاط بود؛ زیرا همان گونه که گفته شد کنشگران در این فرایند جمعی متکثر بوده، منحصر به اسلامگرایان و یا تحت هدایت احزاب اسلامی نبودهاند.

بر این اساس اکثر کنشگران جمعی در تونس و مصر در پی تحقق کرامت انسانی و تضمین آزادی های انسانی در پرتو استقلال سیاسی می باشند. به همین دلیل است که اسلام گرایان و مسلمانان طرفدار تغییر در این کشورها نمی توانند مطالباتی غیراسلامی یا ضداسلامی داشته باشند؛ چراکه در این صورت نظاره گر نقش آفرینی اسلام گرایان رادیکال مانند سلفیون خواهند بود. در عین حال کنشگران جمعی مسلمان در پی احیای ساختارهای دیکتاتوری سکولار نیز نیستند؛ چراکه اساساً بسیج تمامی منابع آنها در راستای ستیز و براندازی همین ساختارها بوده است. (Al-Sharekh, 2011: 52) مطابق این دیدگاه ماهیت تحرکات اخیر در تونس و مصر، اسلامی و آهنگ آن دموکراتیک است. (نصری، ۱۳۹۰: ۳۰ – ۲۹)

بنابراین از این دیدگاه، با پرهیز از ایدئولوژیک کردن قیامهای عربی، گفتمان اسلام سیاسی هسته اصلی مقاومت در جهان عرب و جهتدهنده اصلی کنشهای جمعی است. اما با توجه به تکثر کنشگری برآمده از فضای غالب جهانی، کنشگران دموکراسیخواه نیز سربرآوردهاند. منطق همارزی این کنشگران جمعی متکثر را در راستای ضدیت با استبداد و دیکتاتوری و نیز ضدیت با استکبار دور هم گرد آورده است. بدینسان، پافشاری بر برگشتناپذیری تجربه استبداد و محوریت اسلامگرایی روند آتی کنشهای جمعی را سامان میدهد، همانگونه که انقلاب اسلامی ایران شاهدی بر این استمرار میباشد. (22-23: Fakhro, 2011) بنابراین، تحولات خاورمیانه در قالب مفهوم بیداری اسلامی قابل تبیین بوده و نمیتوان آن را به پروژه آمریکایی \_اسرائیلی و یا دموکراسیخواهی صرف فروکاست. (حاجی یوسفی، ۱۳۹۱)

### نتيجه

در مفصل بندی گفتمان اسلام سیاسی، دین صرف اعتقاد نیست بلکه ابعادی فراگیر دارد و تمامی عرصه حیات آدمی را در بر می گیرد. به واسطه انقلاب اسلامی ایران، اسلام سیاسی و اسلام گرایی توانست به گفتمان مسلط خاورمیانه تبدیل شود و گفتمان سکولار را از متن به حاشیه براند. تفکر سیاسی اسلام، به علت قابلیت دسترسی و اعتبار بالا موجب شد که اسلام گرایی به جنبش ضد نظم حاکم تبدیل شود. بنابراین، با زوال گفتمان سکولار، ظهور گفتمان طردشده اسلام گرایی در دل مدرنیته امکان پذیر شد. انقلاب اسلامی ایران به عنوان کامل ترین حلقه جنبش های اسلامی، در پایان دوران گذار از تجربههای پیشین جهان و آغاز تجربههای نوین در مناسبات سیاسی و اجتماعی شکل گرفت. شکل گیری این تحول بنیادین و حکومت تجربههای نوین در مناسبات بیون بازتفسیر و تجهیز مفاهیم درون دینی به منزله زیرساخت فکری انقلاب

اسلامی صورت پذیرد. یکی از این مفاهیم بنیادین هم نشینی دین و سیاست است که حاملان انقلاب اسلامی رسالت تئوری پردازی آن را به عهده گرفتند و آن را دال مرکزی گفتمان انقلاب اسلامی قرار دارند. حول دال مرکزی، دالهای شناوری مانند استکبارستیزی، عدالت محوری، مردم باوری و آزادی خواهی را به عنوان عناصر مهم و مرتبط در قالب بیداری اسلامی قرار دارند.

آنچه به عنوان بیداری اسلامی در تونس و مصر از آن یاد می شود، در حقیقت باز گرداندن اسلام به عرصه زندگی مردم مسلمان این کشورهاست. بنابراین، بیداری اسلامی به معنای زنده شدن دوباره در پرتو اسلام اصیل است که در پناه آن استقلال، عدالت و همه آموزهها و ارزشهای متعالی بار دیگر زنده می شود و حیات می یابد. پیروزی یک انقلاب مبتنی بر اسلام توانست موجد یک فضای گفتمانی باشد که خرده گفتمانها را درون خود مستحیل سازد و ضمن مفهومسازی و بازسازی فکری و اندیشهای، فرهنگ نوینی را رقم زند که بر مردمسالاری دینی، احیای تفکر اسلامی، محوریت فعالیت فرهنگی، تقویت جنبشهای جدید اجتماعی، فرهنگ استکبارستیزی و استقلال خواهی استوار است.

این عبارات و برداشتها از بازتاب انقلاب اسلامی در سایر کشورهای اسلامی از جمله تونس و مصر، برداشتهایی مبتنی بر تلقیهای هنجارگرا و معناگرایانهای است که از قرابتهای گفتمانی میان آنها حاصل می شود. به بیان دیگر، گفتمان اسلام گرایی انقلاب اسلامی به دلیل قابلیت دسترسی و اعتبار برای جوامع مسلمان تونس و مصر از قابلیت تکرارپذیری نیز برخوردار می باشد. این تعمیم گفتمانی که خود بیانگر نسبت مستقیم میان سه گفتمان انقلابی در بطن اسلام سیاسی است، بر اشتراکات معنادار میان گفتمان انقلاب اسلامی و گفتمانهای انقلاب تونس و مصر دلالت دارد.

## منابع و مآخذ

- ۱. احمدی، حمید، ۱۳۹۰، جامعه شناسی سیاسی جنبش های اسلامی، تهران، دانشگاه امام صادق عید.
- اسپوزیتو، جان ال. و جیمز پی. پسیکاتوری، ۱۳۸۸، «بازتاب جهانی انقلاب ایران: چشم انداز خط مشیها»،
  در: انقلاب ایران و بازتاب جهانی آن، ترجمه محسن مدیرشانه چی، تهران، مرکز بازشناسی اسلام و ایران،
  چ سوم.
- ۳. الغنوشي، الراشد، ۱۳۹۲، بيداري اسلامي در تونس، ترجمه سيد هادي خسروشاهي، تهران، مؤسسه بوستان كتاب.
- امام خمینی، سید روح الله، صحیفه امام خمینی، ج ۳ و ٤ و ۲۱، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی.
  - برزگر، ابراهیم، ۱۳۸۱ «نظریه پخش و بازتاب انقلاب اسلامی»، پژوهش حقوق و سیاست، شماره ۹.

- ۷. \_\_\_\_\_، ۱۳۸۸، (پیش بینی تأثیرات انقلاب اسلامی ایران بر خاورمیانه»، دانش سیاسی، بهار و تابستان، شماره ۹.
- ۸ بشیر، حسن و رامین چابکی و حسین مهربانی فر، ۱۳۹۱، «بیداری اسلامی مصر و گفتمان رسانه ای جهان:
  تحلیل گفتمان نشریات کشورهای خارجی (٦ بهمن تا ١٦ اردیبهشت)»، مطالعات بیداری اسلامی، سال اول،
  شماره ۱، بهار و تابستان.
  - ۹. بهروزلک، غلامرضا، ۱۳۸۶، «اسلام سیاسی و اسلام گرایی معاصر»، *پگاه حوزه*، شماره ۲۰۹، خرداد.
- ۱۰. حاجی یوسفی، امیر محمد، ۱۳۹۱، «ایران و انقلابهای ۲۰۱۱ خاورمیانه: برداشتها و اقدامات»، مطالعات انقلاب اسلامی، سال نهم، شماره ۲۸، بهار.
  - ۱۱. حسینی زاده، محمدعلی، ۱۳۸٦، اسلام سیاسی در ایران، قم، انتشارات دانشگاه مفید.
- ۱۲. حشمت زاده، محمد باقر، ۱۳۸۷، تأثیر انقلاب اسلامی ایران بر کشورهای اسلامی، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
- ۱۳. دوسوسور، فردینان، ۱۳۷۰، «مبانی ساخت گرایی در زبان شناسی»، ترجمه فرزان سجودی، در: ساخت گرایی، پسا ساخت گرایی و مطالعات ادبی، تهران، هرمس.
  - ١٤. روا، اليويه، ١٣٧٨، تجربه اسلام سياسي، تهران، مركز انتشارات بين المللي صدرا.
- ۱۵. سعید، بابی، ۱۳۷۹، هراس بنیادین اروپامداری و ظهور اسلامگرایی، ترجمه غلامرضا جمشیدیها و موسی عنبری، تهران، دانشگاه تهران.
- ۱۲. عباسی اشلقی، مجید، ۱۳۹۱، «بازتاب معناگرایانه انقلاب اسلامی ایران بر اسلام گرایی در خاورمیانه»، فصلنامه راهبرد، سال بیست و یکم، شماره ۲۲.
- ۱۷. فرکلاف، نورمن، ۱۳۷۹، تحلیل گفتمان انتقادی، ترجمه فاطمه شایسته پیران و دیگران، تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات رسانه.
- ۱۸. کچوئیان، حسین، ۱۳۹۱، بیداری اسلامی و انفتاح تاریخ: بیداری اسلامی در بهار عربی، تهران، سوره مهر.
- ۱۹. کعبی، عباس، سید حجت الله علم الهدی و علی فتاحی زفرقندی، ۱۳۹۱، «تحلیل و بررسی قانون اساسی مصر (۲۰۱۳)»، بررسیهای حقوق عمومی، سال اول، شماره ۱، پاییز.
- ۲۰. ملکو تیان، مصطفی، ۱۳۸۱، «انقلابهای رنگی در آسیای مرکزی و قفقاز و تمایز آنها از انقلابهای واقعی»،
  فصلنامه سیاست، دوره ۳۷، شماره ٤، زمستان.

- ۱۶۲ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی انقلاب اسلامی، س ۱۲، بهار ۹۴، ش ۴۰
- ۲۱. موسوی، سید محمد و دیگران، ۱۳۹۲، «بیداری اسلامی در مصر و چالشهای هویتی و امنیتی رژیم صهیونیستی در منطقه»، مطالعات جهان اسلام، سال دوم، شماره اول، بهار.
  - ۲۲. میر فخرایی، تژا، ۱۳۸۳، فرایند تحلیل گفتمان، تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات رسانه ها.
  - ۲۳. نش، کیت، ۱۳۸۰، جامعه شناسی سیاسی معاصر، ترجمه محمدتقی دلفروز، تهران، کویر.
- ۲٤. نصری، قدیر، ۱۳۹۰، «تأملی در ماهیت و روند تغییر در جهان عرب»، فصلنامه مطالعات راهبردی، سال چهاردهم، شماره ۲، تابستان.
- ۲۵. وندایک، تئون ای، ۱۳۸۳، «مطالعاتی در تحلیل گفتمان»، در: میرفخرایی، فرایند تحلیل گفتمان، تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات رسانهها.
- ۲۲. هزاوه ای، سیدمرتضی، ۱۳۹۱، «انقلاب اسلامی، بیداری اسلامی و آینده اسلام در منطقه»، پژوهشنامه انقلاب اسلامی، سال اول، شماره ٤، یاییز.
- 27. Alsharekh, Alanoud, 2011, "Reform and the Rebirth in the Middle East", *Survival: Global Politics and Strategy*, Vol. 53, Issue 2
- 28. Angrist, Michele P., 2011, "Morning in Tunisia: The Frustration of the Arab Word Boil Over", Foreign Affairs, January, in: *The New Arab Revolt, What Happened, What it Means, and What comes Next*, Council Foreign Relations, Forein Affairs
- Byman, Daniel, 2011, "Israel's Pessimistic View of the Arab, Spring Center for Strategic and International Studies", *The Washington Quarterly*, 34: 3
- 30. De-Vos, 2003, "Discourse theory and the study of idealogical (trance) formation: analyzing social democratic revisionism", in: *journal of pragmatics*, Vol. 10, No. 23
- 31. Economist, 2014, "Tunisia's constitution: It still sometimes feels like spring", 18 January, in: <a href="http://www.economist.com/Tunisia's-constitution-It-still-sometimes-feels-like,spring-18-January/">http://www.economist.com/Tunisia's-constitution-It-still-sometimes-feels-like,spring-18-January/</a>
- 32. Fakhro, E. and E. Hokayen, 2011, "Waking the Arabs", Survival, Vol. 53, Issue 2
- 31. Foreign Affairs, February, in: *The New Arab Revolt, What Happened, What it Means, and What comes Next*, Council Foreign Relations, Forein Affairs
- 32. Fuller, Graham E., 2003, The Future of Political Islam, New York: Palgrave
- 33. Grand, Stephen R., 2011, Democratization, Historical Lessons for the Arab Spring, in: The Arab Awakening, America and the Transformation of the Middle East, Wsahington D. C.: Brookings Institution Press
- 34. Ghribi, Asam (9 January 2014), "The Problem with Tunisia's New Constitution", in: <a href="http://transitions.foreignpolicy.com/posts/2014/01/09/the\_problem\_with\_tunisias">http://transitions.foreignpolicy.com/posts/2014/01/09/the\_problem\_with\_tunisias</a>
- 35.Hamid, Shadi, 2011, "The Rise of the Islamism", *Foreign Affairs*, May/ June, Vol. 90, Issue 3
- 35. Howarth, D. Noarval, A. Stavrakakis, G, 2000, *Discours theory and political analysis*, Manchester university prss

- 36. Huntington, Samuel, 1991, The Third Wave: Democratization in the Late Twentieth Century, Oklahoma: Oklahoma University Press.
- 37. Jorgensen, M. and Philip L., 2008, *Discource Analysis as Theory and Method*, London: Sage Pub
- 38. Laclau E. (Ed), 1994, The Making of Political Identities, London: verso
- 39. Laclau, E, 1990, New Reflections on the Revolution of our Time, London: verso
- 40. laclau, E. and Mouffe, 2002, *Recasting marxism*, in: *James martin*, *Antonio Gramsci*, critical Assesment of leading Political philosophers, London: Routledge
- 41. Laclau, E. and Mouffe, C, 2001, *Hegemony and socialist strategy*, London: Verso, second edition.
- 42.Lynch, Marc, 2011 "Tunisia and the New Arab Media Space", January 15,in:http://www.foreignpolicy.com/posts/2011/01/15/tunisia\_and\_the\_new\_arab\_media\_space
- 42. Martin, Vanessa, 2003, Creating An Islamic State, Khomeini and the making of a New Iran, New York: I. B. Tauris
- 43. Smith, Anna Marie, 1998, Laclau and Mouffe, routledge
- 44. Stachers, Joshua, 2011, "Egypt's Democratic Mirage: How Cairo's Authoritarian Regimes in Adaptingto Preserve Itself", Foreign Affairs, February, in: The New Arab Revolt, What Happened, What it Means, and What comes Next, Council Foreign Relations, Forein Affairs.
- 45. Wickham, Carrie R., 2011, "The Muslim Brotherhood After Mubarak: What the Brotherhood Is and How It Will Shape the Future", Foreign Affairs, February, in: *The New Arab Revolt, What Happened, What it Means, and What comes Next*, Council Foreign Relations, Forein Affairs.



