A Quarterly Scientific \_ Research Journal Vol. 12, Spring 2015, No 40

سال دوازدهم، بهار ۱۳۹۴، شماره ۴۰ صفحات ۱۴۴ ـ ۱۲۷

بررسی ضعف دستگاه فرهنگی جمهوری اسلامی در برجستهسازی و حاشیهرانی گفتمان فرهنگی (مطالعه موردی سریالهای تلویزیونی)

محمد صادق مهدوی\*\* سینا کله

چکیده

مسئله اساسی مقاله حاضر آن است که چه مکانیسی به گفتمانهای رقیب جمهوری اسلامی، توان به حاشیه رانیدن گفتمان فرهنگی نظام را داده است؟ مدعای اصلی این تحقیق بر اساس مدل لاکلا و موف آن است که سیاست فرهنگی جمهوری اسلامی ایران به دلیل ناتوانی در حاشیهرانی و برجستهسازی گفتمان فرهنگی در مواردی دچار بیقراری شده است. علت این بیقراری از دست رفتن توان ایجاد تمایز و در دسترس نبودن گفتمان است. در ایین جا با روش تحلیل گفتمان نشان داده شده است که گفتمان سیاست فرهنگی در استفاده از دو ابزار برجستهسازی و حاشیهرانی برای ایجاد هژمونی به شدت ناکارآمد بوده و گفتمان صرفاً در سطح کلان به صورت کلی و ابلاغی حاضر بوده و در برنامههای عملیاتی بازوهای فرهنگی نظام نه تنها حاشیهرانی و برجستهسازی مناسبی برای آن انجام نشده، بلکه در مواردی گفتمان فرهنگی با ارزشهای منفی همنشین شده و در واقع، دستگاه فرهنگی بر ضد گفتمان فرهنگی رسمی عمل کرده است.

و اژگان کلیدی

گفتمان فرهنگی، گفتمانهای رقیب، ناکامی، حاشیهرانی و برجستهسازی.

ثروجش كاه علوم الشابي ومطالعات فرش

\*. استاد دانشگاه شهید بهشتی.

\*\*. دانشجوی دکتری جامعه شناسی فرهنگی.

تاریخ دریافت: ۹۳/۱۰/۷

m.mahdavi@gmail.com sina.kalhor@gmail.com ۳//۱۲/۴ تاریخ پذیرش:

مقدمه

انقلاب اسلامی ایران داعیهدار آرمانهای بزرگ برای حیات بشری در عصری بود که مارکس و به تبع او فوکو آن را عصر جهان بیروح نامیده بودند. انقلابی با معنای جدید برای بشریت. انسانی، هم متفاوت از نوعی که در تمدن غرب ایجاد شده بود و هم کامل تر از او. از همین زوایه نیز برخی بر این باورند که:

انقلاب اسلامی ایران پدیدهای شگرف و آخرین انقلاب قرن بیستم بود که بیست سال آخر این قرن را تحتالشعاع خود قرار داد. این انقلاب ریشههای اقتصادی و سیاسی صرف نداشت. انقلابی فرهنگی بود که ریشههای آن به سنت و فرهنگ دیرین ایران اسلامی باز میگشت و تأثیراتی عمیق بر پیکر اجتماع ایران در دوران معاصر بر جای گذاشت. (سلطانی، ۱۳۸۴: ۱۳۸)

جامعه اسلامی یا جامعهای که بر اساس معیارهای اسلام شیعی رفتار می کند، اداره می شود و به عبارتی سامان می یابد، غایت القصوای رهبران جمهوری اسلامی ایران بوده است. در طول سه دهه گذشته از انقلاب اسلامی و استقرار نظام جمهوری اسلامی، در سطح کلان حاکمیت و تصمیم سازی و سیاست گذاری فرهنگی همواره تلاش شده است تا موقعیتهای مطلوب و مورد نظر نظام در جامعه تحقق یابد. عالی ترین شکل این خواسته در دینی شدن فرهنگ عمومی تجلی می کند که در حوزههای مختلف فرهنگی اشکال متکثری دارد. به همین دلیل در مقدمه سند اصول سیاست فرهنگی تأکید شده است که:

انقلاب اسلامی بدین معناست که فرهنگ اسلامی در کلیه شئون فردی و اجتماعی کشور اصل و پایه و مبنا قرار گرفته است. بنابراین نباید فراموش کرد که انقلاب اسلامی حقیقتاً انقلاب فرهنگی است و اگر نگوییم همه اختیارات و امکانات، قدر مسلم این است که میتوانیم بگوییم بیشترین و مهمترین و عمدهترین تلاشها و توانمندیها باید برای تکامل و توسعه و تحرک فرهنگی در همه شئون فردی و اجتماعی به بهترین نحو صرف شود. (سند اصول سیاست فرهنگی جالا، ۱۳۷۲: ۳)

با این حال روندهای حرکتی برخی شاخصهای مهم همچون عفاف وحجاب، مشارکت در مناسک جمعی دینی مثل نماز جماعت و نماز جمعه، طلاق، روابط میان دو جنس مخالف، کاهش جمعیت (فرزندآوری)، افزایش نارضایتی از زندگی و ... باعث شده است تا برخی این نظر را مطرح کنند که:

با گذشت سه دهه از حیات جمهوری اسلامی و ملاحظه آنچه در این سه دهه واقع شده است، نوعی بی تناسبی بین اهداف مورد نظر، میزان تلاش انجام شده، شکل و محتوای برنامهریزیهای صورت گرفته و نتایج به دست آمده دیده می شود. گویی به میزان تلاشی که انجام شده، نتایج مطلوب به دست نیامده است و نتایج به دست آمده، در بیشتر موارد، سازگاری و تناسب چندانی با اهداف مورد نظر ندارد. برنامهریزیهای صورت گرفته، در دورههای مختلف، تناسبی با اهداف و اصول اولیه ندارند. (صدیق سروستانی و دیگران، ۱۳۸۹: ۳)

همچنین «بررسی برنامههای اول تا چهار توسعه در بخش فرهنگ نشان میدهد که تنها بخشی از سیاستهای فرهنگی مندرج در این برنامهها اجرایی شده است و تا رسیدن به نتایج مطلوب راه درازی در پیش است». (شریف زاده و دیگران، ۱۳۹۲: ۳۳)

حتی در نظر برخی، این حوزه به یکی از اصلی ترین نگرانی های نظام تبدیل شده است:

در واقع، اکنون، معضلات فرهنگی به شدت در جامعه گسترش یافته و مسئولان و صاحبان اندیشه نیز همواره از طرق مختلف آن را گوشزد می کنند: بخش عمده مردم ما از لحاظ مفاسد اخلاقی و اجتماعی از ده سال قبل تا حالا بسیار تنزل کردهاند. (مصباح یزدی، ۱۳۸۹)

مشکلات ده سال آینده کشور، فرهنگی و اجتماعی است. (مطهری، نماینده مجلس، ۱۳۹۰) در کنار این اظهارات، «فرهنگ عمومی جامعه نیز خود گواه آن است که ارزشهای ملی و دینی، رفته رفته در جامعه کمرنگ می شود و ارزشهای جدیدی جای آن را می گیرد. در واقع، ما همان گونه که آمارها نشان می دهد در دهه هفتاد، توسعه یافته تر از دهه هفتاد بوده ایم و قدم ده هفتاد، توسعه یافته تر از دهه هفتاد بوده ایم و قدم به قدم به رفاه مادی نزدیک تر شده ایم، ولی ارزشهایی چون فرهنگ کمک به همنوع، ایثار، حیا، قناعت و ... هر روز در جامعه ما کمرنگ تر شده و بهترین شاهد این مدعا، بازار و دانشگاه و کوی و برزن ما است». (شریف زاده و دیگران، ۱۳۹۲: ۳۶)

فقدان سیاست فرهنگی (قاضیان، ۱۳۸۲) ابهام سیاست فرهنگی (مجید، ۱۳۸۲) مسئله محور نبودن سیاست فرهنگی سیاست فرهنگی سیاست فرهنگی (اشتریان، ۱۳۹۱) و ... دلایلی است که محققان مختلف در پاسخ به ناکامی سیاست فرهنگی جمهوری اسلامی ایران بیان کردهاند. بخش عمده تحقیقات صورت گرفته با تمرکز بر محتوا و مضامین سیاست فرهنگی، نقشی برای عامل رویکردها و روشهای اجرایی سیاستهای فرهنگی قائل نشدهاند. در مقابل، گروهی نیز بر روش اجرای مضمون خاص به خصوص در حوزه سیاست فرهنگی و یا به تعبیری روش و شیوه تحقق اهداف فرهنگی نظام تأکید کردهاند.

آنچه در این میان روشن است تحقق نیافتن بخشی از اهداف نظام در حوزه فرهنگ است. به گونهای که در سالهای متمادی رهبران جمهوری اسلامی بر ضرورت توجه به فرهنگ تأکید کرده و از اتفاقات رخ داده در این حوزه اظهار نگرانی کردهاند. (بیانات مقام معظم رهبری، ۹۲/۱۲/۱۵) در برابر چرایی این عدم توفیقها دو نوع پاسخ رایج وجود دارد:

# الف) پاسخهای ارادهگرایانه 💎 🌡 مارخ علوم ا 📗 📗

دلایل عمدهای که مبتنی بر این نگاه طرح می شود، بر اساس محور مشترک فقدان عزم و اراده کافی در دستگاهها و یا مجریان سیاست فرهنگی به صورت زیر بیان می شود:

- ۱۳۰ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی انقلاب اسلامی، س ۱۲، بهار ۹۴، ش ۴۰
  - ۱. عدم اعتقاد و ایمان قلبی مجریان. (مصباح یزدی، ۱۳۸۹)
    - ۲. ضعف نیروی انسانی.
  - ۳. ضعف نظام برنامهریزی. (شریف زاده، فتاح و دیگران، ۱۳۹۲)
- در مقابل این دسته گروهی دیگر نیز بر اساس منطق سیاستیژوهی پاسخ دادهاند:

# ب) پاسخهای مبتنی بر نگاه سیاستپژوهی

عمدهترین موارد آن شامل موارد زیر است:

- ۱. مسئله محور نبودن سیاستها و آرمان گرا بودن آنها (اشتریان، ۱۳۹۱)
  - ۲. فقدان سیاست فرهنگی. (مجید، ۱۳۷۹؛ قاضیان، ۱۳۷۹)
  - ۳. عدم توجه به ماهیت کار فرهنگی در سیاستها. (مهدوی، ۱۳۹۲)
- ۴. عدم توجه و یک اندازه به جنبههای سلبی و ایجابی کار فرهنگی به طور همزمان. (همان)

هیچ یک از دو نگاه فوق به حضور و رقابت گفتمانهای رقیب در یک قلم رو جغرافیایی مشخص و در اینجا ایران توجه نمی کند و مهم ترین عوامل عدم تحقق سیاست فرهنگی را در علل درونی جستجو می کند. حال آنکه عرصه فرهنگ مهم ترین عرصه نزاع گفتمانی است. بنابراین، سیاست فرهنگی در واقع برنامهای است که به منظور تثبیت و افزایش سیطره یک گفتمان و به حاشیه راندن، تضعیف، عقب راندن و نهایتاً اضمحلال گفتمان رقیب، تدوین و اجرا می گردد (کشفی و کلهر، ۱۳۹۲) و اساساً سیاست فرهنگی برای تحقق چنین سیطرهای وضع می شود. از همین رو مسئله اساسی مقاله حاضر آن است که در چنین نزاع گفتمانی، مهم ترین خلاءهای که باعث تقویت گفتمان های رقیب شده است چیست؟ در واقع، مسئله اصلی پژوهش حاضر آن است که چه مکانیسمی تقویت گفتمان های رقیب توان به حاشیه راندن گفتمان جمهوری اسلامی در عرصه فرهنگ را داده است؟

فرضیه اصلی این تحقیق ضعف دستگاه رسمی فرهنگی جمهوری اسلامی ایـران بـرای تثبیـت هژمـونی گفتمان آن است. در واقع اگر پرسش بنیادین آلتوسر این بود که چرا مردم از دولت تبعیت و اطاعت می کننـد؟ و پاسخ او به کردارهای ایدلوژیک دستگاه ایدئولوژیک دولت باز می گشت در اینجا پرسش وارونه می شود و به این شکل مطرح می شود که چرا بخشهایی از مردم از دولت تبعیت نمی کنند؟ و پاسخ نیز به نحـوه عملکـرد دستگاه رسمی فرهنگی دولت یا سازمان فرهنگ باز می گردد.

مفروض بنیادین این مقاله عدم تفکیک میان انقلاب اسلامی و جمهوری اسلامی است. به عبارت دیگر جمهوری اسلامی شکل ساختاریافته انقلاب اسلامی است که به مرور و با تجربههای مختلف بر اساس آرمانهای انقلاب اسلامی در حال اصلاح ساختاری خود برای محقق ساختن آمال انقلاب است. با چنین فرضی است که پرسش فوق معنادار میشود؛ چراکه در صورتی که قائل به تفکیک میان انقلاب اسلامی و جمه وری اسلامی شویم، پرسش از کردارهای عملی ساختارهای رسمی جمهوری اسلامی در قبال آرمانهای انقلاب اسلامی معنای

محصلی نخواهد یافت؛ چراکه جمهوری اسلامی را موجودیتی متمایز از انقلاب در نظر میگیرد. در نتیجه در مقاله حاضر این تمایز و تفکیک پذیرفته نیست و دو گانگی میان انقلاب و نظام فرض نشده است.

## چارچوب نظری

دو سنت عمده نظریه جامعه شناسی را می توان در ارتباط با موضوع سیاست گذاری فرهنگی در جامعه شناسی از هم تفکیک کرد. سنت اول جریانی است که سیاستهای فرهنگی را ذیل فرایندهای جامعه پذیری و فرهنگ پذیری، تفسیر کرده و حوزه فرهنگ را به عنوان یک نظام مستقل در نظر گرفته و مهم ترین کارکرد آن را حفظ الگوهای نظام اجتماعی می داند. (کارکردگرایی ساختاری) در حالی که در سنت دوم یعنی سنت مارکسیستی در برخی رویکردهای نظری، حوزه فرهنگ شأن مستقل خود را به طور کامل از دست می دهد (نظریههای مارکسیستی) و در برخی دیگر نیز در نهایت به عنوان یک عامل تقریباً مؤثر عمل می کند (التوسر، بوردیو) و مهم ترین عامل توجیه سلطه طبقاتی است. در این مقاله از چارچوب نظری لاکلا و موف که از رویکردهای نظری جدید مطالعه فرهنگ به شمار می رود برای تبیین چرایی ناکامی سیاست فرهنگی جمهوری اسلامی استفاده شده است.

# تحليل گفتمان

سنتهای فکری که از روش تحلیل گفتمان برای بررسی پرسشهای خویش استفاده می کنند با توجه به مفروضات معرفت شناختی و هستی شناختی اجتماعی خود با یکدیگر تفاوت دارند. همان طور که سلطانی گفته است در چنین تحقیقاتی «لازم است نگرشی به گفتمان اتخاذ شود که بیشترین هم سویی نظری را با مفاهیم دیگر تحقیق از جمله سیاست و قدرت داشته باشد». (سلطانی، ۱۳۸۴: ۱۴)

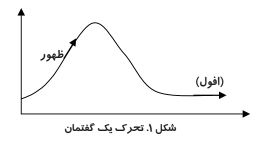
به طور کلی در ارتباط با تحلیل گفتمان دو سنت اصلی قابل شناسایی است: سنتی که «ریشه در زبان شناسی ساختگرا و نقش گرا دارد و بر اساس آن، گفتمان به مثابه زبان، بالاتر از جمله یا زبان به هنگام کاربرد است و بالطبع کوچکتر از زبان به حساب می آید. در این نگرش هیچ توجهی به ایدئولوژی و قدرت نشده است. در مقابل، نگرش دوم که در آثار میشل فوکو به اوج خود رسید، مبتنی بر دیدگاه پساساختگرایانه به زبان است؛ دیدگاهی که بر اساس آن، معانی محصول شرایط فرهنگی و اجتماعی است و در زبان به واقعیت می پیوندد. مطابق نگرش دوم، این گفتمان است که چگونگی کاربرد زبان را تعیین می کند. بر این اساس، گفتمانها نظامهایی خودبنیادند که برای دستیابی به قدرت، زبان و همه پدیدههای اجتماعی دیگر را در سیطره خود می گیرند». (همان: ۲۵) نظریه لاکلا و موف به سنت دوم تعلق دارد.

# مدل تحليلى گفتمان بر اساس نظريه لاكلا و موف

از آنجایی که لاکلا و موف هنگامی که به شناسایی گفتمانهای مشخصی میپرداختند به این گفتمانها به منزله پدیدههایی انتزاعی توجه میکردند، در تئوری خود با شرح و تفضیل به تحلیل دادههای تجربی نپرداختهاند اما این

بدان معنا نیست که نمی توان از نظریه آنها یا مفاهیم شان در تحلیل تجربی استفاده کرد. برای این کار صرفاً به کمی قدرت تخیل نیاز داریم. (یورگنسن، ۱۳۸۹: ۹۳) بنابراین ما در این قسمت سعی می کنیم مدلی گفتمانی را با استفاده از برخی رئوس مفاهیم لاکلا و موف ترسیم کنیم که می توان از آنها به منزله ابزارهای تجربی استفاده کرد. البته این مدل بدین معنا نیست که فرایند تحقیق یا گفتمان مورد بررسی دقیقاً این مراحل را طی خواهد کرد. بلکه بدین معنی است که براساس استلزامات متدولوژیک چنین روندی را می توان انتظار داشت.

در نظریه لاکلا و موف، گفتمانها سه دوره زمانی «ظهور»، «اوج» و «افول» دارند: (طباطبایی، ۱۳۸۹)



# دوره ظهور

در بررسی دوره ظهور و زایش یک گفتمان ابتدا «غیر» یا دیگری و «فضای تخاصم» آن گفتمان اهمیت پیدا می کند و بر اساس آن، نحوه هویتیابی یک گفتمان و چگونگی مفصل بندی برهههای آن حول دال مرکزی گفتمان مشخص می شود؛ چراکه گفتمان ها در تقابل با ضدیت و غیریت به عناصر درون خود به واسطه مفصل بندی هویت می بخشند و مرزهای سیاسی خود را تعریف می کنند. (تاجیک، ۱۳۸۳)

همزمان با شناسایی گفتمانهای متخاصم، مقطع زمانی و موقعیت مکانی گفتمان مورد نظر نیز تعیین می شود. پس از شناسایی «دیگری» گفتمان و تعیین محدوده زمانی و موقعیت جغرافیایی آن، می توان به نحوه مفصل بندی آن گفتمان در تقابل با «دیگری» پرداخت. این کار با شناسایی دال مرکزی \_ نشانهای که دیگر نشانهها در اطراف آن نظم می گیرند و هسته مرکزی منظومه گفتمان را تشکیل می دهد \_ و به کمک زنجیره همارزی که در واقع ویژگیهای متفاوت و معناهای رقیب را از عناصر دور و در معنایی که گفتمان ایجاد می کند، منحل می نماید، قابل تحلیل است.

با عمل مفصل بندی حول دال مرکزی، عناصر متفاوتی که جدا از هم بیمفه وم هستند با یک دیگر در زنجیره همارزی ترکیب می شوند و یک کلیت منسجم و نظام مند را می سازند. از این طریق تمایز میان عناصر داخل گفتمان را کاهش و آنان را حول دو محور متخاصم یعنی تمایز میان خود و دیگری منسجم می نماید. (مارش و استوکر، ۱۳۷۸؛ هوارث، ۱۳۷۷)

بنابراین در مرحله ظهور یک گفتمان شناسایی «غیریت» و «ضدیت»، «دال مرکزی»، «زنجیره همارزی» و تعیین «محدوده زمانی و مکانی» آن حائز اهمیت است.

#### مرحله اوج

بر اساس نظریه لاکلا و موف چگونگی هژمونیک شدن یک گفتمان از طریق تبدیل گفتمان به «تصور اجتماعی» انجام می شود و برای این منظور از دو ابزار «برجسته سازی» و «حاشیه رانی» استفاده می شود؛ چراکه گفتمان های در حال پیدایش برای هژمونیک شدن، می کوشند از یک طرف با استفاده از منطق تفاوت، با تأکید بر تنوعات و تفاوت ها و به تبع آن اختلافات موجود در عرصه اجتماعی، زنجیره هم ارزی «دیگری» موجود را در هم بریزند و از سوی دیگر با بهره گیری از «دال های تهی» که بیانگر یک خلاء در فضای اجتماعی گفتمان رقیب است و با استفاده از دو ابزار برجسته سازی و حاشیه رانی اقدام به اسطوره سازی نمایند.

در واقع گفتمانها با خلق اسطورهها به بازسازی آرمانی فضای اجتماعی میپردازد و از طریق مفصل بندی مجدد دالهای متزلزل به دنبال ایجاد یک عینیت اجتماعی جدید هستند (Iaclau, 1990: 61) و از این طریق خود را به عنوان تنها راه حل موجود برای خروج از شرایط بحران معرفی مینماید.

اسطوره نیز برای فراگیر شدن باید خود را عام و جهان شمول و پاسخ گوی همه نیازها و تقاضاهای موجود در جامعه نشان دهد و شکلی آرمانی و استعاری به خود بگیرد. بدین شکل اسطورهها با ایجاد یک فضای استعاری و آرمانی به تصور اجتماعی تبدیل می شوند. تصور اجتماعی بر خلاف اسطوره، عمومیت یافته است و بخش های گوناگون جامعه را نمایندگی می کند.

برای تبدیل اسطوره به تصور اجتماعی علاوه بر نیاز به خلق فضای استعاری، وجود دو شرط لازم است.

\_ قابلیت دسترسی: این مفهوم دو جنبه دارد:

الف) مفاهيم أن گفتمان ساده باشد.

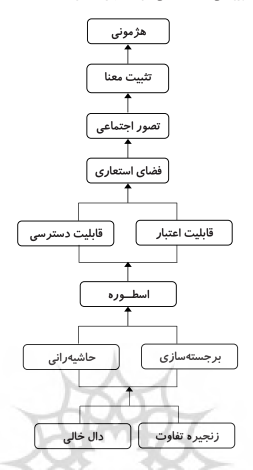
ب) گفتمان در زمینه و موقعیتی در دسترس افکار عمومی قرار گیرد.

قابلیت اعتبار: بدین معنا که سازگاری اصول پیشنهادی گفتمان با اصول بنیادین جامعه است. (سلطانی، ۱۳۸۴) در نهایت گفتمان با اسطورهسازی و تبدیل آن به تصور اجتماعی و در نتیجه تثبیت معنا، به غایت خود که دستیابی به هژمونی است، نائل میآید. فرایند شکل گیری و سلطه هژمونیک یک گفتمان را می توان به شکل زیر نشان داد. (طباطبایی، ۱۳۸۹)

<sup>1.</sup> Logic of difference.

<sup>2.</sup> Chain of equivalence.

<sup>3.</sup> Social imagination.



مرحله افول

از آنجایی که همواره میان فضای عینی و فضای آرمانی فاصلهای پرناشدنی وجود دارد، (سلطانی، ۱۳۸۴ وقتی یک گفتمان مسلط می شود از شکل استعاری خود فاصله می گیرد و به محتوای عینی روی می آورد. در این صورت فقط بخشی از تقاضاها را سامان خواهد داد. در این مرحله قدرت گفتمان کاهش می یابد و ضعفها آشکار می گردد. وقتی گفتمان مسلط نتوانست خواسته های تمام بخش های جامعه را برآورده سازد آنها به تدریج از آن فاصله می گیرند و معنای تثبیت شده گفتمان متزلزل شود و در نتیجه، گفتمان دچار بی قراری می شود. بی قراری ها، حاصل رشد خصومت و ظهور غیریت و تکثر در جامعهاند که نمی توانند با نظم گفتمانی موجود، نمادپردازی شوند و توسط گفتمان رقیب ساختار شکنی می شود. شکستن ثبات معنایی یک گفتمان در نهایت به از میان رفتن هژمونی آن گفتمان منجر خواهد شد و گفتمان مسلط به تدریج رو به افول می رود و فضا برای ظهور اسطورههای دیگر که مدعی کمال هستند، فراهم می شود. (سعید، ۱۳۷۹: ۸۷)

در این مقاله نشان داده شده است که فرایند حاشیهرانی و برجسته سازی که دو ابزار اصلی هژمونی گفتمان است در ارتباط با گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی چگونه عمل می کند؟ به عبارتی، فرض اساسی مقاله حاضر آن است که گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی بر اساس مدل نظری در وضعیت اوج قرار داشته و در نتیجه با توجه به نقش دو عنصر حاشیهرانی و برجسته سازی، در تثبیت موقعیت هژمونی ک گفتمان رسمی و تبدیل آن به تصور اجتماعی فرایند این موضوع در حوزه دستگاه فرهنگی دارای اهمیت است. با توجه به گستردگی حوزه های گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی در این مقاله، برای نمونه فرایند حاشیهرانی و برجسته سازی ارزشهای مرتبط با دفاع مقدس در یکی از مهم ترین بازوهای گفتمان فرهنگی یعنی صدا و سیما مورد بررسی قرار گرفته است.

در واقع این بخش نشان میدهد که چگونه دستگاه رسمی فرهنگی صدا و سیما و به خصوص سریالهای تلویزیون به عنوان مهمترین بازوی رسانهای جمهوری اسلامی برای برجسته سازی و حاشیه رانی، با مفصل بندی خاص از عناصر کانونی سیاست فرهنگی جمهوری اسلامی، عملاً نوعی استقلال از سیاستهای رسمی فرهنگی را در پیش گرفته است.

# جایگاه دفاع مقدس در گفتمان فرهنگی

دفاع مقدس یکی از مهم ترین عرصه های حضور گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی و محملی برای تجلی ارزشهای فرهنگی جمهوری اسلامی بوده است. از همین رو برخی بر این باورند «دفاع مقدس» از برجسته ترین فرازهای تاریخ ایران است. «جنگ» در مطالعات تمدنی ـ تاریخی یکی از نشانگاههای اصلی بروز و ظهور هویتها و حیثیت هاست. در این میان جنگهای بزرگ و طولانی در به نمایش گذاردن خصائص ملی و شخصیت فرهنگی یک ملت بسیار مهم تر و راهبردی ترند. «دفاع مقدس» نمایشگاهی هشت ساله از ملتی است که حقیقت تاریخی و هویت فرهنگی آن در زیر خروارها روایت «شرق شناسانه مستشرقان» و «سیاه نمایانه روشنفکران» پنهان مانده بود». (جعفری، ۱۳۹۳؛ ۴)

از همین رو نحوه بازنمایی و یا به عبارتی برجسته سازی و حاشیه رانی عناصر اصلی مرتبط با دفاع مقدس اهمیت زیادی پیدا می کند. حاشیه رانی و برجسته سازی که به عنوان مطالعه موردی در این بخش به عنوان نمونه ای از ضعف دستگاه رسمی فرهنگی در ارتباط با گفتمان رسمی فرهنگی با آن مواجه است و مورد بررسی قرار گرفته است مربوط به ۵ سریال دفاع مقدسی (همچون سرو / مادر / قفسی برای پرواز / نابرده رنج / بیدار باش) است که طی سه سال اخیر از تلویزیون پخش شده اند.

علت انتخاب سریالها در سالهای مختلف و عدم اکتفا به یک مورد خاص، وجود مفصل بندیهای مشابه در آنها در ارتباط با مؤلفههای ایثار / شهید و شهادت / دشمن / رزمنده و مجاهد / پشت جبهه ... بوده است. به عبارت دیگر، بررسی مجموعهای از سریالها با عوامل تولیدی متفاوت در سالهای مختلف با یک نظام مفصل بندی مشابه و برجسته سازی و حاشیه رانی هم شکل نشان از حضور نظام گفتمانی خاص در فرایند تولید

سریالهای تلویزیونی دارد. یکی از مفروضات اصلی این مقاله وجود گفتمان غیر رسمی مؤثر در مفصل بندی عناصر گفتمانی در دستگاه رسمی فرهنگی است که از آن با عنوان استقلال نسبی سازمان فرهنگ نام برده شده است. زنجیره هم ارزی که این گفتمان غیر رسمی پیرامون مفاهیم مرتبط با گفتمان رسمی تشکیل می دهد نشان دهنده نوع حاشیه رانی و برجسته سازی پیرامون این مقولات و فاصله آن با گفتمان رسمی است.

#### ۱. ایثار

یکی از عناصر اصلی گفتمان فرهنگی است که زنجیره همارز آن، جلب رضایت پروردگار و عمل به تکلیف شرعی، فراموش کردن نفع شخصی و ... است. اما در سریالهای یاد شده برای ایثار، زنجیره همارز عجیبی شکل گرفته است؛ به گونهای که در نتیجه این شبکه همارز، ما با نوعی «همنشینی ایثار با حماقت» مواجه هستیم. حماقت و از خودگذشتگی احمقانه (سریال مادر / سریال همچون سرو)، فداکاری دلسوزانه فاقد مجوز شرعی (سریال بیدارباش \_ داستان کشته شدن احمد)، موفقیت رفیق و منافع شخصی (سریال بیدار باش \_ داستان فرار احسان) شبکه همارز مفاهیمی است که در سریالهای یاد شده پیرامون ایثار شکل گرفته است.

در واقع، این نحوه مفصل بندی از ایثار باعث شکسته شدن زنجیره هم ارزی گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی از ایثار به مثابه عملی برای جلب رضای خدا و ... می شود. در نتیجه به جای برجسته سازی از ایثار، نوعی حاشیه رانی آن از طریق همنشین ساختن آن با حماقت و مترتب کردن بار معنایی منفی بر آن انجام می شود. در نتیجه در یکی از حساس ترین موضوعات گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی، بی توجهی به منطق و فرایند برجسته سازی، حاشیه رانی و ساخت شبکه هم ارز مفاهیم باعث می شود تا گفتمان فرهنگی نتواند دو ویژگی ضروری برای هژمونیک شدن یک گفتمان، یعنی قابلیت دسترسی و قابلیت اعتبار را کسب کند. از همین رو حاشیه نشین شدن، سرنوشت محتوم آن گردد. این فرایند در خصوص مقولات دیگر نیز قابل مشاهده است.

### ۲. شهید و شهادت

غیر شهادت در گفتمان فرهنگی جمهوری اسلامی، مرگ عادی است. به همین دلیل با مفاهیمی چون توفیق الهی، رستگاری عظیم، فیض عظیم، خوشبختی و شوق و اشتیاق همراه است؛ به گونهای که به خانواده شهید تبریک که مفهوم برای شادی است به همراه تسلیت گفته می شود و شهید نه تنها با اراده خود، بلکه با شوق و اشتیاق به استقبال شهادت می رود.

اما در سریالهای یاد شده، برجسته سازی و حاشیه رانی در خصوص شهادت به گونه ای است که «شهادت» با «مرگ عادی» یعنی غیر خودش در گفتمان رسمی همنشین می شود و میان «مردن یا کشته شدن معمولی» با «کشته شدن برای خدا و در رکاب امام» نوعی یکسان انگاری به وجود می آید. مرگ اتفاقی و تصادفی، مرگ سهل انگاری، در مواردی مرگ کمیک، آن چیزی است که درباره شهادت برجسته سازی شده است. تصادف و

اتفاق، فقدان عزم و اشتیاق، سهل انگاری و ... زنجیره هم ارزی ایجاد می کند که نقطه مقابل گفتمان فرهنگی رسمی است و باعث شکسته شدن آن می شود.

#### ۳. دشمن

دشمن را به نوعی می توان همان غیر در گفتمان ها دانست. غیرها معمولاً واجد مجموعه ای از صفات منفی و رذالاتهای اخلاقی \_ فرهنگی به تصویر کشیده می شوند. به عبارت دیگر هویت یک گفتمان با مشخص ساختن مرزهای خود با غیر و تمایز با آن تثیبیت می شود. با این حال نوع برجسته سازی از دشمن که در گفتمان فرهنگی رسمی جمهوری اسلامی به مثابه کانون خبائث و رذایل تصویر شده و مسئولیت بسیاری از خرابکاری ها و ضربه ها به کشور به گردن او نهاده می شود، زنجیره هم از گفتمان رسمی را از بین می برد. در گفتمان رسمی، زنجیره هم از تعمل اعتماد، ضربه زننده، خرابکار و ... است. حال آنک ه در سریال های یاد شده دشمن به موجودی دوست داشتنی، بی خطر (دست و پا چلفتی) تبدیل می شود که نتیجه آن را می توان نوعی فرایند دشمن زنجیره هم ارز مفاهیم و برجسته سازی و حاشیه رانی صورت می گیرد.

# ۴. رزمنده و مجاهد

مردان و زنانی که در راه خدا از جان و مال و زندگی خویش گذشته و برای دفاع از وطن و ناموس، خویشتن را به رنج و محنت انداختهاند. راه خدا، رضای خدا، ترک زندگی و لذتهای دنیا، دفاع از وطن، دفاع از ناموس و بسیجی، زنجیره همارز مفاهیم پیرامون رزمنده و مجاهد در گفتمان فرهنگی رسمی است. اما در سریالهای تلویزیونی «رزمنده و مجاهد» ابتدا مفهوم بسیجی بودن از زنجیره همارز مفاهیم رزمنده و حتی جنگ حذف و نوعی بسیجیزدایی از جنگ، شکل می گیرد. به گونهای که بسیجی، دیگری مردم می شود. علاوه بر این، لودگی، ناشی گری، سوءاستفاده گری زنجیره همارز مفاهیمی است که پیرامون این موضوع در سریالهای تلویزیون دیده می شود.

#### ۵. پشت جبهه

همراهی خانواده، تشویق پدر و مادر، تشویق همسر، مشارکت اقتصادی خانوادهها، رضایت از حضور در جبهه، افتخار به مشارکت جنگ، بخشی از زنجیره همارز مفاهیم مرتبط با پشت جبهه است. در نتیجه این زنجیره، مفاهیم پشت جبهه از یک وضعیت انفعالی خارج شده و به مثابه یکی از ارکان اصلی دفاع مقدس در آمده است. به عبارت دیگر در گفتمان رسمی فرهنگی برجسته سازی و حاشیه رانی از پشت جبهه به گونه ای است که قابلیت اعتماد برای آحاد جامعه فراهم شود. «صف مردمی اعزامها»، «مساجد و پایگاههای بسیج»، «مساجد و پایگاههای بسیج»، «پشتیبانی های زنان»، «خانواده شهدا»، «دیدارها با امام»، «تجمع بسیجیان»،

«راهپیماییها» و «دانشجویان رزمنده» بخش دیگری از زنجیره مفاهیم همارز پشت جبهه در گفتمان رسمی فرهنگی است. اما برجسته سازی این موضوع نیز همچون محورهای دیگر صورت گرفته است.

مخالفت خانواده با جبهه رفتن فرزندان، مخالفت زن با جبهه رفتن همسر، نارضایتی عمومی از جنگ، عقیم ماندگی جنگ، هدررفتگی تلاشهای رزمندگان و جبههرفتهها و در یک مورد عجیب، انزوای بازماندگان جنگ، زنجیره همارز مفاهیمی است که به جای تلاش برای تثبیت زنجیره همارز گفتمان رسمی در حال از بین بردن آن است. به نظر میرسد برجسته ازی وارونه و حاشیه رانی معکوس بهترین توصیف برای فرایندهای موجود در سریالهای تلویزیونی باشد.

همین موارد و فرایند را می توان درباره زنجیره همارز مفاهیم پیرامون زن چادری، مرد ریشو، مرد مذهبی، روحانیون، حجاب، خانه داری، فرزند آوری و ... نیز مشاهده کرد. هم نشینی زن چادری و فقر اقتصادی، فرهنگی و آموزشی، هم نشینی مرد ریشو و مذهبی با خشونت، تعصب، عدم عقلانیت، هم نشینی خانه داری با بوی پیاز داغ دادن، تنها بخشی از زنجیرههای همارز مفاهیمی است که توسط دستگاههای رسمی فرهنگی جمهوری اسلامی ساخته شده است.

#### نتيجه

حاصل چنین زنجیره همارزسازی و برجسته سازی و حاشیه رانی در خصوص دفاع مقدس که مطالعه موردی این مقاله بود، شکسته شدن کل زنجیره همارزی گفتمان رسمی از دفاع مقدس است. تمام تلاش گفتمان فرهنگی رسمی بر تمایز میان دفاع مقدس از جنگهای معمولی و در نتیجه برجسته سازی آن به صورت یک موقعیت ارزشی ـ آرمانی خاص بوده است. با این حال در نتیجه فرایندهای برجسته سازی و حاشیه رانی در سریالهای تلویزیون درباره دفاع مقدس و مفاهیم کانونی آن از قبیل ایثار و شهادت، معنای کلی دفاع مقدس تغییر کرده است. تقلیل «دفاع مقدس» به «جنگ» و تغییر زنجیره همارز همه مفاهیم بنیادین مرتبط با «دفاع مقدس» از ایثار گرفته تا «جهاد»، «شهادت»، «رزمنده»، «جبهه»، «پشت جبهه» به معنای شکستن زنجیره همارز مفاهیم مرتبط با دفاع مقدس در گفتمان فرهنگی رسمی است.

در واقع، دستگاه رسمی فرهنگی و در اینجا تلویزیون به جای اینکه بازوی سیاست فرهنگی رسمی برای هژمونی در سطح جامعه باشد به نوعی به ضد آن تبدیل شده است. فرایند تغییر در زنجیره همارز مفاهیم با دفاع مقدس به گونهای بوده است که باعث ابراز نگرانی عالی ترین مقام جمهوری اسلامی شده و از آن به خطر انحراف نام برده شده است. همین ابراز نگرانیها در سایر حوزههای فرهنگ و در کلیت فعالیت فرهنگی نیز وجود دارد. به گونهای که تعبیر «نیمه شب از خواب برخاستن» به دلیل نگرانی از حوزه فرهنگ استفاده شده است.

طبق نظریه لاکلا و موف، گفتمانهای در حال پیدایش برای هژمونیک شدن، می کوشند از یکطرف با

استفاده از منطق تفاوت، ابا تأکید بر تنوعات و تفاوتها و به تبع آن اختلافات موجود در عرصه اجتماعی، زنجیره همارزی هریگری» موجود را در هم بریزند و از سوی دیگر با بهره گیری از «دالهای تهی» که بیانگر یک خلاء در فضای اجتماعی گفتمان رقیب است و با استفاده از دو ابزار برجستهسازی و حاشیهرانی اقدام به اسطوره سازی نمایند. در واقع، گفتمان ها با خلق اسطوره ها به بازسازی آرمانی فضای اجتماعی میپردازد و از طریق مفصل بندی مجدد دال های متزلزل به دنبال ایجاد یک عینیت اجتماعی جدید هستند و از این طریق، خود را به عنوان تنها راه حل موجود برای خروج از شرایط بحران معرفی می نماید.

کردارهای گفتمانی زبانی و غیر زبانی مهمترین بازوی برجسته سازی و حاشیه رانی گفتمان ها به حساب می آیند. در این میان نقش کردارهای زبانی که محمل عمده آنها کالاهای فرهنگی است بسیار مهمتر و اثرگذارتر است. با این حال به نظر می رسد بخش عمده کردارهای زبانی گفتمان فرهنگی رسمی جمهوری اسلامی که انتظار می رود از طریق دستگاه رسمی فرهنگی به اجرا در آید، بر ضد گفتمان رسمی فرهنگی عمل کرده و به نوعی بازوی اجرای گفتمانهای رقیب شده است. چراکه بررسی کردارهای زبانی تولید شده توسط این دستگاهها (در اینجا مثال دفاع مقدس در سریالهای تلویزیونی) نشان می دهد که کردارهای زبانی بازتولید شده بازتولید شده به گفتمانهای رقیب تعلق داشته و در صدد برجسته سازی و حاشیه رانی گفتمان های رقیب و تضعیف گفتمان رسمی فرهنگی جمهوری اسلامی است.

همان طور که لاکلا و موف اشاره کردهاند اسطورهها برای فراگیر شدن در جامعه باید خود را عام و جهان شمول و پاسخ گوی همه نیازها و تقاضاهای موجود در جامعه نشان دهند و شکلی آرمانی و استعاری به خود بگیرند. برای تبدیل اسطوره به تصور اجتماعی علاوه بر نیاز به خلق فضای استعاری، وجود دو شرط لازم است: قابلیت دسترسی و قابلیت اعتبار.

هر دوی این شروط با کردارهای زبانی و غیر زبانی گفتمان در جامعه محقق می شود. به خصوص شرط اول یعنی قابلیت دسترسی به کردارهای زبانی گفتمان وابستگی بیشتری دارد. از همین رو کردارهای زبانی کالاهای فرهنگی تولید شده در دستگاه رسمی فرهنگی مهم ترین عامل امکان دسترسی مردم به یک گفتمان خاص هستند. به عبارت دیگر، در صورتی که قابلیت دسترسی محقق نشود امکان تبدیل گفتمان به تصور اجتماعی و تثبیت معنای گفتمان در جامعه منتفی می شود. در نتیجه در شرایطی که کردارهای زبانی تولید شده در دستگاههای رسمی فرهنگی با گفتمان رسمی هم خوانی نداشته و در حال باز تولید کردارهای زبانی گفتمان های رقیب می باشند، گفتمانی که در دسترس عموم قرار می گیرد و به تبع آن، قابلیت اعتبار نیز زبانی گفتمان رقیب خواهد بود. در این شرایط نقش کردارهای غیر زبانی از قبیل توقیف، سانسور، پیدا می کند، گفتمان رقیب خواهد بود. در این شرایط نقش کردارهای غیر زبانی از قبیل توقیف، سانسور، زندانی کردن، برخورد فیزیکی در حفظ گفتمان افزایش می باید. به این ترتیب نوعی ناهم خوانی میان زندانی کردن، برخورد فیزیکی در حفظ گفتمان افزایش می باید. به این ترتیب نوعی ناهم خوانی میان

<sup>1.</sup> Logic of difference.

<sup>2.</sup> Chain of equivalence.

کردارهای زبانی و غیر زبانی گفتمان پدیدار می شود. در حالی که به دلیل استقلال نسبی دستگاه رسمی فرهنگی، کردارهای زبانی گفتمان، تولید و باز تولید نمی شود و در دسترس عموم قرار نمی گیرد، از کردارهای غیر زبانی برای حفظ هژمونی گفتمان استفاده می شود.

در نتیجه افزایش استفاده از کردارهای غیر زبانی برای حفظ هژمونی گفتمان، دو اتفاق جدی رخ می دهد: از یک سو همان طور که لاکلا و موف به آن اشاره کردهاند رابطه خصمانه گفتمان حاکم با گفتمانهای رقیب بیشتر می شود. هر چه خصومت گفتمان حاکم با گفتمان رقیب بیشتر می شود آن گفتمان برجسته تر و قوی تر می شود. با قوی تر شدن گفتمان رقیب، گفتمان حاکم مجبور به نشان دادن خصومت بیشتری می شود و این روند شاید در نهایت به هژمونیک شدن گفتمان رقیب مجبور به نشان دادن خصومت بیشتری می شود و این روند شاید در نهایت به هژمونیک شدن گفتمان رقیب و فروپاشی گفتمان حاکم بینجامد. رد پای چنین فرایندی در انقلاب اسلامی نیز قابل مشاهده است که در آن گفتمانهای متخاصم با حکومت پهلوی نیز در بدو شکل گیری شان خواستار تعدیل و اصلاحات محدودی در نظام حاکم بودند، اما هر چه خصومت گفتمان سلطنتی پهلوی با این گفتمانها بیشتر شد خواستههای گفتمانهای مذکور نیز جدی تر و بنیادی تر شد تا اینکه حدوداً از ۱۳۵۶ به بعد به تدریج سامان دهنده هویت گفتمانهای مستقل و قدرتمندی شد و برای از بین بردن نظام پهلوی حاکم محکم تر به میدان آمد.

از سوی دیگر، استفاده هر چه بیشتر از کردارهای غیر زبانی به معنای ناتوانی گفتمان در پاسخ گویی به مطالبات جمعی است. مفهوم مطالبه در شکل گیری و تثبیت گفتمانها نقش کلیدی دارد. بـر مبنای تئوری لاکلا و مـوف، مطالبه به منزله صورت ابتدایی ساخت پیوند اجتماعی است. بر مبنای این تئوری دو نوع مطالبه و جـود دارد؛ در نـوع اول مطالبه، شکافی در سطح جامعه مشاهده نمی شود و «مراجع ذی ربط» صلاحیت رسیدگی به مطالبات جزئی و منفرد گروههای مختلف جامعه را دارند. در این شرایط، گفتمان در وضعیت هژمونیک قـرار دارد. اما در نـوع دوم مطالبه «مراجع ذی ربط» مشروعیت خود را برای تصمیم گیری در مـورد درخواسـتها از دست داده و گـروههای مختلف خارج از قدرت نیز این حق را برای خود قائل هستند که درخواست داشته باشد. این نـوع اصـلی تـرین عامـل شکل گیـری گفتمان «انقلابی» سـال ۵۷ در ایـران اسـت کـه منجـر بـه ایجـاد یـک مطالبـه محـوری در بـین خرده گفتمان های خارج از قدرت گفتمان حاکم شده است. در این دوره، شکافی درون جامعه ایجاد شـد و بـه تـدریج مطالبات شکل آنتاگونیستی به خود گرفت و نظام شاهنشاهی با وجود اعمال برخی اصلاحات نتوانسـت قـدرت خـود را باز یابد. بنابراین استفاده زیاد از کردارهای غیر زبانی برای حفظ هژمونی گفتمانی در نهایـت بـه معنـای نـاتوانی از پاسخ گویی به مطالبات اجتماعی خواهد بود که می تواند باعث فروپاشی کل گفتمان شود.

### منابع و مآخذ

اشتریان، کیومرث، ۱۳۹۱، (مقدمه ای بر روش) سیاست گذاری فرهنگی، تهران، جامعه شناسان.

ريال جامع علوم الثالي

۲. بنیانیان، حسن، ۱۳۸۷، فرهنگ در مدیریت توسعه اسلامی، تهران، سوره مهر.

- ۳. بیانات مقام معظم رهبری در دیدار با اعضای شورای عالی انقلاب فرهنگی، ۱۳۹۲ قابل دسترسی در پایگاه
  اینترنتی به نشانی: www.khamenei.ir
  - ٤. تاجيك، محمدرضا، ١٣٨٣، گفتمان، پاد گفتمان و سياست، مؤسسه توسعه علوم انساني، تهران، بينا.
    - ٥. تقوى، سيدرضا، ١٣٨٥، تأملات فرهنگى، تهران، نشر نخيل.
- جعفری، علی، ۱۳۹۳، آسیب شناسی بازنمایی دفاع مقدس در سریالهای تلوزیونی، تهران، دفتر مطالعات راهبردی فرهنگ.
- ۷. حاجیانی، ابراهیم، ۱۳۸۹، سیاست فرهنگی، تهران، پژوهشکده تحقیقات استراتژیک مجمع تشخیص مصلحت نظام.
- ۸ حسین زاده، محمدعلی، ۱۳۸۳، گفتمانهای حاکم بر دولتهای بعد از انقلاب در جمهوری اسلامی، تهران،
  مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- ۹. حسین لی، رسول و مسعود کو ثری، ۱۳۸۱، اصول و مبانی سیاست فرهنگی در جمهوری اسلامی ایران،
  تهران، نشر آن.
  - ١٠. حسيني زاده، محمدعلي، ١٣٨٣، «نظريه گفتمان و تحليل سياسي»، فصلنامه علوم سياسي، سال هفتم، شماره ٢٨.
    - حقیقت، سید صادق، ۱۳۸۷، روش شناسی علوم سیاسی، قم، انتشارات دانشگاه مفید.
- ۱۲. دایک، تون آدریانوس فان، ۱۳۸۲، *مطالعاتی در تحلیل گفتمان*، تهران، مرکز مطالعات و تحقیقات رسانهها.
- ۱۳. رضایی، محمد، ۱۳۸۷، ناسازه های گفتمانی مدرسه: تحلیلی از زندگی روز مره دانش آموزی، تهران، انتشارات جامعه و فرهنگ.
  - ۱٤. رضائیان، علی، ۱۳۷۹، *مبانی سازمان و مدیریت*، تهران، سمت، چ اول.
- ۱۵. سعید، بابی، ۱۳۷۹، «هراس بنیادین: اروپا مداری و ظهور اسلام گرایی»، ترجمه غلامرضا جمشیدیها و موسی عنبری، تهران، انتشارات دانشگاه تهران.
- ۱٦. سلطانی، سیدعلی اصغر، ۱۳۸۳، «تحلیل گفتمان به مثابه نظریه و روش»، فصلنامه علوم سیاسی، سال هفتم، شماره ۲۸.
- ۱۷. سلطانی، علی اصغر، ۱۳۸۶، *قدرت گفتمان و زبان؛ ساز و کارهای جریان قدرت در جمهوری اسلامی ایران،* تهران، نشر نی.
- ۱۸. سند اصول سیاست فرهنگی، ۱۳۷۲، شورای عالی انقلاب فرهنگی قابل دسترسی در پایگاه اینترنتی به نشانی: www.sccr.ir

- ۱۴۲ 🗖 فصلنامه علمی ـ پژوهشی انقلاب اسلامی، س ۱۲، بهار ۹۴، ش ۴۰
- 19. شریفزاده، فتاح و دیگران، ۱۳۹۲، «موانع اجرای سیاستهای فرهنگی کشور طی برنامههای اول تا چهارم توسعه: بررسی تجربیات مدیران فرهنگی» اندیشه صدیریت راهبردی، سال هفتم، شماره اول، بهار و تابستان ۱۳۹۲، شماره یالی ۱۳.
- ۲۰. صالحی امیری، سیدرضا و امیر عظیمی دولت آبادی، ۱۳۸۸، مبانی سیاستگذاری و برنامه ریسزی فرهنگی،
  تهران، پژوهشکده تحقیقات استراتژیک.
- ۲۱. صدیق سروستانی، رحمت الله و قاسم زائری، ۱۳۸۹، «بررسی گفتمانهای فرهنگی پسا انقلابی و روندهای چهارگانه مؤثر بر سیاست فرهنگی در جمهوری اسلامی»، پژوهشنامه بهار، شماره ۵٤.
- ۲۲. طباطبایی، مرجان، ۱۳۸۹، مطالعه توصیفی گفتمان فمینیستی فعالان سیاسی ــ اجتماعی، دانشگاه تربیت مـــدرس، پایاننامه کارشناسی ارشد.
- ۲۳. علوی تبار، علیرضا و همکاران، ۱۳۸۱، «در آمدی بر سیاست گذاری و برنامه ریزی فرهنگی»، بر*نامه رینزی* و فرهنگ، نسخه شماره ۲۳.
  - ٢٤. فركلاف، نورمن، ١٣٧٩، تحليل انتقادي گفتمان، گروه مترجمان، تهران، دفتر مطالعات و توسعه رسانهها.
    - ۲۵. قاضیان، حسین، ۱۳۸۲، سیاستگذاری و فرهنگ در ایران امروز، مرکز باز شناسی اسلام و ایران، تهران.
- ۲٦. کاشی، غلامرضا، ۱۳۷۹، *جادوی گفتار؛ ذهنیت فرهنگی و نظام معانی درانتخابات دوم خرداد*، تهران، مؤسسه فرهنگی آینده پویان.
- ۲۷. کاظمی، عباس، ۱۳۸۸، «نقد کتاب ناسازه های گفتمانی مدرسه: تحلیلی از زندگی روزمره دانش آموزی»، به نقل از وبگاه جامعه شناسی و زندگی روزمره در ایران به نشانی: kazemia.persianblog.ir/post/34
- ۲۸. کسرایی، محمدسالار و علی پوزش شیرازی ، ۱۳۸۸، «نظریه گفتمان لاکلا و موف ابزاری کارآمد در فهم و تبیین پدیدههای سیاسی»، فصلنامه سیاست، مجله دانشکده حقوق و علوم سیاسی، دوره ۳۹، شماره ۳.
- ۲۹. کشفی، سید علی و سینا کلهر، ۱۳۹۲، *اولویتهای فرهنگی بر اساس منازعه گفتمانی*، تهران، دفتر مطالعات راهبردی فرهنگ.
- ۳۰. کلیگز، مری، ۱۳۸۵، «ماشینهای ایدئولوژی / آلتوسر و دستگاههای ایدئولوژیک دولتی»، ترجمه ولی زاده، و حید، خردنامه همشهری، شهریور شماره ۲.
- ۳۱. کیوی، ریمون و لوک وان کامپنهود، ۱۳۸٦، روش تحقیق در علوم اجتماعی، ترجمه عبدالحسین نیک گهر، تهران، توتیا.
- ۳۲. لاکلا، ارنستو، ۱۳۸۸، *چرا برساختن یک مردم وظیفه اصلی سیاست رادیکال است*، ترجمه ارض پیما، تهران، رخدادنو.

- ٣٣. لاين، ديويد، ١٣٨١، پسامدرنيته، ترجمه محمدرضا تاجيك، تهران، بقعه.
- ۳٤. مارش، ديويد و جرى استو كر و ديگران، ۱۳۷۸، روش و نظريه در علوم سياسي، ترجمه امير محمد حاجى بوسفى، تهران، يژوهشكده مطالعات راهم دى.
  - ۳۵. مجید، وحید، ۱۳۸۲، سیاستگذاری و فرهنگ در ایران امروز، تهران، مرکز باز شناسی اسلام و ایران.
- ۳۱. مصباح یزدی، محمدتقی، ۱۳۸۹، «سخنرانی در خصوص وضعیت فرهنگی: مشکلات فرهنگی کشور ناشی از نحوه اجراست نه ضعف قانون»، قابل دسترسی در پایگاه اینترنتی: www.jahannews.com.
- ۳۷. مطهری، علی، ۱۳۹۰، «مشکلات ۱۰ سال آینده کشور فرهنگی \_اجتماعی است»، قابل دسترسی در پایگاه اینترنتی: www.entekhab.ir
- ۳۸. مهدوی، محمدصادق، ۱۳۹۲، «مصاحبه در خصوص چالشهای پیش روی سیاستهای فرهنگی جمهوری اسلامی ایران».
  - ۲۹. هوارث، دیوید، ۱۳۷۷، «نظریه گفتمان»، ترجمه سیدعلی اصغر سلطانی، *فصلنامه علومسیاسی*، شماره ۲، پاییز.
    - ۴۰. یورگنسن، م. فیلیپس، ل، ۱۳۸۹، *نظریه و روش در تحلیل گفتمان*، هادی جلیلی، تهران، نشرنی.
- 41. Jurgensen, M and Phillips, 2002, Discourse analysis, London: Sage Publications.
- 42. Laclau, E, 1990, New reflections on the evolution of our time. London: Verso.
- 43. Laclau, E, 2005, On Populist Reason, London: Verso
- 44. Laclau, E. and Mouffe, C, 1985, *Hegemony and Socialist Strategy: Towards a RadicalDemocratic Politics*, London: Verso.
- 45. Anderson, Chris, 2005, "What's the Difference Between Policies and Procedures?", *Bizmanualz*, April 4.
- 46. Cultural Policies in Europe, www.culturalpolicies.net
- 47. Atlas, Caron, Cultural Policy: What Is It, Who Makes It, Why Does It Matter? www. nyfa. org/files\_uploaded/Pages\_65-68. pdf
- 48. Gigi, Bradford, 2000, "Defining Culture and Cultural Policy", *in The Politics of Culture*, ed. Gigi Bradford, Michael Gary, and Glen Wallach, , New York: The New Press for Center for Arts and Culture.
- 49. www.culture.arts.gov.au
- 50. www.en.wikipedia.org/wiki/Cultural\_policy

