مجلة دراسات في اللّغة العربية وآدابها، نصف سنويّة محكّمة، العدد الثاني والعشرون، حريف وشتاء ١٣٩٤هـ.ش/٢٠١٦م صص ٢٧- ٤٨

علم المعاني وإيقاع الشُّعر: جميل وعمر والقَيْسان نموذجًا

الدكتور أحمد دواليي\* محمد جميل قزّو\*\*

### لملخّص:

يصْبو الشَّاعر إلى مخاطبة الشّعور الدَّاحليّ للمتلقِّي، وتحقيق أعلى مستوًى من الإعجاب في نفسه، ولا يتوانى في استغلال طاقات علم المعاني الموسيقيَّة للتّعبير عن المعاني المختلفة؛ فيَذْكر ما كان معروفًا، أو يُضْمر ما كان مجهولًا لإثارة انتباه المتلقِّي و تساؤلاته، وقد يُقدّم، ويؤخّر، ويُعرّف، وينكّر، طلبًا للإيقاع الدَّاخليّ للقصيدة، ويتقافز بإيقاعه سريعًا، أو يتهادى به بطيئًا؛ فيصلُ، ويفصل، ولا يغفل لخطةً عن الخبر والإنشاء، وما فيهما من طاقة تعبيريَّة، أو ما يصاحبهما من ارتفاع في حدّة الإيقاع وانخفاضه. وقد رصد بحثنا أثر علم المعاني في إيقاع شعر الغزل الأمويّ، وما يصاحبه من قيم تعبيريَّة وانخفاضه. وقد رصد بحثنا أثر علم المعاني في إيقاع شعر جميل بثينة وعمر بن أبي ربيعة والقَيْسَيْن: قيس بن ذَريح وقيس بن السمُلوَّح، ومتّخذًا منهم نماذج للدراسة.

ويقف البحث عند بعض الأساليب التي لجأ إليها هؤلاء الشُّعراء، ومنها: الحذف والذِّكر، كحذف حرف أو أكثر لفظًا، وحذف حرف لفظًا وكتابة، وحذف كلمة. وكذلك التَّعريف والتَّنكير، والخـبر والإنشَّاء، وما فيه من إيقاع صاعد، وإيقاع هابط، وإيقاع نبريّ. ثمَّ التَّقديم والتَّاخير وما في معانيه من التَّخصيص، وبيان الحال وإظهار الإنكار، ومفاحأة المتلقّي. ثمَّ الوصل والفصل.

**الكلمات المفتاحيَّة:ا**لحذْف والذّكر، التَّنكير والتَّعريف، التَّقديم والتَّأخير، الوصْل والفصْل.

<sup>\*</sup> أستاذ في قسم اللُّغة العربيَّة، جامعة حلب، حلب، سورية (الكاتب المسؤول).

<sup>\*\*</sup> طالب دكتوراه في قسم اللُّغة العربيَّة، بجامعة حلب، حلب، سورية.

<sup>1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1</sup> هـ. ش = <math>1.0/.1/1 - 1.0/.1 م تاریخ الوصول: 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0/.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.0//.1/1 - 1.

#### المقدِّمة

اشتُهِرَ شعراء الغزل الأموي بجودة أشعارهم ورقّتها؛ لمقدرهم الفنيَّة وبراعتهم الموسيقيَّة. فقد أدركوا حيّدًا أنَّ للتَّراكيب في النّصِّ الأدبيِّ معاني معني معني عليه أدركوا حيّدًا أنَّ للتَّراكيب في النّصِّ الأدبيِّ معاني معنوا إلى توظيفها في أشعارهم توظيفًا معنويًا وموسيقيًا؛ أظهرت جماليَّة خاصَّة؛ لذا فقد تصرفوا بها، وسَعَوْا إلى توظيفها في أشعارهم توظيفًا معنويًا وموسيقيًا؛ فحذفوا منها ما حقُّه الذّكر، واستغلُّوا طاقاتِ اللَّغة الكامنة في التَّعريف والتَّنكير، أو التَّقديم والتَّاخير؛ للتَّحسين اللَّفظي، والتَّزييْن الإيقاعيّ، إضافة إلى إبراز المعاني، كما نوعوا في تراكيبهم، فحاؤوا بالخبر والإنشاء؛ لمناسبة الحالة النَّفسيَّة للذّات المبُدعة.

## الحذف والذِّكْر

من يستقص أحوال البشر يجد أن نفوسهم تشعر بالأنس والمحبّة في حذف بعض الكلام وذكر بعضه الآخر، فرُبَّ تعريض أفصح من تصريح، والحذف «بابٌ دقيق المسلك، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسِّحْر، فإنّك ترى به ترك الذّكر أفصح من الذكر، والصمت أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتم ما تكون بيانًا إذا لم تُبنْ «(۱). وقد ثبت أنَّ العرب تميل إلى الأصوات المتناسبة في أحاديثها، ويفعلون ذلك «لتحقيق عامل الاقتصاد في الجهد العضلي، فمستى تواءم في ذلك الأصوات المتحاورة مخرَجًا وصفة، وسهل نطقها، تحققت لها السلاسة والانسجام «(۱)، ولهم في ذلك طرق شتى.

أ) حذف حرف أو أكثر لفظًا: كثيرةٌ هي الكلمات التي حذف العربُ منها حرفًا منعًا من الْتِقاء سَاكنين، وقد يحذفون أكثر من حرف؛ كما في قول قيس بن ذَرِيح:

وقالوا: اسْلُ عن لُبْنَى فقد كَنْتَ قبلها بخيرٍ فلا تندمْ عليها وطلَّقِ (٣)

فقد ساعد حذف الألف الفارقة، وهمزة الوصل، في قوله: (قالوا: اسْلُ) -وإن كان هذا الحذف أصلًا لقاعدة نحوية صوتية- على تسهيل الإيقاع الموسيقيِّ في الشَّطْر الأوّل وجعله يتقافز سريعًا إلى الأمام، خلافًا لما بعد ذلك، فقد تباطأت نغمته الموسيقيَّة لوفرة حروف المدِّ فيها. ويُحيّل للقارئ أنَّه

<sup>(</sup>١)عبد القاهر الجرحاني، **دلائل الإعجاز**، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢)علي عبد الله علي القرني، أثر الحركات في اللُّغة العربيَّة، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) قيس بن ذُرِيح، **ديوانه**،ص ٨٣.

يقف على تنوين (بخيرٍ)، فإذا وصل إلى كلمة (طلِّقِ)، وميَّزها من سواها، وحد فيها شدَّةً وقوَّةً وبطئًا إيقاعيًا يدلُّ على ما تحمله هذه الكلمة من قسوة القرار، وصعوبة الحال.

ب) حذف حرف لفظًا وكتابة: قد يحذف العرب حرفًا من أوّل المضارع، وهم يفعلون ذلك اختيارًا للأخفِّ على ألسنتهم، والأوْفي لميزان صرْفهم، والأنسب للظرف والحالة النَّفسيَّة للنَّــاطق(١١)، ك ( ــ تُكُرم) و (تُعْطى) و (تُجْبر)، وغير ذلك.

ولأنّه يجوز للشَّاعر ما لا يجوز لغيره، فقد أخذ يحذف كلَّما اقتضت الضَّرورة لتستقيم مع الـوزن العروضي؛ كما في قول جميل بثينة:

فشتى بين قتلي والصّلاح(٢) أريد صلاحها وتُريد قتلي

فالأصلُ أنْ يقول: (شتّان)، وهي أجمل نغمًا، وأحلى وقعًا، من (شتّى) الــــى لم يُوفّــــقْ جميـــل في احتيارها، بيْد أنّ ضرورةً شعريَّةً ألزمته حذف النون، فقال ما قال؛ ليستقيمَ له وزنُ الوافر.

ولم يكنْ جميل لا يُحسن الحذف في كلِّ أوقاته، فالحذْف يحلو في قوله:

وقد قرَّبتْ نضوي: أمصْرَ تُريدُ؟

وما أنْسُ م الأشياء لا أنسَ قولَهـــا ولا قولَها: لولا العيونُ التي تُرى أُتيتُكَ، فاعذرين، فدَتْكَ جُدودُ (٣)

فالحذفُ في (م الأشياء) و(لا أنسَ) حذفٌ جميلٌ، يتسرّب إلى وحدان النّفس، ويقرّ فيها؛ لما فيه من البدْعة، وهو أفضل من الذَّكر؛ لأنَّه يُبقي النَّفس توَّاقةً لالتماس ما فيه من حُسنْن سَبْك وبيان يرافقان إيقاعًا موسيقيًا كاملًا في تفعيلات الطويل، فقد جاء الحشو في (فعولن مفاعيلن فعولن مفاعلن) تامًّا، لا علَّة فيه ولا حواز، مَّمَّا يُتاح لجميل أنْ يلجأ إليه.

ج ) حذف كلمة: قد يحذف الشَّاعر كلمةً إذا لزم الأمر مراعاةً للوزن العروضيّ، أو رغبةً منه في إيمام المعين، ومن ذلك قول محنون ليلي:

لو كانَ تحت فراشها لأقلُّها ما كان أكثر ها لنا وأقلُّها(١) ويبيتُ تحتَ جـوانحي حـبٌ لهـا ضَنَّتُ بنائلها، فقلْتُ لصاحبي:

<sup>(</sup>١) نعيم علويَّة، نحو الصُّوت ونحو المعنى، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) جميل بن معمّر، ديوان جميل بثينة، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٣) جميل بن معمّر، ديوان جميل بثينة، ص ٥٢. النّضو: المهزول من الإبل.

فلئن حذف كلمتَي (سابقًا) و(الآن)، فإنّه لا يُنقص من مقدرة النّصِّ الإبداعيَّة، فلم يجد المتلقِّي فيها ما يُفسد حُسْنَ المعنى وصوابَه، ولا سلامة الوزن وصحّة نظمه، فهو ليس مجرد لُغْز، أو لُعبة يعوِّلُ عليها المجنون بمدف التسلية، وجعل المتلقِّي في عماهة عمّا يقال، بل يلجأ المجنون إلى تقنية الحذف معتمدًا على نباهة المتلقِّي وذكائه في إتمام ما نقص من المعنى، وسدِّ فجوته.

ولا جرم أنَّ الشَّاعر غيرُ معصوم من الخطأ، وحاشا أنْ ندَّعي له العصمة، ولكنْ يبدو لنا أنَّ للمجنون باعًا طويلًا جعله قادرًا على تحسُّس مواطن الجمال وخلقها في نصّه، فتعاطى مع كلماته بهذه الكيفيَّة، فحذف (سابقًا) بعد (أكثرها)، و(الآن) بعد (أقلَها)؛ ليجعل المتلقِّي يسعى دائبًا في طلبها والبحث عنها، وبيان سبب إسقاطها، فإذا دقَّق النظر، وأمعن الفكْر، راق له ما قام به المجنون، ورأى عيانًا ما في ذلك من حُسْنِ يَشفي غليل القلب، ويحقّقُ ما يترجّاه المتلقِّي، كما علم أنَّ قوام الأمر كلِّه في حذف (سابقًا) و(الآن)، وقد وارى حذْفَهما بإيقاع موسيقيٍّ جميل؛ إذ وازن بين (أكثرها) و(أقلّها)، ولعلَّ المقصود من هذا الحذف تسريعُ الزمن، وتقريبُ المسافة بين الجود والحرمان، أو إلحاقُ الشحِّ والانقطاع بالجود واللّقاء؛ لتأنس القلوب بكلام، ظاهرُه فرحٌ وسعادة، وباطنه حزنٌ وعذاب.

ولا شكّ في أنّه لو لم يكن للمجنون الحِذَق، والقدرة المطلوبة، فإنّه سيعمل من حيــــث لا يــــدري على خرْق مواطن الجمال في نصّه، وإسقاطه من ذرْوة سنامه.

إنّ اللُّغة العربيّة غنيّة بمفرداتها وأساليبها، وقد امتازت بحيويّتها، وما زالت، فقد استخدمت كشيرًا من الطّرق للتعبير عن المشاعر والأحاسيس، ولم تكنْ يومًا حامدةً لا تراعي مقامًا أو زمانًا، بل أعطت كلًا حقّه؛ تطول عباراتها وجملها في مواقف الرّضي والسّعادة لتعطي معناهما، وتقصر هذه العبارات إذا لزم الأمر، وتصبح قصيرة ومتلاحقة في مواقف أخرى، ومع ذلك تعطي المعنى كاملًا غير منقوص، وما على العربي إلّا أنْ يعرف طاقاتها الكامنة في أساليبها المختلفة؛ ليدرك قيمتها البلاغيّة والتعبيريّة والموسيقيّة، وإذا استخدمها المبدع في نصّه الأدبي كما يُرجّى لها أنْ تكونَ، طار أدبُه في الأصْقاع، وانتشر، فذكر تُه ألسنة النّاس، وتلقّفته آذاهُم، لأنّها تحدُ فيه الضّالة المنشودة التي بحثتْ عنها في كثير ممّا كتب أو قيلَ، فلم تحدها؛ لذا يحسُّ كلُّ مَن سمع هذا النّصَ بجودته، وتميّزه؛ لاحتضانه الخصائص الأسلوبيّة التي تمنح النّصً الأدبي قيمته الفنيّة؛ كالحذْف في قول قيس بن ذَريح:

وإيّاي هذا إنْ نأتْ لِيَ نافعُ(١)

أليست لُبيني تحت سقف يُكنّها

فقد حذف المضاف إليه في قوله: (تحت سقف)، أيْ: سقف بيت، ولعلَّه فَعل ذلك للتعميم، فهـو لا يريد أنْ يبيِّنَ للآخرين أيَّ بيت جمعهما تحت سقفه، خوفًا على منَّ فيه.

وقد يحذفُ الشَّاعر كلمةً لدلالة المقام عليها؛ كما في قول مجنون ليلي:

ولا قبلَها إنسيَّةٌ حيثُ حلَّتِ فلا القلبُ ينساها ولا العينُ مَلَّت(٢) حلفْتُ لها بالله ما حلَّ بعدَها أقامتْ بأعلى شُعبةِ من فؤاده

لا يستوي مَنْ لوَّحَ لِسرْبِ طيْرِ علا في السّماء وارتفع، فتحاوزَه دونما تفرُّق، ومنْ هـش بعصاه على قطيع غنم فسيطر عليه، ووجَّهه إنْ شاء ذات اليمين وإنْ شاء ذات الشّمال، وكذلك حال الشّاعر المبدع. فإنه إذا عرف أساليب لغته، وأتقن ما حَفي من دقائق تفاصيلها، استطاع أنْ يسيطر عليها، ويتلاعب بمعانيها، وإيقاع كلماتما ذكرًا وحذفًا، ويوجّه الموسيقا فيها كيفما يشاء؛ ليزيد من قوّة التَّأثير في المتلقّي، فهو لا يستوي مع مَنْ لم يعرف ذلك، ولم يُوفَقْ إلى إتقان ما حفي. ونرى المجنون فيما سبق يوجّه موسيقا كلماته في حدمة قافية أبياته، فقدم (العين) وأخر (مَلّت)، وحذف منها شبه الجملة (من البكاء).

ولنْ يتم للشّاعر أسْر العين والأذن والفكر ما لمْ يعرف جيّدًا كيف يوحّد بين مختلف العناصر في النّصِّ الشّعريّ، فيتلاحمُ لديْه كلُّ ما في النّصِّ من عناصر صوتيَّة موسيقيَّة ومعنويَّة (٢)، فيحذف كلمة ليركّز على ما يماثلها، و «كثيرًا ما كانتْ صور الحذف تدلُّ على التوتُّر النَّفسيّ؛ لما تُحدثه من توتُّر إيقاعيّ، ولا سيّما إذا رافقه حوِّ من الغموض والإهمام؛ إذ يدلُّ عندئذ على اضطراب نفسيِّ، وانفعال وحدايً يصاحبه تلعثمٌ وقلقٌ في تلوين العبارة الشّعريّة» (٤). وعلى الرُّغْم من أنّه يُسْهم في حلق قيم إيقاعيّة قصيرة ومتلاحقة تُسرع سَيْر النَّغم الموسيقيِّ في الأبيات، إلّا أنّه يحيط النّص هالة من الغموض والإهمام، تحمل المتلقي على التَريّثِ قليلًا لمعرفة ما حَذف، وما لم يَحذف، وماذا قصد، وإلام أشار جميل في قوله:

<sup>(</sup>۱) قيس بن ذَرِيح، **ديوانه**،ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) قيس بن الملوّح، ديوان مجنون ليلي، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عبد الفتاح صالح نافع، الموسيقا في النَّصِّ الشعري، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) ابتسام حمدان، الأسس الجماليَّة للإيقاع البلاغي في العصر العباسي، ص ٢٢١.

بَيْنَا حَبِالٌ ذَاتُ عِفْدَ لَبَثْنَةَ فعُدُنْا كَأَنَّا لَم يكنْ بيننا هوًى وقالوا: نراها يا جميل تبدّلتْ

أُتيحَ لها بعضُ الغُواةِ فحلَها وصار الذي حلَّ الجِبالَ هُوَّى لها وغيَّرها الواشي، فقلتُ: لعلَّها (١)

فحذفُ الخبر في البيت النَّالث يُطلق العنان لخيال المتلقّي، ويحمله على أنْ يسأل نفسه أسئلة كثيرةً، فلعلَّها تعود إليه، أو لعلَّها تصدُّ كلام الوشاة، أو لعلَّها تصدُّقهم فيما يقولون، أو لعلَّها حُنَّتْ، أو تظاهرتْ بالجنون... طوفانٌ من الأسئلة يشغل بال كلِّ مَنْ يسمعه، ولئنْ كان هذا الإيقاع حسنًا يُسْهم في إيلاج المتلقّي إلى عالم النَّصِّ الدَّاحليّ، فإنَّه يصرِفه عن إيقاع القافية، ويشغله عنها.

ومثله قول مجنون ليلي:

وما بذلَتْ لي منْ نــوالِ وإنْ قلّــا مُودَّتُها عندي وإنْ زعمتُ أنْ لا(٢) أَلَا حَبِّذا أَطِلالُ لِيلَى على البِلْي فَمَا يَتِمَادي العَهْدُ إِلَّا تِحَـدُدَتُ

لقد أسلفنا القولَ: إنَّ العرب تنوِّع في كلامها، فتذكر في مقامٍ وتوجز في مقامٍ آخر فتحذف، ويبغي الشَّاعر من وراء الإطالة أو الإيجاز جعلَ السَّياق المعنويِّ للأبيات متلائمًا مع السَّياق الموسيقيّ لها. والشَّاعر هنا يعوِّل كثيرًا على الحذف؛ ليكسبَ إيقاعه خفَّةً ولطافةً، ولأنّه لا يختلف الحذف في مهامه عن الذّكر، فإنّه يعبِّر عن حالة نفسيَّة، قد تكون حزنًا وألمًا جعلا الشَّاعر في ضيقٍ من العيش وضنك، وقد تكون خوفًا وحذرًا، لكيلا يعرف أحدُّ المعنى المقصود، وإلّا ظهر أمر الشَّاعر، واكْتُشف سرّه، وفي كلا الحالتين يقوّي ثقة المتلقِّي بمبدع النَّصَّ، ويجدِّد نشاطه، فيندفع إلى التَّقصي، واستكشاف كنْه المعنى.

فضلاً عن القيمة التعبيريَّة للحذف فإنَّ له شأنًا آخر مع الإيقاع، يتجلَّى في تخليص الكلام من حرف، أو اثنين، أو أكثر، حفاظًا على التَّنغيم الصَّوتيِّ والتماثل الإيقاعي؛ كما في قول المجنون: (وإنْ زعمتْ أنْ لا)، فموقعُها في النَّفس حسَنٌ، ولكنّه لم يُوفَّقْ في حذفه كلَّ التوفيق؛ لأنَّه أدركَ غايته في الحفاظ على المعاني، وفي جعْلها واضحةً في ذهن المتلقِّي، فنزعمتْ أنْ لا) كلامٌ تامٌ إيقاعُه، ناقصٌ معناه، فلا يدري المتلقِّي ما المقصودُ به، أتزْعم ليلي أنَّ المجنون

<sup>(</sup>١) جميل بن معمَّر، ديوان جميل بثينة، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) قيس بن الملوّع، ديوان مجنون ليلي، ص ١٨٣.

لن يجدِّدَ عهد الوصل، أم أنَّها لن ترضى بوصله بعد القطيعة، أم أنَّها أخذت ْ عهدًا على نفسها ألَّا تجدِّدَ عهدَها معه، فهو كلامٌ يثير الشكَّ، ويحمل معنيين متقابلين هما:

- تجديدُ جميل ميثاقَ عهده.
- عدم تجديدها العهد؛ لتشكيكها في صدَّق كلامه.

إنَّ البلاغة أمرُها عجيبٌ، تارةً تكونُ بالحذف والإيجاز، وتارةً تكونُ في الله كر والإطناب، وإنَّ أمرَها لمحيرٌ حقًا، وإذا علم المبدع أنَّ الذِّكر يؤدِّي أهدافًا معنويَّةً وموسيقيَّةً فإنَّه لا يستطيع الحذْفَ والإتيانَ به، بلْ يُطيل في كلامه، فيذكر. ومهما يكنْ من أمر، فإنَّ الذّكر في الشعر كثيرٌ جدًا، ومحالٌ أنْ نُحيط به، بَيْد أنّنا نوجز، فنقول: للذِّكر أهدافٌ متنوعة، كالتلذّذ بالاسم المذكور، في مشل قول قيس بن ذَريح:

عِيدَ قيسٌ من حبِّ لُبْنِي، ولُبْنِي داءُ قَلِيسٍ، والحِلْبُ داءٌ شَلِيدُ وَإِذَا عِلَاءً لَا أَرِي مَلْ أُرِيلًا (١) وإذا عِلَاءً للعَوائِلَةُ يُومِّلًا قالتْ العِينُ: لا أَرى مَلْ أُريلُهُ (١)

فهو يتدرَّج بإيقاع بيته ومعانيه؛ ليظهرَ العلاقة الجدليَّة بين حبِّه ومعاناته، ويكشفَ عـن السَّـبب المنطقيِّ لتلك العلاقة، فهو يحبُّ، والحبُّ داؤه، ولبني هي الدَّاءُ والــدَّواء؛ فهــي الــدَّاء إنْ قطعــتُ وهجرتْ، وهي الدَّواء إنْ حنّتْ فوصلتْ، وكلّما لاح لقيس أملٌ تبدَّدَ قبل تحقّقه.

وقد تغدو المحبوبةُ بمترلة الأنفاس، ويجري حبُّها في القلب مجرى الدَّم في الوريد. يقول جميل بثينة: وأوَّلُ مِا قِادَ المُاوِدَّةَ بينَنا بواد بغيض يا بُشينَ سبابُ وقلْتُ لها قولًا فجاءتْ بمثله لكلِّ كلامٍ يَا بُشينَ جوابُ(٢)

ريا جامع علوم الثاني

فجميلٌ لا يستغني عن بثينة، لا في حلمه ولا في يقظته، وهو يعيد ذكْر اسمها تأكيدًا منه على شدّة تعلّقه بها، ممّا يفرِّغُ شُحنة عاطفيَّةً لا زالتْ تجيش بها أنفاسه. ويُلاحظ المتلقّي من تكرار (يا بثينة) التذلّلُ وطلبَ الاسترحام، عسى أنْ يحنَّ قلبُها، فتعفو عنه، وتصفح.

ثانيًا: التَّعريف والتَّنكير:

<sup>(</sup>١) قيس بن ذُرِيح، **ديوانه**،ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) جميل بن معمر، **ديوان جميل بثينة**، ص ٢٨.

ينوِّعُ الشُّعراء في استخدام الأساليب، فمن وصلٍ وفصلٍ، إلى ذكْرٍ وحذف، إلى تعريف وتنكـــير. ويُعدُّ الأخير لونًا جميلًا من ألوان التَّنغيم الموسيقيّ.

وليست القضيَّة هوًى يشتهيه المبدع، فيعرِّف متى شاءَ وينكِّر متى شاء، وإنّما هي البلاغة، والمقدرة الموسيقيَّة. فالتَّنكير في هذا الموطن يزيد الإيقاع حُسنًا وجمالًا؛ إذْ يُطلق مجرى الصّوت فيجعلُه مفتوحًا لا تحدّه قيود، وإذا بدا التَّنوين زيادةً في النطق فهو يشبه النون السَّاكنة، وله تأثيره في الوزن؛ إذ يتممُّ ويحافظ عليه، كما يُسهِم التَّنكيرُ في إغناء الإيقاع الشعريِّ من جانبين: الأوّل منهما: إيحائيٌّ معنويٌّ يضفي على الكلمة نوعًا من الغموض والإبحام، والثَّاني منهما: مادِّيٌّ صوتيٌّ يتجلَّى في التَّنوين الذي يترك ترجيعًا صوتيًّا يرفع من وتيرة الإيقاع(١).

وللتنكير وقعٌ حاصٌ في قول محنون ليلي:

فيا ساكني أكناف نخلة كلُّكُمُ أظلُّ غريبَ الدّار في أرضِ عامرٍ فلا حير في الدنيا إذا أنتَ لم تَـزُرْ

إلى القلب من أحلِ الحبيبِ حَبيبُ أَلَّ مُهجورٍ هناك غريبُ حبيبً ولم يطرَبُ إليكَ حبيبُ(٢)

تتميَّز (حبيبُ، غريبُ، حبيبًا)، ولا سيّما الأخيرة، بإيقاعٍ صوتٍّ يميِّزها عمَّا سواها، والسرُّ في ذلك أنَّ الفؤاد لا يُنكر ما في أبيات المجنون من تعميمٍ أو إبحام «يوقِّعُ السَّامع في حيرةٍ وتفكّرٍ واستعظامٍ لما قرع سمعه، فلا تزالُ نفسه تترع إليه، وتشتاق إلى معرفته والاطّلاع على كنه حقيقته»(٣)، فإذا تمّ الكلام، وعرف المتلقّي المقصود منه، كان تأثيرُه في النَّفس أبلغ.

ويقول قيس بن ذُرِيح:

ماتـــتْ لُبيْـــنى فموتُهـــا مـــوتي وسوف أبكــي بكــاءَ مكتئــب

هلْ تنفعَنْ حسْرةٌ على الفوْتِ قضى حياةً وجدًا على ميْتِ

<sup>(</sup>١) ينظر: ابتسام حمدان، الأسس الجماليَّة للإيقاع البلاغي في العصر العباسي، ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٢)قيس بن الملوّ ح، ديوان مجنون ليلي، ص٤٤.

<sup>(</sup>٣)يحيى بن حمزة العلوي، الطراز "المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز"، ص ٧٨.

<sup>(</sup>٤) قيس بن ذَرِيح، **ديوانه**،ص ٣٥.

فنكَّرَ (حسرةٌ، حياةً، وحدًا)، فعمَّ معناها واتسع، ممّا حدا بالمتلقِّي إلى أنْ يتبيَّنَ ما تخفيه، وإذا اشتدً ذهنه في طلب المقصود تبيَّنَ له أنَّ التَّنوينَ في هذه الكلمات عوَضٌ عن كلمة محذوفة، وهي (الإنسان)، فلا ينفع الميّتَ حسرةُ الإنسان، ولا ينفع شوقَ المحبِّ وَحْدُه، فيعرف المتلقِّي وقْتئذٍ معنى ما نكَّره المجنون، وتتحوَّلُ ظنونه إلى يقين، فيُسرَّ، ويرضى بما حصّلت نفسه.

وإذا كان التذوّق الجمالي «هو الإحساس بالجمال، والقدرة على تمييزه، وتختلف هذه المقدرة مــن متلقً إلى آخر حسب ثقافة كلِّ واحدٍ وتجاربه الفنيَّة، وخبرته الحياتيَّة»(١)؛ فإنَّ المتلقِّي يختلــف تذوُّقــه لقول مجنون ليلي:

لأنشفه حررٌ لها ولهيب والمنتفية والربيح لم يُسمَع لهُن هُبوب (٢)

وكَمْ زفرة لي لو على البحرِ أشرقَتْ ولو أنَّ ما بي بالحصا فَلَقَ الحصا

فلو أشرقتْ زَفَراتُهُ على بحر متلاطم الأمواج لَجَفَّ ماؤه من شدَّة لهيبها، بل لو أصاب الصخورَ الصَّمَّاء ما أصابه لانفلقت من شُدَّة ما به. وقد عرَّفَ المجنون (الحصا) مرَّتَيْنِ تمويلًا وتعظيمًا لما يلاقيه، ونراه قد نجح في توجيه موسيقا كلماته للتعبير عن مكنونات نفسه.

### ثالثًا: الخبر والإنشاء:

يلوِّنُ كُلُّ شاعرٍ إيقاعَ أبياتِه بأسلوبه الخاصّ؛ فمنهم من أحبَّ علم البديع، فصرَّعَ وجانس، وحاءت موسيقا أبياته رنَّانة، ومنهم من فضَّلَ علم المعاني ومالَ إليه، موقنًا أنَّه يشير المتلقِّي ويحرِّكُ عواطفه ومشاعره، فاعتمد عليه.

وما من شكً في أنَّ نبرة المتكلِّمِ عندما يسرد خبرًا تختلف عنها عندما يأمر وينهى، فهناك إيقاعً هادئٌ ومنساب، وهنا إيقاعٌ عنيف؛ لارتفاع حدَّة صوته. ومن العلاقة الجدليَّة بين الخبر والإنشاء نحسُّ في الأبيات إيقاعًا قد يكون صاعدًا، أو هابطًا، أو نَبْريًا، أو سوى ذلك (٣).

أ) الإيقاع الصَّاعد: نجد لهذا النوع أمثلةً كثيرة، منها قول عمر بن أبي ربيعة:
 طربْت وطاوعْت الوشاة وبينت شمائل من وَجْدِ ففيم التجرُّمُ (١)

<sup>(</sup>١) محمّد عزّام، بنية الشعر الجديد، ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢)قيس بن الملوّح، ديوان مجنون ليلي، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) للتوسع ينظر: ابتسام حمدان، الأسس الجماليَّة للإيقاع البلاغي في العصر العباسي، ص ١٨٦ وما بعدها.

فكلماتُه متماسكةٌ، يأخذ بعضها برقاب بعض، ليس فيها من التّنافر شيءٌ، يتدفّق النغم الموسيقيُّ فيها من كلمة إلى أخرى، متدرّجًا من الهدوء (طربت، طاوعَت، بيّنت، شمائل، وَجْد)، ولا زال يرتفع شيئًا فشيئًا وصولًا إلى القمّة في قوله: (ففيمَ التّجرُّم). ويرجع سببُ ذلك إلى الجملة الاستفهاميَّة السيّ تتضمَّنُ معنى الاستنكار، فأنتَ من بدأ صاحبه باللّوم والعتاب، وأنتَ الذي سمعتَ كلام الوشاة، فلسمَ تشتكي من هجري؟ ألسْت المذنبَ أولًا؟ أقبلْ فأخبرْني بما فعلتُ، أو انتظر منّي قطيعةً لا صلة بعدها. ومثله قولُ جميل بثينة:

ئله فول جميل بثينة: يقولونَ: حاهدْ يا جميلُ بغَـــزوةٍ

وأيُّ جهاد غيرَهُنَّ أريدُ(٢)

أُسائلكم: هل يقتلُ الرَّجُلَ الحُـبُّ

فقد بدأ الإيقاعُ هادئًا مع الجملة الخبريَّة المسندة إلى ضمير الغائب، ثمّ ارتفعت حدّة الإيقاع، واستقرَّ ارتفاعُها (جاهد، يا جميلُ، أيُّ جهاد)، فلا شيءَ ينفع مع جميل، لا التَّرغيب ولا التَرهيب، عقيدتُه مرتبطةٌ بالنساء، ومتعلِّقة بحبِّ إحداهن، إنْ صَلُحَتْ صَلُحَ حالُه معها، وإنْ فسدَت فسدَ حالُه معها، وهو راضٍ في جهاده بالحبِّ، مطمئن إليه، لا يبغي عنه بديلًا. ولعلَّ الرسم الآتي يوضّح الإيقاع في المثالين السَّابقين:

جاهِدْ، وأيُّ جهاد 🔻 يقولون ....

> ففيمَ التَّجرُّمُ طرِبْتَ وطاوَعْتَ...

> > ب) الإيقاع الهابط: ومنه قول بحنون ليلي:

أَلَا أَيُّهِـا النُّـوَّامُ ويَحَكُــمُ هَبُّــوا

فقالوا: نعم حتّى يَــرُضَّ عظامَــه ويتركَهُ حــيرانَ لــيس لــه لــبُّ

<sup>(</sup>١)عمر بن أبي ربيعة، شرح ديوانه، ص ٢١٤-٢١٥. طربت: الطَّرَبُ: خِفَةٌ من حزن أو فرح. الشمائل: الطِّباع. الجُوْم: الذنب.

<sup>(</sup>٢) جميل بن معمّر، **ديوان جميل بثينة**، ص ٦٨.

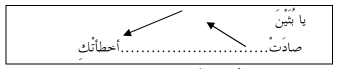
# فيا بعلَ ليلي كيف يُحمع شملُنا لديَّ وفيما بيننا شُبَّت الحربُ(١)

إن الناظر في قوله: (ألا أيها النوام ويُحكُم هُبُوا) يجدُه ذا إيقاع مرتفع، فيه عنف وقوق، فكلُه إنشاء، ويزيدُ من قوق إيقاعه التَضعيف، وصيغُ المبالغة، ولا يلبثُ أَنْ يهداً شيئًا فشيئًا. وعلى الرّغْم من الاستفهام في قوله (أسائلكم هلْ يقتل الرحلَ الحبُّ؟) فإنّه ذو إيقاع أهدأُ من سابقه، ففيه لَطافةٌ ولين ورقّة، ثمّ هدأت موسيقاه في البيت الثاني، وكأنَّ الشَّاعر به مَسٌّ من الشَّياطين، أو ضرْبٌ من الجنون، دعاه إلى إيقاظ قومه بهذه الطّريقة المُفْزعة، ثمَّ ما لبثَ أنْ هدأ رَوْعُه، وزالت ْحَيْرُتُه، عندما تبينَ له أنَّ غيره قد يُحسُّ بما يمرُّ به، فشعرَ بإنسانيَّته، فهو إنسانٌ مثلهم، يحبُّ كما يحبون، ويحنُّ إلى ما يَحتُون إليه، ولكنّه يتألَّم أكثرَ ثمّا يتألمون. وأمَّا الإيقاع في هذا النّوع فيمثّله الرّسم الآتي:

ج) الإيقاع النَّبْرِيِّ: وفيه نوعان: نبرُ شدَّة وارتفاع، ونبرُ هـدوءٍ وانخفـاض. فنـبر الشِّـدَّة والارتفاع موجودٌ في قول جميل بثينة:

صادتْ فؤادي يا بُشينَ حبالُكُم يوم الحَجُون وأخطأتْك حبائلي(٢)

فقد بدأت الموسيقا فيه هادئةً في (صادت)، ثمّ ارتفعت في (يا بُثينَ)، ثمّ عادت إلى المستوى الله بدأت به في قوله: (أخطأتك)، وهكذا بقيت النغمة في صعودها وهبوطها منسجمةً مع المعهى، فإذا انتهى المعنى هبط الصوت وأشعر بانتهائه، وإذا كان للمعنى بقيّة صَعِدَ الصوت وأشعر السّامع بوجوب انتظار البقيّة، وما ارتفع عند (يا بُثينَ) إلّا لما تثيره في نفس جميلٍ من ذكريات، وما تحرّكه في قلبه من عواطف. ولعل الرّسم الآتي يبيّن ما قصدناه:



وأمَّا نبر الهدوء والانخفاض فنجده في قول قيْس بن ذَرِيح:

ويا حسرتا ماذا يُغلُغلُ في القلب(١)

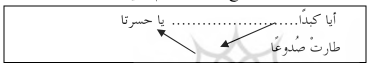
أَيَا كَبِدًا طارتْ صُــدوعًا نوافـــذًا

<sup>(</sup>١) قيس بن الملوّح، ديوان مجنون ليلي،ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) جميل بن معمّر، ديوان جميل بثينة، الحُجون: حبل بأعلى مكة.

إنَّ الموسيقا في قول قيس تابعة للمعاني، تتغيّر بتغيَّرها، وتتبدّل بتبدُّلها، فإذا كانت المعاني آمنة مطمئنة استقرّت معها الموسيقا، وسارت بخطِّ يساويها، وإذا كانت المعاني قاسية مضْطربة اضطربت معها الموسيقا وسارت في خطِّ متفاوت، صعودًا وهبوطًا. ولهذا نجد الموسيقا في البحر الواحد تتغيَّر من بيت إلى آخر، بل من شطر لأخيه، ومن يقرأ بيت قيس السّابق يجد الإيقاع قد بدأ فيه قويًا ومرتفعًا يدلُّ على خوف دفين، وقلق نفسيٍّ عنده، ولا تلبث أن تتغيَّر الحال بعد ذلك، فأبدلت بخوفها أمنًا واستقرارًا، وصارت تتفاوت في البيت الواحد.

والحقُّ أنَّ الشَّاعرَ يتصرَّفُ بالوزن الشعريِّ الذي سيقتْ عليه كلماته، ولا يعتمد عليه في كللِّ موسيقاه، بلْ يلجأُ إلى الموسيقا الدَّاحليَّة للأبيات، ويتفنَّن بها أيّما تفنَّن؛ لدفع الملل أو السآمة التي تبعثها الموسيقا الخارجيَّة، وقد أحسن في ذلك وأجاد. ونوضّح ذلك في الرّسم الآتي:



إنّه يعزف نغمة ألحانه على قيثارة النّفْس والرّوح، ويُضفي عليها شيئًا من أحاسيسه ومشاعره، فتصيب قلب المتلقّي بأصناف من الفتنة، وتنفث في رَوْعَة أبياته نغمًا سحريًّا مختلفًا ألوانُه، شدّةً ورخاوة، تارةً في ارتفاع وصعود (أيا كَبِدًا، ويا حسرتا، وماذا يغلغل)، وتارةً في هدوء وهبوط (طارت صدوعًا)، وتُحقِّقُ هذه النّغمةُ في نفس المتلقّي ما يصبو إليه قيسٌ من لذَّة موسيقيَّة، ومتعه في تذوُّق معاني القلق والعواطف الجيّاشة.

وَيُعَدُّ التفاوت بين الخبر والإنشاء المصدر الوحيد الذي يختزل الدَّلالات التي حمَّلها قـيسُّ بيتَــه، وكلَّفَ كِما إيقاعه؛ ليعبِّرَ عن همِّه وقلقه كلَّما ارتفع، ويعبِّرَ عن هدوئه واستقرار نفسه كلَّما هبط.

و لم يكن الشَّعراء يلتزمونَ ما سبق في القصيدة، فقد يأتي إيقاع البيت مستويًا، وكثيرًا ما يسلك الشَّاعر خطًا إيقاعيًا هادئًا إذا كانتْ الجُمَلُ فيه خبريَّةً كلُّها أو إنشائيَّة.

## رابعًا: التَّقديم والتَّأخير:

التَّقديم والتَّأخير لعبةٌ فنَيَّةٌ يلجأ إليها الشَّاعر بطرق شتّى، فتارةً يأتي به على نيَّة التَّأخير؛ كالخبر إذا قُدِّمَ على المبتدأ، والمفعول على فاعله، وتارةً يأتي به ليس على نيَّة التَّأخير؛ كأنْ يعمدَ إلى اسمين يصلح

(١) قيس بن ذَريح، ديوانه، ص ٢٦. الصَّدْع: الفُرْقة.

كلاهما أنْ يكون مبتدأ و حبرًا؛ كـ(زَيْدٌ المنطلقُ)(١). ولا يفعله الشُّعراء عبثًا؛ لأنَّ التَّقديم أو التّأخير لا يأتى بلا معنًى يرافقه، فله أغراضٌ بلاغيَّة، منها:

> أ) التخصيص كقول قيس بن ذريح: عليها سلامُ الله ما هبّـت الصّـبا فلستُ بمُبتــاع وصــالًا بوَصْــلها

وما لاحَ وَهْنًا في دجي اللَّيْل كوكبُ ولستُ بمُفْشِ سِرَّها حينَ أغضــبُ<sup>(٢)</sup>

فمنذ البداية يدُقُّ قيسٌ ناقوسًا ينبُّهُ المتلقِّي؛ لأنَّ التَّقديم والتَّأخير بلا هدف جهلٌ، وضــرْبُ مــن الجنون، فأصل الكلام أنْ يقول: سلامُ الله عليها، ولكنَّ قيسًا بدَّلَ ترتيبَ الكلمات، فقدَّم (عليها) وأحَّرَ (سلامُ الله)، ولا تثريبَ عليه في ذلك؛ فقواعد اللُّغة تسوِّغ له فعل ما قد فعل، ولا سيَّما أنَّ التَّقديم هنا لم يأت عبثًا، بل توحَّى قيسٌ منه تخصيص السَّلام على المحبوبة من دون غيرها، ثمَّ إنَّ ضرورةً موسيقيَّةً اقتضتْ أنْ يتحرَّى قيسٌ ما تحرَّاه، فقدَّمَ (عليها) وأخَّر (سلامُ الله)، ولو لم يفعل ذلك لما تمَّ له شعرٌ، ولا استقام له وزن، ولوقع فيما لا يخفي من البشاعة والشناعة.

ب) ومن الأغراض البلاغيَّة للتَّقديم والتَّأخير بيان الحال وإظهارَ الإنكار؛ كما ورد في قول جميـــل

فيا حُسنَها إذْ يغسلُ الدَّمعُ كُحْلَها عشيَّةَ قالـتْ في العتـاب: قتلتـني فقلْتُ لها: جودي، فقالتْ مجيبــةً:

وإذ هي تُذْري الدَّمْعَ منها الأنامالُ وقتْلى بما قالت هناك تُحاولُ أللْجد منك أم أنت هازلُ (٣)

لأَنّه ليس من شيَم الشَّاعر أنْ يقدِّم، ويؤخّر في كلماته كيفما اتّفق؛ فإنّه يتبوَّأ لها مقامًا يناسبها في كلِّ مرَّة، ففي قول جميل: (أللْجدِّ منك هذا أم أنتَ هازلُ) لفتةٌ لطيفةٌ تستحقُّ أنْ يقف الدَّارسُ عندها، فقد عَدَلَ من (أهذا حدُّ) إلى (أللْجدُّ هذا)، توخَّيًّا للإيقاع، وطلبًا للمعنى؛ ليدلُّ على لجاحة الشَّاعر في أمره، وشدّة استنكار المحبوبة لطلبه، تتساءل: أمنَ المعقول أنْ يكونَ ما قاله جميلٌ جدًّا أم لَعبُّا، وإذا

<sup>(</sup>١)عبد القاهر الجرحاني، **دلائل الإعجا**ز، ص ١٠٦-١٠٧.

<sup>(</sup>٢) قيس بن ذَريح، ديوانه، ص ٢٥. الصّبا: ريح تهب من جهة الشرق. الوَهْن: منتصف الليل. (٣) جميل بن معمّر، **ديوان جميل بثينة،**ص ١٥٤.

وصل المتلقِّي إلى نهاية الشَّطْر علم أنَّ وجهًا من شكوكه قد تحقّق، وتبيَّنَ له تعجُّبُ المحبوبة من طلبه، وشدَّة استنكارها له.

ج) ومن المعاني التي يفيدها التقديم مفاجأة المتلقّي، فالتقديم والتَّأخير ضربٌ من الفنون الكلاميَّة يلجأ إليه أصحابُ الفصاحة والبلاغة، ويبيِّنُ قدرة الشَّاعر على التَّصرُّف في أساليب لغته، وتسخير طاقاتها الموسيقيَّة لخدمة المعاني، وهما يدنوان بالمتلقي من الحقيقة، ويجعلان المعاني حينئذ أكثر دقَّة وصوابًا، إنَّهما يَقوِّيان المعاني، ويساندالها، ويؤكّدالها، إضافةً إلى مفاجأة المتلقّي بما قاله. يقول جميل بثينة:

وشتّانَ ما بينَ الكواكبِ والبدرِ على ألفِ شهْرٍ فُضِّلتْ ليلةُ القدرِ<sup>(١)</sup> هي البدر حسنًا والنّساء كواكب ً لقد فُضّلت حُسنًا على النّاس مثلما

فلو لم يقدِّمْ شبه الجملة (على ألف شهرٍ) لضعُفتْ في النَّفوس قوَّتُها، وصارتْ باهتةً، شأنُها كبقيَّــة المعاني المطروقة، ولكنَّه أراد توكيدَ فضلها، وتمييزَها على ما سواها، فقدَّمها وأحَّر (فُضَّلَتْ ليلةُ القدر).

إنَّ الشَّاعر الحريصَ على استخراج المعاني من أو كارها يقدِّم ما يستوجبه السياق، والذي أغرى على الشَّاعر الحريصَ على استخراج المعاني من أو كارها يقدِّم ما يستوجبه الحال، ويستوجبه المقام، وقيمةٌ موسيقيَّةٌ متمثلةٌ في الحفاظ على التَّنغيم الصَّوتيِّ الذي تلين له القلوب؛ لما يخلِّفُهُ فيها من متعة تتجلَّى في مخالفة ما قد علق في الأذهان، ففاجأه برعلى ألف شهر) ثم أتبعه بروفضلت ليلة القدر)، ولو قال: فُضِّلت ليلة القدر؛ لتمكّن المتلقي من معرفة بقيَّة الكلام، عندها يَبْهَتُ المعنى وإيقاعه في ذهنه.

وقد تكون الغاية من التَّقديم والتَّأخير موسيقيَّة، كما في قول جميل بثينة:

ولا الموتُ فيما قد شَجاها يُريحُهـا يوافي لدى الموتى ضَــريحي ضــريحُها<sup>(۲)</sup> فلا أنا أرجـو أنْ نعـيشَ سـويَّةً ألا ليتنا نَحيـا جميعًـا فـإنْ نَمُـتْ

فلو قدَّم (ضريحُها) على (ضَريحي) لقطع الصِّلةَ بين كلامه والوزن الذي بُني عليه، ومزَّقهـــا كـــلَّ مُمَزَّق، فتتطاير المعاني المرجوَّة، وتتساقط، وتنبَتُّ العلاقةُ بين النَّصِّ ومتلقِّيه؛ لأَنّه يُفقدُهُ ما كان يـــرومُ

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) جميل بن معمَّر، **ديوان جميل بثينة**، ص ٥١.

من متعة موسيقيَّة ومعنويَّة، فبتأخيره (ضريحُها) اكتستْ النَّغمة الموسيقيَّةُ حُلَّةً بِهيَّة؛ لموافقتها القافية ورويَّها، وازدادتُ القيمة المعنويَّةُ وضوحًا في ذهن المتلقِّي، وإلّا فمن الأفضل أنْ يتبَعها بعد الموت كما تبعها قبله، ولكنَّ الأمانيَّ قائمةٌ ما دام جميل حيًّا، فيا ليتَها تلاحقه بعد الموت، فيأباها، أو ترحوه فيرفضُها، وقد أُعجبتْ النَّفوس بموسيقا أبياته لمناسبتها القافية، وانصباب معانيها في القلوب انصبابًا.

ومثلُه قولُ عمر بن أبي ربيعة:

من حبيب شطَّتْ به عنكَ دارُ لو هَاهُ عَن حبِّها الإزدجارُ(١) منع النّوم عينك الإدّكار ولقد ولقد والمسترا لفوادي

يتوخَّى عمر من تقديم (عينَك) على (الادّكار) أمرين، كلاهما غايةٌ في الجمال: أوَّلهما: تبيان ما ألمَّ بعينه من قلق وأرق، وثانيهما: التصريع، وليس الإيقاع هنا سحرًا يخدعُ فيزيغُ الأبصار، فهو أمرٌ حقيقيّ، وإذا تذوَّقَ المتلقِّي ما فيه من قوَّة أو متانة جعله يغلِّبه على كثير من أصحاب البيان.

وقد وُفِّقَ عمر بتقديم المفعول به وتأخير الفاعل في إبراز أحاسيسه الدَّاخليَّة، فاستطاع أنْ يبيِّنَ لنا ما يشعر به من هَمٍّ وتسهيد، وما يعانيه من ألمٍ وحزن ألسًا بقلبه، فكمْ من تذكَّر مَزَّقَ أحاسيسه تمزيقًا، وحعله يتغنَّى بعذابه، وينغِّمُ بموسيقا كلماته، فيصرُّعُ في البيت الأوّل، ولن يفوت هذا إلّا مَن جعل الله على قلوبهم أكنَّة، أو في آذانهم وَقُرًا.

ومثلُ ذلك قوله:

مستهامٌ به من الحُبِّ حسْبُ إنّما يعذُرُ الـمُحبُّ الـمُحبُّ الـمُحبُّ (٢) وكلانا ولــو صَــددْتُ وصَــدَّتُ لو علمْتِ الهوى عَـــذرْتِ، ولكــنْ

فلم يحملُه على ترك الأصل ضرورةُ وزن، ولن يضرَّهُ شيئًا المحافظةُ على ترتيب الجملة، ولكنَّ ما جعله يحيدُ عن ذلك مراعاةُ التَّناسب الصَّوقيُّ للقافية، أو الحالة الموسيقيَّةِ التي تقتضيها حركة السروِيّ، ففعل ما لا بُدَّ منه؛ ليكسبَ رضى محبِّه.

<sup>(</sup>١)عمر بن أبي ربيعة، شرح ديوانه، ص ١٦٤. الإدّكار: التّذكُّر. والإزدِجار: الانتهاء. وقد قُطِعت الهمزتـــان هنـــا لضرورة الوزن.

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق، ص ٤٤٠.

وللكلمات في اللَّغة العربيَّة «مَزِيَّةٌ تجعلها قابلةً للتَّقديم والتَّأخير في كلِّ وزن من أوزان البحور؛ لأنَّ علامات الإعراب تدلُّ على معناها كيفما كان موقعها من الجملة المنظومة، فلا يصعب على الشَّاعر أنْ يتعيَّر معناها»(١)، والشَّاعر يتحرَّى من كلامه معنَّى لا لُبْسَ فيه، ولا إلهام، كما في قول قيس بن ذَريح:

طَمَعْتَ بَلِيلَــى أَنْ تَرِيـعَ، وإنَّما تُقطِّعُ أَعنــاقَ الرِّحــال المطــامعُ كأنَّــكَ لم تَقنَـعْ إذا لمْ تلاقِهــا وإنْ تلقَها فالقلبُ راضِ وقــانعُ<sup>(٢)</sup>

فهو مصحوبٌ بنغمة موسيقيَّة موقّعة، هي عمادُ الإيقاع وقوامُه، فقد قرَّبَ قيسٌ اللِّقاء بعد نفيه، فحمع بين المتناقضيْن، وأُحَّرَ القناعة، وباعد بينها وبين نقيضها؛ ليثبت في ذهن المتلقِّي أولُّ الكلام وآخرُه، ولم يكن الأمر رصفًا للكلمات حنبًا إلى حنب، ونُطْقُ هذه قبل تلك، بل إنَّ الأمر يتعدَّى ذلك ليشمل المعنى من جهة، والتوقيعات الصَّوتيَّة من جهة أحرى.

وأفضلُ منه قول جميل بثينة:

فريقٌ أقاموا واستمرٌّ فريقُ (٣)

تفرّق أهلانا بُنَايْن، فمنهم

فقد بنى الشَّطْر الثَّاني بناءً هندسيًّا متقنًا، فقدًم فريقًا وأخَّر فريقًا، لينتهي الشَّطْر بما ابتدأ به، وليصبح متوازنًا فرَّق بين الاسمين (فريق) و (فريق)، وجمع بين الفعلين (أقاموا) و (استمرّ)، فيغدو الشَّطْر مؤلفًا من (اسم وفعل وفعلواسم)، وهو بذلك يحاول أنْ يزيل الرِّتابة عن شعره، ويضفي عليه لونًا جديدًا من الحياة، فهو ذو سطوة قويَّة على شعره، وهو من يصنعه ويقوده؛ لذا يحقُّ له أنْ يتصرَّف فيه تقديمًا وتأخيرًا كيفما شاء، وليس الأمرُ بيد العروض؛ إذْ ليس له على جميل من سلطان، ولم تكن الغاية من التقديم والتَّاخير فرضَ سيطرة جميلٍ على البيت، وإبرازَ مقدرته الفنيَّة في تطويع الكلمات للميزان العروضي؛ لأنّه لو قال: (أقام فريقٌ واستمرَّ فريقُ) لم يَضُرَّ الوزنَ شيئًا، بل إنَّ الغاية من ذلك جماليًة تظهر حرصَ جميل على رونق الإيقاع، وبراعة موسيقاه.

وليس كلُّ مَنْ قدَّمَ وأخر أحاد، ولئنْ كان التَّقديم والتَّأخير حيَّدًا في مواضعه، حسـنًا إنْ أصـاب إحدى مقاصده، فقد يصادف موقعًا لا يتحقّق فيه للشَّاعر مراده؛ كما في قول جميل بثينة أيضًا:

<sup>(</sup>١)عباس محمود العقاد، اللُّغة الشَّاعرة، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) قيس بن ذُرِيح، ديوانه، ص ٥٨. تريع: تعود.

<sup>(</sup>٣) جميل بن معمّر، ديوان جميل بثينة، ص ١٤٣. استمرّ: هنا بمعنى ذهب.

# ويحسبُ نِسوانٌ من الجهل أنَّسي إذا حثْتُ إيَّاهنَّ كنتُ أريدُ(١)

ف (إيّاهُنَّ) تُربِك المتلقِّي، وتحمّله حُهْدًا فكريًّا هو في غنَى عنه، أهي مفعولٌ به ل (جاء)، أم ل (أريد)؟ ويبدو أنَّ الشَّاعر لم يفعلْ هذا إلّا لمناسبة الوزن العروضيّ، ولبئس ما فعل؛ لخلوّه من التناسب والانسجام اللَّذَيْنِ يُنشدُهما الشُّعراء، فقد غدت النغمةُ الموسيقيَّةُ واهيةً؛ لأنَّها لا تثير انتباها أو تحرّك مشاعر سوى إبراز الذَّات، والتَّفاخر بها، وهو معنى قد لا يستسيغه المتلقِّي العربيّ، لبعده عن صفات الموضوعيَّة.

## خامسًا: الوصل والفصل:

يعبِّر الوصل عن معان نفسيَّة دفينة، بغضِّ النّظر عمّا تفيده حروفه من معان ذكرها القدماء؛ كالتَّرتيب من غير تراخٍ في الفاء، أو التَّرتيب مع التَّراخي في (ثُمَّ)، أو الشكِّ والاحتيار في (أو)، أو الإشراك في الحكم الذي يقتضيه معنى الواو<sup>(٢)</sup>، فلهذه الحروف قيمةٌ موسيقيَّةٌ تتجلَّى في تسريع الإيقاع أو تبطيئه، أو جعله وسطًا بين هذا وذاك، وقد تتكاتف مع القافية لإنجاز إيقاع بديع.

ولأنَّ النَّفس البشريَّةَ توَّاقةٌ إلى إدراك مكامن الجمال في الفنِّ عامَّةً، وفي الشُّعر حاصَّةً، يغدو همَّ المبدع المحافظة على الصِّلة بين موسيقا البيت الشعريِّ ومعناه، ولا غرابة أنْ نجده يلجأ إلى الوصل بالواو في مثل قول مجنون ليلي:

متى يَشتفي منكِ الفؤادُ المعذَّبُ فَبُعْدٌ ووَجْدٌ واشتياقٌ ورَجْفَةٌ كعصفورة في كفِّ طفْلٍ يَزُمُّها فلا الطِّفلُ ذو عقلٍ يَرِقُّ لِما بها ولي ألفُ وجه مُذْ عرفْتُ طريقَدُ

وسَهْمُ المنايا من وصالِكِ أقربُ فلا أنت تُدنيني ولا أنا أقربُ تَذوق حَياضَ المَوْتِ والطِّفلُ يلعَبُ ولا الطَّيْرُ ذو ريشٍ يطير فينهه ولكنْ بلا قلب إلى أينَ أذهبُ

فالوصل في قول المجنون يثبت متانة الرابطة بين الجملتين، وقد زاد من قوَّتما وتدفُّق موسيقاها، ولا يكون مثلُ ذلك إلّا إذا الْتَقِي القرين من المعنى بقرينه أو ضدِّه.

<sup>(</sup>١) المصدر السَّابق، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عبد القاهر الجرحان، دلائل الإعجاز، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) قيس بن الملوّع، ديوان مجنون ليلي، ص٣٨.

ويمتطي المجنون إيقاع الوصل ليصلَ إلى القافية، فيتجاوب عنصرا الإيقاع والمعنى في تناغم موسيقيًّ رفيع، تدركه الخاصَّة من الناس والعامَّة، ويتكامل هذان العنصران في وحدة متينة لا انفصام لعراها.

فالإيقاع في قوله: (فَبُعْدٌ ووَجْدٌ واشتياقٌ ورجفةٌ) يتنامى شيئًا فشيئًا، وصولًا إلى التكرار في (فـــلا أنت ولا أنا)، والمقابلة بين (أنت) و(أنا)، فإذا وصل إلى ذروة إيقاعه في القافية، وطرَقها اللَّســـان، تمَّ المعنى واكتمل.

وعلى الرّغم ممًا فيها من إيطاء إلّا أنَّ المجنون قد سعى جاهدًا إلى تحقيق طوفان من الإيقاع في أبياته؛ كالموازنة بين (لا الطفل) و(لا الطير)، أو (ذو عقلٍ) و(ذو ريش)، أو (بعثد) و(وَجْد)، أو (فلا أبت) و(لا أنا)، وما في هذه الموازنة من قيم جماليَّة أو قيم تعبيريَّة تنبثق من سلاسة إيقاعها، وتناسبها مع ما تحمله من الذكريات القابعة في نفس المبدع؛ كالحزن والألم والكآبة وشدَّة المعاناة، فهو في حال يُرثى لها، قلبه أشبه بعصفورة ضعيفة لا حول لها ولا قوَّة، تعاني سكرات الموت بيد طفلٍ يحبُها فيعذيها، ولا يعلم شيئًا عن تلك المعاناة، فلا هو يَحنُّ عليها فيطلق سراحها، ولا يُرْحي يده فيخفَّف من عذاها، وشتّان ما بين حاله وحالها، فالمجنون يتعذّب ويتألّم، وليلاه ضاحكة مستبشرة، لا تقترب منه فتصله بجودها، وليس له القدرة على الاقتراب منها ورؤيتها، وهذا تتحوّل الغاية من الوصل بالواو، من تسريع لحدّة الإيقاع و دفْع الموسيقا إلى القافية، إلى غاية تعبيريَّة أراها أسمى من الأولى وأعلى.

إنَّ الوصل هنا يكشف لنا عن صراع داخليً يعانيه المجنون، ويتمثَّل هذا الصراع بوجود قطبين هما (الأنا) و(الأنت)، وكلّما اقترب الأنا من الآخر نفر منه، وابتعد عنه، فإنْ تعذَّب الأوّل سُرَّ التَّاني بمـــذا العذاب، واستبشر. وتبقى هذه العلاقة قائمة في الأبيات حتّى يدرِكَها متلقِّ يعي ما يسمع، فتنتقل إليه، وتُثقل كاهلَه بمعاناة المجنون وآلامه.

وتبدو القيمة الصُّوتيَّة لإيقاع الوصل ظاهرةً في قول عمر بن أبي ربيعة:

لثاقُ أنْ لا نخونُكم ما بقينا لل نخونُكم ما بقينا لل خونُكم ما بقينا أغدرُ النّاس منْ يخونُ الأمينا نتركَ النّاس يرجمون الظّنونا هل رضيتمْ؟ قالوا: نعم، قد رضينا(١)

فلكِ الله والأمانة والميكِ الله والأمانة والميكِ مُم أَنْ لا يزالُ مَنْ كنتِ تمويْك مُم لا تُخْرَبُ الأمانة عندي مُم أَنْ نصرف المناسب حتكى مُم أَنْ أَرْفض النّساء سواكم مم أَنْ أَرْفض النّساء سواكم

(١)عمر بن أبي ربيعة، شرح ديوانه، ص٣٠٢. لا تخرب الأمانة عندي: لا أخولها. المناسب: هنا يمعني الشعر المشتمل

تقوم الموسيقا التي يُلحُّ عليها عمر على «التلاؤُم والتناسُب والانسجام، ولولاها ما تحقّق هذا التلاحُم بين الأجزاء، فإذا ما حرج جزءٌ منه عن موضعه الطبيعيّ احتلَّ النظام والنسق، واضطرب المعنى وفسد» (١)، فالوصل ب(ثمَّ) في هذه الأبيات يفجِّرُ الطاقات الانفعاليَّة الكامنة فيها، ويُتيح للمتلقِّ أن يقفَ عندها ريثما يُدركُ المعنى المقصود، فثقلُ النَّطْقِ بما يدلُّ على هم جثم على صدر عمر، فأطبق عليه، وكأنَّه يَصَعَدُ به في السموات العُلا، يحاول النَّجاة بنفسه فلا يجدُ إليها سبيلًا، فللَّه دَرُّها كيف لا تصدقه؟ تمكن حبُّها في قلبه فأبقاه زمنًا طويلًا مخلصًا لها، وجعله يرفض كلَّ شيءٍ لأجلها، فهل عساها ترضى؟

وأمّا الفصل فقد يكون استطرادًا في الإجابة دفعًا للتوهُّم، وتسهيلًا على المتلقّي؛ كما في قول عمر بن أبي ربيعة:

أَيُّهِ القلبُ مِا أَراكَ تُفِيتُ طالما قد تعلقَتْكُ العَلُوقُ العَلُوقُ العَلُوقُ العَلُوقُ العَلُوقُ العَلَوقُ هل لك اليومَ -أنْ نـأتْ أمُّ بكرٍ وتولَتْ- إلى عـزاءٍ طريـقُ (٢)

فلو حذف الجملة الاعتراضيَّة لأصبح المعنى غامضًا، وكأنَّ عمر يستدركُ سؤالًا يوشك المتلقِّبي أنْ يسأله، فيفصلُ بقوله: (أنْ نأتْ أمُّ بكر).

وغيرُ عسيرِ على المتلقِّي إدراك إيقًاعٍ لا ينتمي إلى دائرة الوزن والقافية في قول عمر بن أبي ربيعة:

فلمَّا اكْفَهَرَّ اللَّيـلُ قالـت لُخُـرَد كواعبَ في رَيْطٍ وعُصْبٍ مُسـهَمِ

نواعمَ قُبِّ بُـدَن صُـمُت البُـرى ويمـلأْنَ عـين النَّـاظرِ المتوسِّمِ

رواجحَ أكْفـالٍ تَبـاهِيْنَ قولُهـا لديهنَّ مقبولٌ على كـلِّ مَـزْعمِ(٣)

ينبع الإيقاع من الفصل والوقوف؛ لإظهار التَّنوين عند (خُرَد، رَيْط، قُبٍّ، بُدَّن، أكفال، مقبولٌ)، ويُعَدُّ الفصلُ اللَّفظي هنا سببًا رئيسًا في بطء الإيقاع، ممّا يُفسحُ المجال أمَّام الذِّهن لاَستحضار الصُّور

على النسيب.

<sup>(</sup>١)ابتسام حمدان،الأسس الجماليَّة للإيقاع البلاغي في العصر العباسي، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢)عمر بن أبي ربيعة، شرح ديوانه، ص٤٤٦-٤٤٧. العلوق:الــمُنيْة.

<sup>(</sup>٣) المرجع السَّابق، ص ٢٠١. الحود: اللؤلؤة التي لم تُثقب. كواعب: جمع كاعب وهي من كَعَبَ تْديُها واكترّ. الريط: الملاءة. العصب: نوع من الثياب. مُسهَّم: مُخطَّط. نواعم قبّ: ضامرة البطن. صُمُت البُرى: لا صوت لهنّ. البُسرى: جمع بُرة، وأراد الإسوار والخلخال. رواجح أكفال: أعجازهن كبيرة.

الحِسِّيَّةِ للكلمات الموقوفِ عليها، (اللَّؤلؤ والثياب والجسد)، فيتخيَّلها المتلقِّي غادةً حسناء، احتمع لها من الحسن والجمال صفاتُه، ومن الغنج والدّلال علاماتُه.

وأبلغُ من ذلك ما ورد في قول مجنون ليلي: بَرَهْرَهَةٌ كالشَّمْسِ في يوم صَــحْوِها مُنعَّمَةٌ لم تَخطُ هي البدرُ حُسْنًا والنِّساءُ كواكـبٌ فشتّانَ ما بين ال

مُنَعَّمةٌ لم تَخطُ شبرًا من الخِدرِ فشتّانَ ما بين الكواكب والبدرِ (١)

ففيه حسنُ تقسيمٍ يَزيد حلاوة الموسيقا، ولا يلبثُ أنْ ينساق المجنون من إيقاع الفصلِ إلى إيقاع المحنون من أيقاع الفصلِ إلى إيقاع المحنون من أيقاع الفصلِ إلى المسمّس في الحرَ يخالفُ به خُطا ما قد سبق، فينتقل من (بَرهْرهةٌ) و(مُنعَمةٌ) و(هي البَدْرُ حُسْنًا) إلى (كالشّمس في يوم صحوها) و(لم تَخْطُ شبرًا من الخِدْر) و(النّساء كواكبٌ)، ولعلّنا نشتم رائحة الوصل في التّراكيب الثّانية؛ لمتانتها وتماسُك معانيها، وليس عجيبًا أنْ يجمع بين الفصل والوصل من كان لسانه فصيحًا.

إنَّ الأمر لا يعتمد على المعنى الذي يطرقه الشَّاعر؛ «لأنَّ المعاني يعرفها العربيُّ والعجميُّ، والقَــرويُّ والبدويُّ، وإنَّما هو في جودة اللَّفظ وصفائه، وحسنه وبمائه، ونزاهته ونقائه، وكثرة طلاوته ومائه، مع صحَّة السَّبكِ والتَّركيب، والخُّلُوِّ من أُودِ النَّظم، والتَّأليف»(٢)، ولنْ يتحقَّق ما سبق ما لم يعرف الشَّاعرُ ما يجود معه الفصل ويُحسن، فإذا وصل فيما ينبغي عليه أنْ يفصل، أو فصل فيما حقُّه الوصل، وقــع فيما يُعيبُ شعرَه، ويَشينُ إيقاعَ بيته؛ كالفصل في قول مجنون ليلي:

وما هَجَرَتْكِ النَّفُسُ يَا لِيلَ أَنَّهِا قَلَتْكِ ولكنْ قَلَ منكِ نصيبُها فيا نفسُ صبرًا لستِ، والله فاعلمي، بأوّلِ نفسٍ غاب عنها حبيبُها (٣)

فسواءٌ أهَجرتْها نفسُه أم لا؟ وسواءٌ أصَبَرَ قلبه على غياب ليلى أم لم يصبر؟ فإنَّ الفصل في البيت التَّاني أَوْهم المتلقِّي بما اعترض اسمَ (ليس) وخبرَها، وجعل إيقاعَ البيت ثقيلًا لتوالي الكسرات فيه.

<sup>(</sup>١) قيس بن الملوّح، **ديوان مجنون ليلي**،ص١٢١. بَرَهُرَهة: بيضاء.

<sup>(</sup>٢) الصناعتين، "الكتابة والشعر"، أبو هلال العسكري، تحقيق: مفيد قميحة، دار الكتب العلميَّة، بيروت، ط١، ١٩٨١م، ص٧٢.

<sup>(</sup>٣)قيس بن الملوّح، **ديوان مجنون ليلي**، ص٥٦.

#### الخاتمة:

لإيقاع علم المعاني سحرٌ حاصٌّ يقرِّب البعيد، ويُبعِّد القريب، وله تأثيرٌ قويٌّ في النَّفوس، وموسيقاه خدّاعةٌ ذات أوجه، توحي بالقوَّة والأبَّهة حينًا، وبالرِّقَة واللِّين حينًا آخر.

وقد أسهم علم المعاني في التَّعبير عن قيم إنسانيَّة تحمل المتلقِّي على التَّوحُّد بالــــمُبدع، وجعلِــهِ يعيش تجربته الشِّعريَّة، ووَضْعه أمام إيقاع عذب يطرب له حتى يوشك أنْ ينسى معاني ما يقرأ.

وقد وُفِّقَ كثيرٌ من شعراء الغزل في العصْرِ الأمويِّ في استغلال مظاهر علم المعاني وقيمه التعبيريَّة والموسيقيَّة، ومخاطبة الشُّعور الدَّاحليِّ للمتلقِّي، ولم يُوفَّق بعضهم في ذلك، ولم يستطعْ أنْ يُمسك بزمام أمره، أو يتحكَّم بمشاعره وعواطفه.



### ❖ قائمة المصادر والمراجع:

- ابن الملوَّح، قيس، ديوان مجنون ليلي، تحقيق: عبد الستَّار أحمد الفرّاج، دون طبعة، القاهرة: مكتبة مصر، ٩٧٩ م.
- ۲) ابن ذَرِیح، قَیْس، دیوان قیس بن ذَرِیح، تحقیق: عفیف نایف حاطوم، ط۱، بروت:دار صادر، ۱۹۹۸م.
- ۳) ابن مُعمَّر، جميل، ديوان جميل بثينة، تحقيق: إميل بديع يعقوب، ط١، بيروت: دار الكتاب العربي،
   ١٩٩٢م.
- ٤) الجرحاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز، تحقيق: محمود محمد شاكر، دون طبعة، القاهرة: مكتبة الخانجي،
   تاريخ الإيداع ٢٠٠٠م.
- ه) حمدان، ابتسام، الأسس الجماليَّة للإيقاع البلاغيِّ في العصر العبّاسيّ،ط ١، حلب: دار القلم العربي،
  - عمر بن أبي ربيعة، شرح ديوانه، ط ٣، مصر: المكتبة التّجاريّة الكبرى، ١٩٦٥م.
  - ٧) عزّام، محمَّد، بنية الشَّعو الجديد، دون طبعة، الدَّار البيضاء: دار الرَّشاد الحديثة، تاريخ المقدِّمة ١٩٧٦م.
- ٨) العسكريّ، أبو هلال، كتاب الصناعتين، "الكتابة والشعر"، تحقيق: مفيد قميحة، ط ١، بيروت:دار
   الكتب العلميّة، ١٩٨١م.
  - ٩) العقّاد، عبّاس محمود، اللُّغة الشّاعرة، دون طبعة، القاهرة: فهضة مصر للطّباعة والنّشر، ٩٩٥م.
- ١٠) العلوي، يجيى بن حمزة، الطّراز "المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز"،دون طبعة،مصر:دار
   الكتب الخديويّة، مطبعة المقتطف، ١٩١٤م.
  - ١١) علويَّة، نعيم، نحو الصُّوت ونحو المعنى،ط ١، بيروت:المركز النُّقافيُّ العربيُّ، ١٩٩٢م.
- ١٢) القرنيّ، على بن عبدالله، أثر الحركات في اللُّغة العربيّة، أطروحة دكتوراه، مكّة المكرَّمة: كلّيَـــة اللَّغــة العربيّة بجامعة أمَّ القرى، ٢٠٠٤م.
  - ١٣) نافع، صالح، الموسيقا في النَّصِّ الشِّعريّ،ط ١، الأردن:مكتبة المنار، ١٩٨٥م.

## علم معانی و آهنگ شعر (جمیل، عمر و دو قیس به عنوان نمونه) دکتر احمد دوالییی ۱، محمد جمیل قزو ۲

### چکیده:

شاعر دوست دارد که احساس درونی خواننده را مورد خطاب قرار دهد و سطح بالاتری از خودپسندی را نشان دهد و در استفاده از توانائیهای موسیقائی علم معانی برای بیان معانی مختلف دریغ نورزد. پس چیزی که مشخص است را ذکر می کند یا آن چیزی که پنهان است را برای جلب کردن توجه و پرسشهای مخاطب پنهان می کند و ممکن است چیزی را مقدم کند یا با تأخیر بیاورد، معرفه یا نکره بیاورد، تا به قصیده آهنگ درونی بدهد و با آهنگ آن سریع مطرح می کند یا آن را کند می نماید؛ گاهی وصل می کند و گاهی از فصل استفاده می کند و لحظه ای از خبر و انشاء و توانائی بیانی آنها، یا بالارفتن یا پایین آمدن شدت آهنگ در آن غافل نمی شود . پژوهش ما به بررسی تأثیر علم معانی در آهنگ شعر غزل اموی و ارزشهای بیانی همراه آن که این شاعر یا آن شاعر از آن استفاده کرده، می پردازد و با مثال هایی از شعر جمیل بثینه، عمر بن ابی ربیعه و دو قیس بن دریح و قیس بن ملوّح) آن را نشان خواهد داد و از این رابیعه و دو قیس بن درود.

پژوهش حاضر به روشهایی که این شاعران از آن استفاده کرده اند، خواهد پرداخت از جمله: ذکر و حذف مانند حذف لفظی یک یا چند حرف، حذف حرف چه در لفظ و چه در کتابت و حذف کلمه. همچنین معرفه کردن و نکره کردن و خبر و انشاء و آهنگ صعودی و نزولی آن و آهنگ آهنگین سپس تقدیم و تأخیر و معانی اختصاص موجود در آن و بیان حال و اظهار انکار و غافلگیر کردن مخاطب و در نهایت فصل و وصل. کلید واژه ها: حذف و ذکر، نکره و معرفه آوردن، تقدیم و تأخیر، وصل و فصل.

ا - استاد گروه زبان و ادبیات عربی، دانشگاه حلب، حلب سوریه (نویسنده مسؤول)

۲ - دانشجوی دکتری گروه زبان و ادبیات عربی، دانشگاه حلب، حلب سوریه.

تاریخ ارسال: ۱۳۹۴/۰۷/۲۷هش = ۲۰۱۴/۱۰/۱۹ م تاریخ پذیرش: ۱۳۹۴/۰۱/۲۹ هش = 7.10/0.41 م

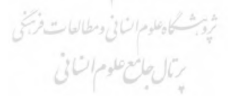
#### Semantics and harmony in the poetry of Jamil Omar and Tow Qaiss

Dr. Ahmad Dawaliby\*, Mohammad Qozzwo \*\*

#### **Abstract**

Umayyad court poets were known for their subtle and excellent poetry, and their high technical capacity and musical skill. They recognized patterns and the things in the world well, therefore, there were different meanings and structures in their literary texts. If the creative conflicted what there was actually in the world, the poets found the best aesthetic solution. They expressed deliberately and hid deliberately. They employed more than one technique in the structures they presented and the compositions they produced in order to cater for the state of the minds of the creative spirits. This research presents the role of semantics in Umayyad Court poetry, and the techniques that these poets used in their poetry including stating and deleting certain words and sounds, whether they were written or were just sounded. Some other techniques such as using absolute and particular terms, using connected and disjointed language, rearrangement, rising tempo, and surprising the audience are also discussed. For this purpose, examples from Jamil, Omar, Qaiss bin Al-Molawwah and Qaiss bin Thoraih are used.

**Keywords**: musical rhyme, rearrangement, disjointed language, deletion, particular and absolute



<sup>\*-</sup> Professor in Arabic Language and Literature, Aleppo University, Syria

<sup>\*\*-</sup> Ph.D. Student, in Arabic Language and Literature, Aleppo University, Syria.