ينحره، عنصراصيل منظر

# زیبایی شناسی پنجره در نگارگری دوره صفوی

چکیده نگارگری از زمره هنرهای سنتی است که زبان و بیان آن از ویژگیهای منحصر به خود تبعیت می کند. بسیاری از پژوهشگران از یک سوبا دیدگاه های مختلف که اغلب دنباله رو رویکردهای سنتگرایی و عرفانی هستند، به مطالعه فراواقعیتهای آن پرداخته واز سوی دیگربرخی محققان به دلیل فقدان آثار به جامانده از دوره های پیشین در حوزه های مختلف از جمله معماری، باغسازی، شهرسازی، هنر و فرهنگ به آن روی آوردهاند و از خلال خوانش آنها به ویژگیهای سبکی این حوزهها در هر دوره پی میبرند. به گواه ادبیات و تاریخ معماری ایران، پنجره به عنوان یک عنصر عملکردی از همان ابتدای تاریخ سکونت در معماری ایران باستان و دوران اسلامی حضوری پررنگ داشته، به طوری که نقش نوررسانی و تهویه هوای داخل ابنیه را عهده دار بوده است. در دوران صفوی پنجره به عنوان گونهای مشبک و پرده دار مطرح می شود که امکان دیدن، بدون دیده شدن را فراهم می سازد. این گونه جدید به افراد به ویژه بانوان دوره صفوی اجازه می داد به رغم منع حضور مستقیم در مراسم، جشن ها و دیگر رویدادها، امکان مشارکت و مشاهده بدون خدشه دارشدن خلوت و آسایش شان را داشته باشند که به خوبی با اصل محرمیت فرهنگ ایرانی اسلامی نیز مطابقت داشت.

با مطالعه نگاره های دوره صفوی به عنوان نقطه عطف نگارگری ایران، به نظر مى رسد پنجره از يک عنصر کالبدى صرف که تنها وظيفه نوررساني را برعهده دارد فراتر رفته و به واسطهٔ برقراری تعامل انسان با محیط تبدیل به عنصری منظرین می شود؛ به طوری که نگارگر هوشمندانه ازینجره برای جای گذاری شخصیتها و تعامل با فضای درون و بیرون بهره می گیرد. این مقاله با پذیرش فرض منظرین بودن عنصر پنجره ادعا می کند زیبایی شناسی آن در نگارههای دوره صفوی همچون دیگریدیده های منظرین شهری از سه مؤلفه عملکردی، هویتی و زیبایی به طور همزمان تبعیت میکند و میتوان گفت زبان و بیان زیبایی شناسی پنجره در نگارگری دوران صفوی، زبان و بیانی منظرین است.

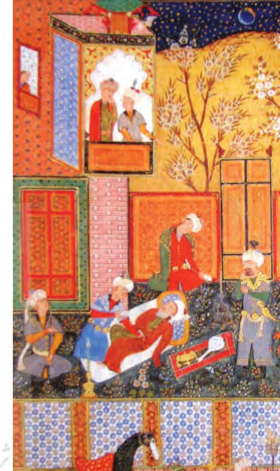






padideh\_adelvand@yahoo.coi

واژگان کلیدی پنجره، نگارگری دوره صفوی، منظر، عملکرد، هویت، زیبایی.



مقدمه پنجره به عنوان یک عنصر معماری از دیرباز در تاریخ ایران جایگاه ویژهای داشته است. هرچند نمونه های آن در دسترس نیست اما می توان به قدمت حضورش در زبان و ادبیات فارسی استناد کرد؛ واژه «روزن» که قدیمی تراز پنجره است، در اوستا به شکل «رئوچنه» آمده و در زبان پهلوی «روچن» به معنای هر سوراخ، شکاف و منفذی است که در وسط دیوار باشد و شعاع آفتاب از راه آن درون خانه درآید (برگرفته از سایت لغت نامه دهخدا). در مقابل، واژه پنجره که از سانسکریت (به معنای قفس) وارد زبان فارسی می شود، به نقل از

تصویر۱. باخبرشدن زنان از اتفاقات بیرونی بدون آنکه نگاه دیگران بر آنها بیفتد، ریشه در اعتقادات ایرانی.اسلامی دارد. نگاره مستی شبانه. حدود ۹۷۸ ه . ق. مجموعه خصوصی مأخذ: کورکیان و سیکر، ۱۳۷۷: ۱۴۰.

Pic1. Awareness of women from external events as they happen without letting others look at them, which is rooted in the beliefs of Iranian-Islamic believes. The Painting of drunkenness at night. Around 978 AD. Private collection. Source: Kurkyan and Siker, 140:1998.

فرهنگ معین ساختاری مشبک در دیوار اتاق، ساختمان یا وسیله نقلیه برای واردشدن روشنایی، هوا یا هر دو و دیده شدن فضای بیرون یا درون است و دریچهای است در دیوار که به بیرون نگرند (لغت نامه اسدی، نسخه نخجوانی به نقل از همان). نکته جالب توجه در معنای این دو واژه آن است که به کارکرد آنها برمی گردد؛ به طوری که از روزن تنها بـرای تأمین روشـنایی و تهویه هوا نام برده می شود، درحالی که پنجره عنصری مشبک در معماری است که علاوه بر کارکردهای برشمرده برای روزن، انسان را به نظاره کردن نیز دعوت می کند.

در «رساله بندهـش» نیـز از شـهری محصـور بـه نـام «ورجمکرد» یاد میشود که در توصیفات آن به پنجرههای روشنی بخشی تأکید شده که از خود روشنایی درونی ترواش می کنند (کربن به نقل از فرخ پیام و آیت الهی، ۱۳۸۷ : ۷). «مری بیوس» در تحقیقی که درخصوص این شهر اسطورهای انجام داده است، ۱۱حکم را از خصوصیات کالبدی آن استخراج میکند. در یکی از احکام به خانه هایی با پنجره هایی در هر چهار طرف اشاره می شود که به واسطه آن می توان چشم انداز اطراف را نظاره کرد (برگرفته از دانشنامه رشد).

از ایران باستان پنجرهای باقی نمانده است تا بتوان چگونگی آن را دریافت، اما براساس اسناد تاریخی بسیاری از محققان همچون استاد «پیرنیا» معتقدند چوبهای سختی که به فرمان شاهان هخامنشی از راههای دور آورده می شد به احتمال قوی به مصرف در و پنجره میرسید و با زر، سیم، عاج و مصالح تزیینی دیگر زینت داده می شد که قابل توجه است (پیرنیا به نقل از فرهنگی، بیتا : ۲۸۲۹). در ایران پس از اسلام نیز با تأسی از معماری ایرانی، پنجرههای مشبک در دیوار، سقف و گنبدها به کار می رود. «سلطان زاده» در تحقیق خود درخصوص انواع پنجرههای ایرانی معمول ترین نوع آن را در معماری ایران، پنجرههای دولته (دولنگه) یا چندلته

مى داند كه هرلته آن غالباً روى يك پاشنه ويك ميله چوبی در بالا و پایین می چرخید. علاوه براین، در پنجره نیز گونهای بوده که به صورت قدی دراتاقهای اصلی بناها كاربرد داشته است تا به واسطه آن ساكنين بتوانند هنگامی که روی زمین نشسته اند، فضای بیرون را نیز نظاره کنند (سلطانزاده به نقل از همان).

یادآور می شود در فرهنگ اصطلاحات معماری برای عناصری که به عنوان نورگیرها استفاده می شوند نامهای مختلفی وجود دارد. این تنوع واژگان از اهمیت جایگاه آن نزد ایرانیان حکایت دارد: روزن، شباک، در و پنجره مشبک، جامخانه، هورنو، ارسی، روشندان، فریز و خوون، گلجام، پالکانه، فنزر، پاچنگ و تهرانی. اما گونهای که در این مقاله مورد توجه قرار گرفته پنجرهای بوده که عملکرد آن دووجهی است؛ وسیلهای برای تأمین روشنایی از یک سو و از سوی دیگر عنصر واسطی که فضای بیرون و درون را برای انسان نظارهگر به تعامل وامی دارد.

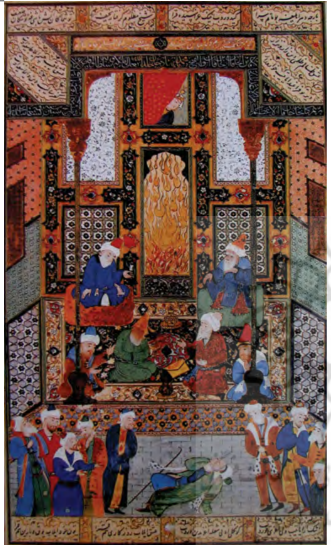
با توجه به این مقدمه نوشتار حاضر قصد دارد به جایگاه زیباشناسانه پنجره در نگارگری دوره صفوی بپردازد؛ دورانی که پژوهشگران داخلی و خارجی بر اوج نگارگری و معماری آن صحه میگذارند. همچنین در ادامه از خلال بررسیها به این پرسش پاسخ دهد: آیا در نگارگری صفوی، تنها وجه عملکردی مد نظر بوده یا وجوه دیگری نیز بر زیبایی شناسی آن مترتب است؟

فرضیه زیبایی شناسی پنجره در سنت نگارگری دوره صفوی، زیبایی شناسی منظرین است که توامان از سه مؤلفه زیبایی، هویت و کارکرد تبعیت میکند.

### ینجره، عنصرمنظرین در معماری و نگارگری صفوی

پنجره در تاریخ معماری دوره صفوی کارکردی دوگانه دارد؛ ازیکسو به تأمین روشنایی بنا می پردازد و از سوی دیگر





تصویر ۲. حضور پرده که مختص معماری صفوی بوده مورد توجه نگارگر این دوران نیز قرار می گیرد و به واسطه آن محرمیت فضایی برای شخصیت زن خلق می کند. شیدازدگی شیخ صنعان. مجلسی از نسخه مصور مثنوی لسان الطیر میرعلیشیر نوایی، منظومه هاتفی، حدود ۹۶۳ ه . ق. پاریس، کتابخانه ملی. مأخذ: كوركيان و سيكر، ١٣٧٧: ١٣٩.

Pic2. The presence of curtain that is iconic to the Safavid architecture and is also noticed by the artist painter of this era that creates privacy for woman personality. The fascination of Sheikh Sanan, Chamber of Illustrated edition of Masnavie-Lasan Alteir by Mir Alishir Navaii, Manzoomeh Hatefi, Around 963 AD. Paris National Library. Source: Kurkyan and Siker, 1998:139.

است که استفاده از پردههای ضخیم برای موجبات تعامل انسان به ویژه بانوان را با جلوگیری و تنظیم نور خورشید برای ورود به ساختمان از دوره صفویه معمول می شود که در جلوایوان ها، پنجرهها وارسی ها نصب می شد (نعمت گرگانی، ۱۳۸۱: ۳۱۸). از سوی دیگر قدر مسلم حضور پنجره را در نگارههایی شاهد هستیم که به فضاهای معماری اختصاص دارند. با بررسی نگارهها می توان به اهمیت آنها از منظر نگارگر دوره صفوی نیز پی برد. چنانکه نگارگر دوره صفوی بر همان نقشی که پنجره در عالم واقع معماری صفوی دارد نیز به خوبی واقف است و از آن بهره میبرد؛ تاجایی که سبک نگارگری دوره صفوی را از دورههای پیشین متمایز می سازد. همان طور که در معماری دوره صفوی پنجره عامل اتصال درون و بیرون است، در نگارهها نیز اهمیت ویژهای دارد؛ چنان که به عنوان عنصری که واسط دیدن و دیده شدن است، نسبت به دیگراجزای بنا جایگاه قابل توجهی پیدا میکند. «خزایی» با استناد به این امر معتقد است «نگارگر صفوی برای به تصویرکشیدن شخصیتها تنها به محوطه باز عمارت اكتفا نكرده، يا را فراتر گذاشته و به شیوه ای هنرمندانه از پنجرههای گشوده شده برای جایگذاری شخصیت های فرعی خود استفاده کرده است. شخصیتهای داخل بنا، درها و پنجرهها را گشودهاند و نظارهگر اتفاقات

درون محوطه هستند. از طرف دیگر پنجره

به عنوان فصل مشترک فضای درون و

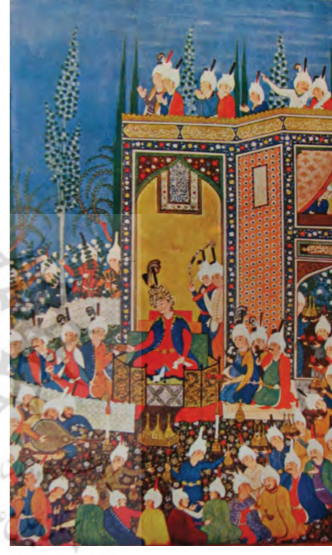
محيط بيرون فراهم مىسازد. از اين رو با توجه به زمینه اعتقادی فرهنگی جامعه راهکارهایی برای دستیابی به اهداف نامبرده اندیشیده می شود. به عبارت دیگر در دوره صفوی نه تنها منع بانوان از شرکت در مراسم جشنها، ضیافتها، میهمانیها وبازی های خصوصی منجر به ممنوعیت مشاهده آنها نشد، بلکه معماران با به کاربستن تمهیداتی امکان نظارهگری بدون خدشه دارکردن مسایل اعتقادی و فرهنگی را فراهم می ساختند؛ به طوری که در بیشتر خانههای صفوی اصفهان اتاق های ثانوی زیادی در طبقه دوم بخشهای تابستانی و زمستانی دریک طرف و یا دوطرف فضا وجود داشتند که به وسیله شبکهای از فضای اصلی جدا می شوند. «وافی» معتقد است احتمالاً این اتاقهای کوچک با ایده مشاهده کردن بدون دیده شدن ساخته شدهاند. در این موارد نقش شبکه ها به قدری زیبا و پرتراکم بود که به خوبی رعایت موضوع محرمیت را انجام می دادند. در فرهنگ معماری صفوی شبکه به عنوان یک پرده به نقشهای غنی میرسد و تکامل پیدا میکند و به یک پدیده تزیینی با کاربرد فرهنگی تبدیل می شود (وافی، ۱۸۳۱: ۱۳۷۱ و ۱۳۷).

این شبکهها به عنوان یک پرده در مقابل گرما، نور آفتاب و تلطیف فضای درونی و همچنین برای حفظ حریم خانه و فراهم کردن دید از داخل به خارج عملکرد داشتهاند. «نعمت گرگانی» براین باور

بيرون موجب برقراري ارتباطي هماهنگ میان شخصیتهای اصلی و فرعی میشود؛ به گونهای که شخصیتهای فرعی داستان، همانند شخصیتهای اصلی در بطن ماجرای نگاره قرار گرفته و این ارتباط باعث شکسته شدن سکوت بنا شده است و تمام اجزا درگیر ماجرا می شوند. همین امر بر پویایی نگاره های دوره صفوی نسبت به دوره تیموری افـزوده است» (خزایـی، ۱۳۹۰ : ۴۷). در دوره صفوی برخلاف دورههای پیشین، شخصیتها به صورت پراکنده و دریشت

پنجرهها و تراس جای گذاری می شوند. این نوع نگاه بر کارکرد دووجهی پنجره نزد معمار و نگارگر صفوی تأکید دارد. با توجه به تعریف منظر به عنوان پدیدهای

که به واسطه تعامل و درک انسان با محیط به وجود می آید (منصوری، ۱۳۸۹) می توان گفت در دوران صفوی پنجره به عنوان واسط فضایی که باعث درک انسان از محیط می شود، می تواند عنصری منظرین تلقی شود. در اینجا می توان از تعریف «فلامكى» درخصوص پنجره نزد ايرانيان وام گرفت که از یک سو دریچهای است که



فضای سرپوشیده بنا را به فضای بیرون مرتبط می کند و از سوی دیگر نقطه دیدی است که هریك از آدمیان برای اندیشیدن، نظارهکردن، به سنجشبردن و ارزیابی رویدادهای گونهگونی که در بیرون روی میدهند از آن استفاده میکنند (فلامکی، ۱۳۹۲). «پنجره فقط وسیلهای برای ورود نور روز به داخل نیست؛ بلکه «چشم خانه» است که به ما اجازه می دهد جهان خارج را مشاهده کنیم» (اگنتر، ۱۳۸۴: ۳۵).

بنابراین پنجره در دوران صفوی یک عنصر معماری صرف نبوده که تنها وجه نوررسانی أن مدنظر باشد، بلكه با فراهم ساختن زمینهای برای تعامل انسان با محیط بیرون می تواند به عنوان یک عنصر منظرین درنظر گرفته شود.

## اهداف زيبايي شناسانه پنجره درنگارگری

دراین قسمت قصد داریم ثابت کنیم پنجره نیز به عنوان یک عنصر منظرین همچون پدیدههای منظرین در زمینه منظر شهری در آن واحد، سه هدف فرهنگی، کارکردی و زیبایی شناسانه را دنبال می کنند. در حقیقت این مقاله بر این ادعاست که پنجره تنها در وهله اول به عنوان یک عنصر معماری در نگارههای دوره صفوی به نظر می رسد، اما با دقت در أنها متوجه مى شويم غيراز وجه عملكردى که مختص سازههای معماری است، از دو وجه دیگر زیبایی (در معنای سنتی آن) و هویتی برخوردار است:

#### ھوىت

با توجه به نمادهای جامعه و عناصر هویت ساز می توان دریافت فرهنگ ایرانی . اسلامی برپایه محرمیت و دارابودن سلسله مراتب شكل گرفته است. «سيفيان» و «محمودی» در مقاله خود تحت عنوان «محرمیت در معماری سنتی ایران» اصل محرمیت را یکی از مهمترین اصول در معماری سنتی ایران به ویژه پس از اسلام می دانند که ریشه در نگرش او به جهان هستی دارد. همچنین مراد از محرمیت در فضای معماری و شهرسازی را کالبددادن به فضا به گونهای می دانند که دارای حریم از دو جنبه فیزیکی و معنایی باشد. درواقع فضایی را می توان فضای محرم دانست که از نظر کالبدی برای استفادهکننده دارای حریم، مصونیت و امنیت باشد و کیفیات فضایی آن به گونهای باشد که آرامش و آسایش خود را تأمین کند. اصل سلسلهمراتب به عنوان یکی از اصول اساسی حاکم بر هستی بیشترین تأثیرات را در شکل گیری محرمیت در کالبد معماری و شهرسازی ایران داراست. محرمیت یکی از مهم ترین تجلیات کالبدی رعایت سلسله مراتب در عمارات و شهرهای دوره اسلامی است (نک. به سیفیان و محمودی، ۱۳۸۶).

در معماری دوره صفوی استفاده از عنصرى معمارانه همچون پنجرههاى مشبک بااین ایده رعایت می شود که علاوه برتوجه به اصل محرمیت، بانوان در جریان رخدادها، مراسم و جشنها تصویر۳ . حضور بانویی در پشت پنجره نشان از مشارکت او در بزم با رعایت اصول اعتقادی و فرهنگی دارد. شاهزاده صفوی و بزم در باغ، ديوان حافظ، ٩۴٢ ه . ق. مجموعه كارتيه. مَأْخُذُ: پُوْپ، ٩٤٠٩: ١٧٠.

> Pic3. The lady in the back of window implies her participation in the celebration in compliance with the religious and cultural believes. Safavid princes feast in the garden, Hafez, 942 AD. Cartier collection. Source: Pope, 170:1990.



تصویر ۴ . نگارگر با سفیدکردن داخل پنجره بر نقش عملکردی آن، که همان تأمین نور بناست تأکید میکند. مجلس مصاحبه. صحنهای از نسخه مصور هفت منظر، . منظومه هاتفی، ۹۴۵ ه . ق . واشنگتن، نگارخانه فریر. منظومه هاتفی، ۹۴۵ ه . ق . واشنگتن، نگارخانه فریر. مأخذ : کورکیان و سیکر، ۱۳۷۷ : ۱۳۴

Pic4. The painter artist by whitening the inside of the window insists the importance of its function that is supplying the light of the building. The chamber of interview. Illustrated version of a scene from seven perspectives (Haft Manzar), The Manzoomeh Hatefi, 945 AD, Washington, Freer Gallery. Source: Kurkyan and Siker, 134:1998.

قرار بگیرند، بدون آنکه آسایش و امنیت آنها برهم بريزد و نگاه غير بر آنها بيفتد. در اینجا لازم است بار دیگر در تعریف واژه پنجره قدری تأمل کرد؛ آنجاکه به شباک بودن آن اشاره می شود. به نقل از «نعمت گرگانی» این ویژگی می تواند به وضعیت اقلیمی سرزمین ایران و فرهنگ برگرفته از آن برگردد: هوای متغیر ایران و عقاید خاص ملی و مذهبی ایجاب می کرده ساختمان علاوه بر در و پنجره، پردهای یا شباکی برای حفاظت درون بنا داشته باشد. این شبکهها شدت نور را گرفته و نور ضعیف تری از لابه لای آن ایجاد می شود. علاوه براین، علی رغم آنکه تمام فضای بیرون از داخل به راحتی قابل رؤیت بود، از بیرون هیچگونه دیدی در طول روز به داخل نداشت (نعمت گرگانی، ۱۳۸۱: ۳۱۹).

همین اتفاق در نگارههای این دوره دیده می شود. این نکته قابل تأمل است که به نظر می رسد حضور بانوان در پشت پنجره ها نمی تواند بر دست دوم و فرعى بودن آنها دلالت كند، بلكه ريشه در اعتقادات ایرانی اسلامی این سرزمین دارد. چنانکه در نگاره «مستی شبانه» و «شیدازدگی شیخ صنعان» بانوان پشت پنجره ازاتفاقات بیرونی باخبر می شوند بدون آنکه نگاه دیگران برآنها بیفتد. حضور پرده در نگاره شیخ صنعان نیز قابل توجه است که مختص معماری صفوی بوده و نگارگر به آن توجه داشته است. همچنین در نگاره «شاهزاده صفوی» و «بزم در باغ» حضور بانویی در پشت پنجره نشان از شرکت بانوان در مراسم و جشن ها با رعایت اصول اعتقادی و فرهنگی نام برده دارد (تصاویر ۱ تا ۳).

# عملكرد

همان طور که زیبایی شناسی معماری به مثابه هنرازیک زیبایی شناسی سودمند

تبعیت میکند (نک. به گراهام، ۱۳۸۵)، قطعاً دراولین وهله وجه عملکردی پنجره نیز به عنوان عنصری معمارانه مدنظر بوده و غیر قابل اجتناب است. منصوری نیز تعریف زیبایی را در فرهنگ ایرانی. اسلامی یک مفهوم کمالی می داند و اقدام زیبایی شناسانه را ترکیبی از اقدامات هویت بخش و مفید می داند (منصوری،

باتوجه به تعاریف پنجره که در مقدمه بدان ها اشاره شد می توان گفت عنصری است که ازیک سو نقش تأمین نوربنا و از سوی دیگر موجبات رؤیت مناظر بيرون بدون برهم زدن خلوت اهل خانه را برعهده دارد. بنابراین یک ضلع از مثلث زیبایی شناسی عصر سنت که همان کارکرد است به خاطرارتباط عنصرینجره بامعماری به خودی خود تأمین می شود. «پنجره معمولاً برای دادن نور، جریان هوا و رؤیت مناظر بيرون بدون برهمزدن خلوت اهل خانه است» (نعمت گرگانی، ۱۳۸۱ : ۳۱۹). «در عصر سنت، زیبایی یک امر صوری نبوده، بلکه به همراه امرقدسی یا خیر، فایده و کاربرد و تناسب صورت، یک مجموعه واحد را شکل می داده است. در واقع یک شیء زیبا نزد ایرانی گذشته، صرفاً ظاهری آراسته وشكيل نداشته، بلكه شيئي كاربردي بوده و در عین حال نشانه هایی از قداست را در خود داشته است. اما انسان مدرن این نگاه را دگرگون کرد؛ سودمندی و امر قدسی را از شیء جدا کرد و محصولی آفرید که تنها به عنوان مصداق زیبایی، قابل ارایه است» (منصوری، ۱۳۸۹: ۱۲). «هنر سنتی به عمیق ترین معنای کلمه عملی ( =کارکردی) است یعنی برای کاربردی معین خلق شده است. در هنر سنتی، آمیزهای از زیبایی و فایده وجود دارد که هر موضوع هنرسنتی را به چیزی که در آن واحد زیبا و سودمند است، مبدل میسازد» (نصر به نقل از خزایی و موسوی حجازی، ۱۳۹۱: ۷).

در نگارههای دوره صفوی نیز با اینکه کل نگاره روشن است و کارکرد پنجره را به عنوان عامل نوررسان کماهمیت میسازد، اما نگارگر با سفیدکردن داخل پنجره بر نقش عملکردی آن، که همان تأمین نور بناست تأکید میکند. «داخل چنین مکانهایی به رنگ سفید است تا علاوه برایجاد نقاط تأکیدی که نگاره را به داخل این فضاها جلب میکند، سبب وضوح بشود» (گودرزی و کشاورز، ۱۳۸۶ : ۹۵)؛ (تصویر۴).

علاوه براین نگارگر در نگارههایی با موضوعات رویدادمحور که نیازمند اطلاع دیگر افراد از آن است شخصیتها را در پشت پنجرهها جایگذاری میکند و موجبات تعامل آنها را فراهم میسازد. بنابراین نگارگر دوره صفوی هر دو نقش عملکردی پنجره را لحاظ می کند (تصویر۵).

زیبایی هدف دیگری است که منطبق با فطرت زیبایی دوستی انسان دنبال می شود. «در هنرهای قدیم [هنرهای سنتی] که به هنرهای تزیینی کاربردی مشهوراست، تزیین

عین هنراست. پیرنیا در مورد تزیین میگوید: فلسفه تزیین در هنرایران، ایجاد زیبایی و بهرهوری است» (جوادی، ۱۳۸۴: ۵۴). تأمل در نگارههای ایرانی نیز زیبایی شناسی خاصی را که مبتنی بر سلیقه تزیین گرای مردم ایران است به اثبات میرساند. به طور کلی زیبایی شناسی هنر ایران بر اصل تزیین استوار است (نک. جوادی، ۱۳۸۴).

شبکه های پنجره که از دوره صفوی متداول شدند نقش مهمی در بناهای این دوره ایفا می کنند. «وافی» معتقد است شبکه ها علاوه بر تنظیم نور و دید، نقش تزیین به صورت های مختلف را دارند که مهم ترین آنها نقوش هندسی است. پنجره در دوره صفوی از یک عنصر صرف معماری به یک پدیده تزیینی تبدیل می شود که ریشه در گرایشات عموم به فرهنگ اسلامی و اعتقادات دارد (وافی، ۱۳۸۱: ۱۲۱).

با توجه به زیبایی ایرانی اسلامی که برابرنهاد تزیین است درنگارههای دوره صفوی نیزشاهد غنای تزیینات پنجره ها هستیم که اغلب با نقوش هندسی و رنگ های متناسب با کل نگاره رنگ آمیزی می شوند. به عبارت دیگرنگارگرعلاوه برملحوظ کردن دووجه هویتی و عملکردی برای پنجره با تزیین آن، سه وجه زیباساز پنجره را تکمیل میسازد (نک. تصاویر ۱ تا ۵).

> نتیجه گیری پنجره یکی از عناصر مهم معماری ایرانی اسلامی است که در طول تاریخ سکونت همواره انواع گوناگون با کارکردها و نامهای متفاوت داشته است. عملکرد پنجره در معماری ایرانی به ویژه پس از اسلام و دوره صفوی، از وجه کالبدی صرف که نقش تأمین نور و تهویه هوا را برعهده داشت فراتر رفته است و به عنوان واسط فضایی محیط درون و بیرون، موجبات تعامل انسان با محیط را فراهم می سازد. اینجاست که پنجره از یک عنصر معماری صرف تبدیل به یک عنصر منظرین می شود. با مرور جایگاه عنصر پنجره در نگارگری دوره صفوی متوجه می شویم زبان و بیان آن

همچون اهداف منظرین توامان دنبال میکند. نگارگروجه عملکردی پنجره را با رنگ سفید فضای داخل پنجره به معنای نوررسانی و جای گذاری شخصیت ها در قاب پنجره جهت تعامل با محیط نشان می دهد. اصل محرمیت و سلسله مراتب به عنوان مقوله ای اعتقادی . فرهنگی در سرزمین ایران با عنصر پنجره و شبکهها و پردههایش که در دوره صفوی معمول بوده، در نگارهها نیز رعایت میشود. به طوری که اکثر بانوان در نگارهها در راستای تأمین آسایش و امنیت و در عین حال مشارکت در مراسم و رویدادها در پشت قاب پنجره ها به تصویر کشیده شدهاند. وجه زیبایی شناختی پنجره نیز با تزیین که از اصول مهم زیبایی ساز هنرهای سنتی به ویژه نگارگری است تأمین می شود؛ تزیینات به ویژه تزیینات هندسی قابهای پنجره در نگاره بر اهمیت آن نزد نگارگر دلالت می کند.

#### فهرست منابع

● اگنتر، نولد. (۱۳۸۴). مفهوم انسان شناسانه فضا : نظریه اتو فردریش بالنو در باب مفهوم انسان شناختی فضا. ترجمه : مونا كعبيان. مجله باغ نظر، ٢ (٢) : ۴١-٢۴.

در نگارگری دوره صفوی به عنوان یک هنر سنتی نیز از زبان و بیان منظرین تبعیت

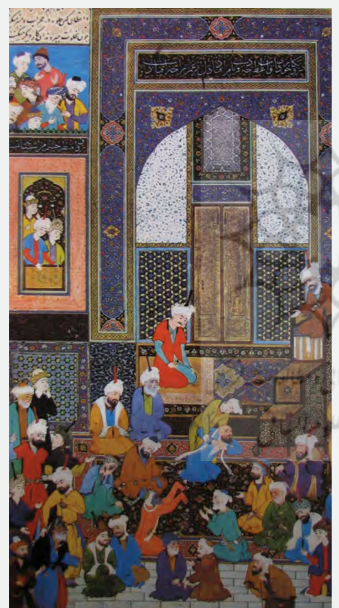
میکند. به این معنا که زیبایی شناسی آن سه هدف عملکردی، زیبایی و هویتی را

- پوپّ، آرتور. (۱۳۶۹). *آشنایی باً مینیاتورهای ایران*. ترجمه : حسین نیر. تهران : مرکز نشر کتابهای طراحی و نقاشی در ایران.
- جوادی، شهره. (۱۳۸۴). تزیین، عنصر اصلی در زیبایی شناسی هنر ایران. مجله باغ نظر، ۲ (۳):۵۷-۵۱. ● خزایی، محمد و موسوی حجازی، بهار. (۱۳۹۱). زبان و بیان در هنر فلزکاری ایران، دوره اسلامی تا حمله
- مغول. مجله کتاب ماه هنر، (۱۶۵): ۲-۱۷. • خزایی، میثم. (۱۳۹۰). پنجره به مثابه نظرگاه در نگارگری ایرانی (دوره تیموری و صفوی). پایان نامه کارشناسی ارشد نقاشی. دانشگاه هنر تهران.
  - دانشنامه رشد ذیل ورجمکرد، قابل دسترس در:
- $http://danes\,hn\,ameh.ro\,shd.ir/mavara/mavara-index.php/en.wikipedia.org/wiki/\bullet and an entropy and an entropy$ mavara -index.php?page = %d9 %88 %d8 %b1 %d8 %ac %d9 %85 %da %a9 %d8 %b1 %d8 %af&SSORe -(۱۳۹۳/۶/۱۵: تاریخ مراجعه: turnPage=Check&Rand=0
  - سلطان زاده ، حسین . (۱۳۸۷) . فضاهای معماری و شهری در نگارگری ایرانی . تهران : چهارطاق .
- سیفیان، محمدکاظم و محمودی، محمدرضا. (۱۳۸۶). محرمیت در معماری سنتی ایران. *مجله هویت* شهر، ۱ (۱) : ۱۴-۳.

- فرخ پیام، افسانه و آیت اللهی، حبیب الله. (۱۳۸۷). زمان، فضا و پیوند نور و رنگ با این مفاهیم در نگرش ایران زَرتشتی، مانوی و اسلام) و بازتاب آنها در نگارگری. *مجله نگره*، (۸ و۹) : ۱۷-۴.
- . رای (را می محمد منصور. (۱۳۹۲). زیبایی و زیبایی شهری. کتابچه مقالات همایش ملی عناصر زیباسازی شهری. شیراز: معاونت برنامه ریزی شهرداری شیراز: ۶-۱
- کورکیان، آن ماری و سیکر، ژان پیر. (۱۳۷۷). *باغهای خیال : هفت قرن مینیاتور ایران*. ترجمه : پرویز مرزبان. تهران: نشر و پژوهش فرزان روز.
- گودرزی، مصطفی و کشاورز، گلناز. (۱۳۸۶). بررسی مفهوم زمان و مکان در نگارگری ایرانی. مجله هنرهای زیبا، (۳۱) : ۱۰۱–۸۹.
- لغتنامه دهخدا ذيل واژه پنجره، قابل دسترس در: http://www.loghatnaameh.org/dehkhoda (۱۳۹۳/۶/۱۵ : مراجعه worddetail-0eedd2b56e154ba3956f4bb9dabd8d79-fa.html
- ullet منصوری، سیدامیر. (۱۳۸۹). *زیبایی شناسی ایرانی*. مجموعه مقالات همایش زیباسازی ومنظر شهری، تهران .
- فرهنگی، سوسن . (بی تا) . مدخل پنجره از کتاب دانشنامه جهان اسلام، ج۱ . قابل دسترس در: //http:// lib.eshia.ir/23019/1/2829 (تاريخ مراجعه: ۱۳۹۳/۶/۱۵
- نعمت گرگانی، امالبنین. (۱۳۸۱). پیشینه نور در معماری و وسایل روشنایی در هنر اسلامی ایران. مجله
- وافی،محمدحسین.(۱۳۸۱). پنجره درمعماری مسکونی دوره صفویه اصفهان .فصلنامه هنر،(۵۲):۱۳۳-۱۱۹۹.

تصویر۵ . جایگذاری شخصیتها در پشت پنجره جهت آگاه ساختن افراد از وقوع یک رخداد. افشاگری در می مینیاتور برای دیوان حافظ، ۹۳۴ ه . ق. مجموعه خصوصی. مأخذ: کورکیان و سیکر، ۱۳۷۷: ۱۰۲.

Pic5. The emplacement of characters on the back of the window notifying the people of occurrence an event. Denouncing in the mosque, miniature for Hafez Divan, 934 AD. Private collection. Source: Kurkyan and Siker, 102:1998.



### Reference list

- $\bullet \; Egenter, N. (2006). Otto Friedrich Bollnow`s Anthropological Concept Of Space. Transsociation of the properties of the Concept Of Space and Concept Of$ lated from the English to Persian: Mona Kabian. Journal of BAGH-I-NAZAR, 2(4): 24-41.
- Falamaki, M. (2013). Zibaee va zibaee shahri [Beauty and the beauty of the city]. Booklet National Conference of urban beautification elements. Shiraz: Town Planning Department, Shiraz: 1-6.
- Farhangi, S. (n.d.). Madkhal-e panjere az ketab-e daneshname-ye jahan-e eslam [Entrance window of Encyclopedia of the Islamic World], Vol 1. Available from: http://lib.eshia.ir/23019/1/2829 (Accessed 2014/9/6).
- ullet Farokhpayam, A. & Ayatolahi, H. (2008). Zaman, faza va peyvand-e noor va rang ba in mafahim dar negaresh-e Iran-e zartoshti, manavi va eslam [Time, space and light and color associated with these concepts in view of Zoroastrianism, Manichaeism, and Islam and their reflection in miniature]. Journal of Negareh, (8, 9): 4-17.
- Goudarzi, M. & Keshavarz, G. (2007). Barresi-ye mafhum-e zaman va makan dar negargari-ye Irani [Check the time and place of the Persian Painting], Painting. Journal of Honar-ha-ye Ziba, (31): 89-101.
- Javadi, Sh. (2005). Decoration, the main element in Iranian aesthetics. Journal of BAGH-I-NAZAR, 2(3): 51-57.
- Kevorkian, A. & Sicre, J. (1998). Les jardins du desir: sept siecles de peinture persane. Translated from the French to Persian: Parviz Marzban. Tehran: Farzan-e Rouz.
- Khazaie, M. & Mousavi Hejazi, B. (2012). Zaban va bayan dar honar-e felezkari-ye Iran, dore-ye eslami ta hamle-ye moghol [Speech in the art of metalworking of Iran, Islamic and Mogul invasion]. Journal of Ketabe mahe honar, (165): 4-17.
- Khazaie, M. (2011). Panjereh be masabe-ye nazargah dar negargari-ye irani [window as viewpoint in the Persian Painting, Timurid and Safavid era]. Unpublished Master Dissertation in Paintings. Tehran: University of Tehran.
- Mansouri, S.A. (2010). Iranian aesthetics. Conference proceedings of the beautification and urban landscape Conducted by the Tehran Beautification Organization, Tehran,
- Nemategorgani, O. (2002). Pishine-ye noor dar memari ya yasayel-e roshanaee dar honar-e eslami-ye Iran [history of Light in architecture and lighting tools in Islamic Art of Iran]. Journal of Asar, (35): 316-323.
- Panjere [Window].(n.d.). Available from: http://www.loghatnaameh.org/dehkhodaworddetail-0eedd2b56e154ba3956f4bb9dabd8d79-fa.html(Acessed2014/9/6).
- Pope, A, U. (1990). An Introduction to Persian Art since the 7th Century A.D. Translated from the English to Persian: Hossein Nayyer. Tehran: Publication center of drawing and painting books in Iran.
- Seyfian, M. & Mahmudi, M. (2007). Mahramiat dar memari-ye sonati-ye Iran [The privacy of traditional architecture in Iran]. Journal of Hoviateshahr, 1(1): 3-14.
- Soltanzadeh, H. (2008). Urban & Architectural spaces in Iranian painting. Tehran: Chahartagh publication.
- Vafi, M. (2002). Panjere dar memari-ye maskouni-ye dore-ye safaviye-ye Esfahan [Windows in residential architecture of the Safavid era in Isfahan]. Journal of Faslname-ve Honar, (52): 119-143.
- Varjamkard. (n.d.). Available from: http://daneshnameh.roshd.ir/mavara/mavara-index.php/en.wikipedia.org/wiki/mavara-index.php?page=%d9%88%d8%b 1%d8%ac%d9%85%da%a9%d8%b1%d8%af&SSOReturnPage=Check&Rand=0 (Accessed 2014/9/6).



# Window Aesthetics Window, the Original Element of in Safavid Miniature

Fatemeh Kateb, Ph.D in Architecture, Faculty member in Alzahra University
Padideh Adelvand, Ph.D Candidate in Art Research,
Faculty member of NAZAR research centre
padideh\_adelvand@yahoo.com

Abstract | Miniature is one of the traditional arts which follow the features of its own speech. Many researchers from one hand with different perspectives often followed by traditionalism and mystical approaches, study the ultra facts of this art and on the other hand, other researchers due to the lack of artifacts remained by the past eras in various fields such as architecture, gardening, urbanism, art and culture have turned to this art and realized the stylistic features of each of these areas by reading them out.

Based on the literature and architecture history of Iran, "window", as a functional element has had a strong presence from the beginning of "residence" in the ancient Islamic architecture, as it has been responsible for the lighting and ventilation of air to the inside of the buildings. During the Safavid era, window as a webbed mesh item provides a way of seeing without being seen.

This new item allowed the women of the Safavid period, to participate in ceremonies and have their own observation without impairing their privacy and composure despite the prohibition of their direct participation in the ceremonies, festivals and other events that, was well consistent with the principles of confidentiality of Iranian culture. By reading through the painting artworks of Safavid era as the turning point of the miniature painting of Iran, window is beyond a mere physical element that is responsible simply for lighting task, hereupon due to the presence of human interaction with the environment, it is converted to an landscape element; accordingly the artist painter, exploit

intelligently the window for emplacement of characters and a way of interact between the indoor and outdoor environment. This article upon the presuming of "window" as a landscape element, claims that its aesthetic aspect is also pursue three goals of "function", "aesthetic" and "identity" in addition to the landscape objectives. The miniature painter illustrates the functional aspect of window by using the white color for interior space of it to convey lighting concept and also through emplacement of the characters inside the framework manifests the interaction with the environment. The principle of confidentiality and hierarchies as a matter of culture and faith in land of Iran, with the element of window and its lattice design and curtains which were common in the Safavid period, are also observed in the painting miniatures; for that reason, the majority of women in the painting artworks are portrayed in the window frame in line with the concept of providing comfort and safety for them while participating in ceremonies and events. The aesthetic aspect of window is fulfilled through decoration, which the principles of traditional arts especially miniature painting; decoration especially the geometric ones in window frames implies the importance of it to the painter. According to the miniature painting of Safavid era, it can be said that the picturesque of window in this era was quite comply with the landscape-oriented aesthetic aspects. In other words, the tradition of Iranian-Islamic architecture of this era has been a landscape based convention that employing of the three elements of beautification including function, identity and aesthetic confirms the claim.

Keywords | Window, Miniature Painting, Safavid Era, Landscape, Function, Identity, Aesthetic.