# باغ ایرانی بربنیاد شاهنامه فردوسي

چکیده در بسیاری از داستان های شاهنامه فردوسی از باغ، کاخ، شهر، ایوان و شارسان یاد شده که سیمای نخستین آنها در گذر زمان و دوران چندهزارساله دگرگونی هایی را پذیرفته است. این عناصر از محتوا و مفهوم نخستین خود به دلایل و عواملی که پرداختن به آن در مجال این گفتار نیست فاصله گرفته یا با حفظ یارهای از جزئیات معنای عملکردی و مفهومی آن رنگ باخته، ولی هنوز نشانه هایی از جلوه های نخستین آن برجاست. به مدد پارهای از گزارشات در تاریخ باستان و ادبیات ایرانی می توان چهره ای از مفهوم شهریا باغ ایرانی را در دوران آغازین پیدایش آن در ذهن ترسیم کرد. در این جستار با اشارهای به چند گواه از این دست برای روشن کردن بهر کوچکی از آن پرداخته می شود.

یکی از منابع اصیل ایرانی که می توان از آن به پیدایش باغ و چهره نخستین یا نزدیک به آن دست پیدا کرد، گفتارهای حکیم فردوسی در شاهنامه اوست. هرچند دراین نامهٔ نامور یارهای از رویدادها با جزئیات تمام گفته شده و خواننده خود را میان کارزار می بیند، در بسیاری از جای ها دوران درازی را کوتاه و یا در يوششي نهان داشته که بريژوهندگان است، آن را از نهفت بيرون آورند و آشکار سازند. چه بسا گفتار فرزانهٔ توس روشن است و سینهٔ سینا می خواهد.

كاه علوه السابي ومطالعات فرسحي

واژگان کلیدی | شاهنامهٔ فردوسی، باغ، ایوان، کاخ، گلشن، آب روان.



aafarzin@hotmail.com

تصوير ٢: ايوان ، باغ و آب : ايوان به بارو و حصار دور باغها و شهرها، آب به جوی آب روان و باغ به بوستان و پالیز نام برده در شاهنامه اشاره دارد. باغ فین، کاشان، عكس: آيدا آل هاشمي، ١٣٨٨.

Pic2: Ivan, garden and water: Ivan refers to rampart and fortifications surrounding gardens and cities, the water refers to water stream flowing and the garden refers to Bustan and Paliz in Shahnameh, Fin garden, Kashan, Iran. Photo: Ayda Alehashemi, 2009.





تصویر ۱: کوشک ورودی باغ فین کاشان را می توان شارسان دانست، یعنی جایی که چهارسوی آن بوستانها باشد، مأخذ: www.panoramio.com

Pic 1: The entrance belvedere in Fin Garden of Kashan can be considered as Sharsan, where the garden is surrounded by gardens in the four directions. Source: www.panoramio.com

نخست از برش هندسی کار کرد چو گرمابه و کاخهای بلند چو ایوان که باشد پناه از گزند

دراین ابیات و بعد از اشاره به شروع ساخت وسازهای معماری، برای نخستین بار از گرمابه و کاخ و ایوان نام برده می شود؛ بناهایی که از این پس از ویژگیهای باغ یا شهر ایرانی به شمار می رود. نکته درخور نگرش بیت پایانی، کاربرد واژه "ایوان" و معنای آن دربین عناصر شهر و باغ است. این کارکرد واژگانی در همه گفتههای فردوسی، به گونهای است که از کاخ و ایوان به صورت دو عنصر جداگانه یاد شده و کاربرد ایوان را نیز روشن می کند.

چو ایوان که باشد پناه از گزند

چنین پیداست که "ایوان" بنایی غیراز کاخ است و چون کاربرد آن برای "پناه از گزند" آورده شده، روشن می شود منظور اشاره به بارو، حصاریا دیواری است که می توانسته بناهای دیگری مانند کاخها و باغها را درون خود جای دهد واز گزند در پناه دارد و هیچگاه مانند کاخ ها جمع بسته نشده است. این همان دیواری است که تا امروز باغها را در میان گرفته و از ویژگیهای باغ ایرانی به شمار میرود و تا چند دهه پیش شهرها را نیز.

در بسیاری از داستان های شاهنامه و به مناسبت موضوع، از باغ، بوستان، شارسان، گلشن و پالیز و سایر تعابیر مربوط به باغ نام برده شده، ولی کمتر به توصیف ویژگیهای باغ پرداخته شده است تا چشم اندازی روشن از تمامیت آن در ذهن شکل گیرد. با این حال در دو مورد که هر دو مربوط به داستان غمانگیز رفتن سیاوش از ایران به توران زمین می شود، می توان از دو جا که سیاوش آباد کرد و در آن گلشن، باغ، ایوان وکاخ بنا نهاد با درختان بسیار و آبهای روان و پالیز و بوستان نام برد که ویژگیهای باغ یا شهری باغگونه را دارد که سیاوش ـ پرورده فرهنگ و دانش ایرانی .آن را در دیاری دیگر ساخته است. با بررسی شرح این دو جا از گفتار فردوسی می توان نسبت میان باغ و شهر ایرانی را دریافت. این دو جا یکی "کنگ دژ" سیاوش است و دو ديگر "سياوش گرد" يا باغ سياوش.

مقدمه داستانهای دوران باستان افزون بر ارزش ادبی و ظاهر افسانه ای دارای مطالبی نو و قابل کشف هستند که آنها را تصویرگر دوران باستانی و دیرین از یک سرزمین میکند. این تصاویر گرچه ممکن است دقت مطالب واطلاعات علمی امروزرا نداشته باشند، اما ریشه و اصالت ساختارها و واقعیات دورههای بعدی را در خود دارند و مرجع خوبی برای ریشه یابی اتفاقات بعد از خود به شمار می آیند. در این میان شاهنامه فردوسی را می توان به عنوان یکی از اسناد تاریخی و اسطورهای ایرانزمین و منبع موثقی برای درک قوانین و اصول حاکم بر شهر، باغ و زندگی ایرانی دانست. با بهرهگیری از این نامهٔ باستانی سخن سرای بزرگ -فردوسی طوسی- می توان ساختار اولیه و اصیل شهرهای ایرانیان را در دوران باستان جستجو کرد.

فرضيه براساس اسناد ادبى ايران مانند شاهنامه فردوسی، باغ و شهر دریک قالب معنایی هستند و شهر مفهومی است که از دل باغ بر آمده است. طبق این توصيفات، ازلحاظ مفهومي جنبه باغ و بوستان بودن شارستان برمعانی دیگر آن غلبه دارد.

آغاز بيدايش شهر، كاخ وايوان در شاهنامه فردوسی، پس از گفتار اندر آفرینش خرد و عالم و دریی آن جاری شدن آبها و رویش گیاهان، حكايت ازيديد آمدن جنبندگان مي رود كه اين همه گويي آماده سازی بستری برای پدید آمدن انسان است.

چوزین بگذری مردم آمد پدید شد این بندها را سراسر کلید این نکته نشان می دهد سرشت انسان و روح طبیعت گرای او، علاوه برنیاز، ریشه در شرایط محیطی پیدایش او نیز دارد. پس از آن به دوران جمشید میرسیم'. هرآنچ از گل آمد چو بشناختند سبک خشت را کالبد ساختند

به سنگ و به گچ دیو دیوار کرد





تصویر ۳ : ترکیبی خیالی از تداوم نشانههای به جا مانده از تصویر باغ سیاوش که عناصر یاد شده در داستان سیاوش را . کوشک ، باغ ، ایوان ، جوی آب ، باغ ، بوستان و گل . جلوهگر میکند. مأخذ : نگارنده .

Pic3: Imaginative combination of the continuing signs left from the picture of Siavash garden story reveals the elements of this story by belvedere, garden, fortification, water, flower gardens and flowers. Source: Author.

> تصويردونمونه شهرايراني، در شاهنامه فردوسی

• «کنگ دژ»

در داستان بنا شدن «کنگدژ»، سیاوش به سرزمینی بیرون از خاک توران می رود و به منطقه ای خوش آب و هوا میرسد و بلندای کوهستانی که راه عبور آن هم تنگ و دشوار بود را برای هدف خود بر میگزیند و کنگ دژ سیاوخش را بنا مینهد. در شاهنامه پس از آنکه از خوبی ها، فراوانی و دل انگیز بودن منطقه تا رسیدن به آن شارسان میگوید، ویژگیهایی را شرح میدهد که باغگونه بودن آن از جنبههای دیگر بارزتر است.

> ز کنگ سیاوخش گویم سخن و از آن شهر و آن داستان کهن کزین بگذری شهر بینی فراخ همه گلشن و باغ و ایوان و کاخ همه شهر گرمابه و رود و جوی به هر برزنی رامش و رنگ و بوی بنا کرد جایی چنان دلگشای یکی شارسان اندر آن خوب جای بدو کاخ و ایوان و میدان بساخت درختان بسيارش اندر نشاخت بسازید جایی چنان چون بهشت گل و سنبل و نرگس و لاله کشت

از این ابیات نیز نکاتی را می توان دریافت؛ نخست سنجش آن با دوران جمشید و آغاز ساختن بناهاست. در آنجا سخن از باغ، گلشن، بوستان، پالیز، رود و جوی که از ویژگیهای شارسان است به میان نمی آید و تنها به عناصر معماری مانند گرمابه و کاخ که در پناه ایوان قرار دارد اشاره می شود. ازاین مضمون، چنین برداشت می شود که دراین دوران مسئله اساسی ساختن فضایی بوده که انسان را از گزند در پناه نگه دارد. چنین به نظر میرسد از عهد جمشید تا روزگار سیاوش دورانی بس دراز سپری شده تا در ساختار نخستین وطی فرایندی تکاملی، آرامآرام، رود و جوی، گلشن، میدان و پالیزوارد ایوان شود و فضای درونی را به باغ، بوستان و شارسان بدل کند. چنانچه معنای شارسان آنگونه که درلغت نامه دهخدا آمده درنظر گرفته شود، این تصویر

پررنگ تر می شود؛ کوشک و عمارتی که در چهارسوی آن بوستان ها باشد (دهخدا، ۱۳۷۷:۱۳۹۹۱)؛ (تصویر۱). بدین گونه کنگ دژ سیاوش در سنجش با دوران جمشید، ساختاری باغگونه پیدا میکند. گلشنی فراخ با کوی و برزن و گرمابه و کاخ در پوششی از گلهای بسیار و درختان و آب روان با همان ایوان نخستین در گرداگرد آن (تصویر۲). • باغ سياوش يا سياوخش گرد

در این داستان و در ادامه ماجرای کنگ دژ، پس از آنکه نامه افراسیاب به دست سیاوش می رسد، سیاه و بنه برمیدارد و به سویی که افراسیاب گفته بود میرود و "سیاوشگرد" را که دو فرسنگ بالا و پهنا داشت بنا می کند. فردوسی این شهر را این گونه شرح می دهد:

از ایوان و میدان و کاخ ز پالیزوز گلشن ارجمند دراينجا نيز عناصراصلي اين باغ مشخص مي شوند: میـدان، کاخ، پالیز و گلشـن ٔ که ایـوان آن را در پناه گرفته است (تصویر۳).

بیاراست شهری بسان بهشت به هامون گل و سنبل و لاله کشت برایوان نگارید چندی نگار ز شاهان وز بزم وز کارزار در این باره افراسیاب ضمن اشاره به آبادان کردن زمینی خارستان توسط سیاوش، برادر خود گریسوز را به تماشای

> برو شادمان تا سیاوخش گرد ببین تا چه کردست بر گرد گرد بجایی که بودی همه بوم خار بسازید شهری چو خرم بهار

زمانی که پیران ویسه ٔ از سیاوش گرد می شنود برای دیدن آنجا شتاب می کند و سیاوش او را پذیرا می شود. در این دیدار نیز چند نکته جالب توجه وجود دارد که می توان برای یافتن تصویر شهر ایرانی به آن رجوع کرد:

بگشتند بر گرد آن شارسان خوشامد ورا آنچنان خارسان سراسر همه کاخ و ایوان و باغ همی تافت هر سو چو روشن چراغ سیهدار پیران بهر سو براند

بسی آفرین بر سیاوش بخواند

این ابیات نیز ضمن اشاره مجدد به خارسان بودن آن منطقه تا پیش از آباد ساختن سیاوش، به جنبه ها و عناصر طبیعی آن اشاره میکند. در مقابل خارسان، فردوسی به شارسان اشاره می کند که سه عنصر اصلی باغ، ایوان و کاخ را در خود دارد و در ادامه:

> چو یک بهره از شهر خرم بدید به ایوان و باغ سیاوش رسید

معلوم می شود که در اندرون ایوان بزرگ که تمام باغ و شهررا در بر می گرفته باغهای دیگر نیز بوده که ایوان داشته و باغهای کوچکتر را در خود جای می داده است، مانند باغ سیاوش که پیران پس از گردش در شهر به آن میرسد و سپس

به کاخ فرنگیس بنهاد روی

چنان شاد و خرم و دیهیم جوی باز هم معلوم می شود پس از آنکه از ایوان وارد باغ سیاوش می شوند تا رسیدن به کاخ دیگری که مربوط به فرنگیس است، راهی از میان باغ طی میکنند و به آن کاخ میرسد

تصویرباغشهرایرانی در شاهنامه با بازگشت به دو نمونه فوق در شاهنامه، تصویر ذهنی ما از باغ و شهر ایرانی روشن تر می شود. شهر ایرانی شهری است باغگونه، سراسر جوی و آب روان. باغ و میدان و پالیز و گلشن که در پناه ایوان اصلی قرار دارد. کاخهای دیگر که هر کدام منزلگاه کسانی است دارای ایوان و باغ خصوصی هستند؛ مانند باغ سیاوش که کاخ فرنگیس در میان آن قرار دارد. شهری پر از پالیز و گلشن ارجمند و میدان ها با باغهای دیگر در مقیاس کوچک تر. توصیف عناصر شهری و آمیختگی مضامین مربوط به باغ و شهر برای ما چنان تصویری از شهرهای بنا شده توسط سیاوش ارایه می دهد که نمی توان شهر و باغ را از یکدیگر جدا دانست (تصویر۵). گردش در شهر و تفرج در جایی که از خارستان به گلستان تبدیل شده است، نمایانگراین است که آباد کردن شهرو محیطی برای زندگی به معنای دقیق تربا هدف ساماندهی باغی در آنجا بوده است.

شهری باغگونه دارد. آمیختگی مضامین توسط سیاوش ارایه میدهد که نمی توان

شهرایرانی به مثابه باغ با ویژگی هایی که یک یک از گفتار فردوسی درباره کنگ دژ و سیاوخشگرد بر می آید، آشکارا روشن می شود این دو جای که به دست سیاوش به عنوان شاگرد مکتب رستم و تربیت یافته اصیل ایرانی آباد شده است، باغ و بوستان وگلستانی است با آبهای روان که بارویی آن را دریناه گرفته است. دیگر بناها همچون گرمابه و کاخ و برزن و میدان در آن جای گرفته اند و به دلیل بارز بودن وجه باغگونه آن واژه باغ و شهر و شارسان همسان آورده شده است. همچنین هنوز در مقیاس کوچکترایوان و کوشک و عمارت و جوی آب روان، با درختان و پوششی از گلها و گاهی گرمابه نیز عناصر اصلی باغ ایرانی به شمار می روند. همچنین با اشاره به داستان نخست ایجاد شهر، می توان گفت گرمابه و کاخ و ایوان از عناصر آغازین شکل گیری باغ

همی گرد باغ سیاوش بگشت بجایی که بنهاد خون زیرتشت از دیگر مواردی که باغ و شهر مترادف یکدیگر و با یک معنا ذکر شده باغ ارم در دیباچه شاهنامه است: ز ابر اندر آمد به هنگام نم جهان شد به کردار باغ ارم

باغ ارم، نام شهر عاد، باغ عاد یا نام شهری که شداد، پسر عاد بنا کرد، باغ یا شهر شداد، ارم شداد، تعریف شده است که این نامگذاری نیز خود سندی برای مترادف و هم معنی دانستن واژههای باغ و شهراست (شهیدی، ۱۳۷۷)

تصویر ۵: تفت، نمونه ای از باغ شهر ایرانی مورد اشاره در شاهنامه . مأخذ : www.mapnall.com

Pic5: Taft, a type of Persian Garden City mentioned in the Shahnameh, Source: www.mapnall.com



نتیجه گیری با بررسی اسناد ادبی و تاریخی که از طریق شاهنامه به دست ما رسیده می توان ثابت کرد شهر ایرانی ساختاری باغگونه داشته است و عناصر اصلی شهر، عناصری مربوط به باغ و باغسازی هستند. شهر یا باغشهر ایرانی را به سه دلیل می توان همان باغ ایرانی با ویژگی های باغ سازی ایران دانست. نخست دو نمونه شهریا آبادسازی سیاوش که فردوسی از آنها به تفصیل سخن گفته و عناصر و فضاهای آن را مشروح ذکر کرده است. کنگ دژ و سیاوش گرد، هر دو شهرهایی هستند که توسط سیاوش بنا شده اند. سیاوش آبادگر این دو شهر، یک ایرانی اصیل است که شهرهای وی را در شاهنامه می توان نمونه ای از شهرهایی دانست که ایرانیان آن زمان میساخته اند. دلیل دوم را می توان از خلال توصیفات فردوسی درباره عناصر شهری نام برده شده در شهر دانست. عناصری که همان عناصر باغ ایرانی هستند و به سبک باغسازی اشاره دارد. از جمله می توان به واژگان کلیدی این عناصر مانند "ایوان" اشاره کرد. ایوان، به عنوان عنصر معماری که در دوران اولیه بنای شهرها از آن یاد شده است، عنصری محفوظ کننده برای کل شهر و باغ به شمار می آمده که در توصیف شهرهای سیاوش به آن اشاره شده است. دلیل سوم را نیز می توان در فرهنگ لغات و نحوهٔ کاربرد آنها در شاهنامه جستجو کرد. بدین ترتیب مى توان شهر را در توصيف هاى اين نامهٔ نامور پارسى معادل باغ شهر يا باغ ايرانى دانست.

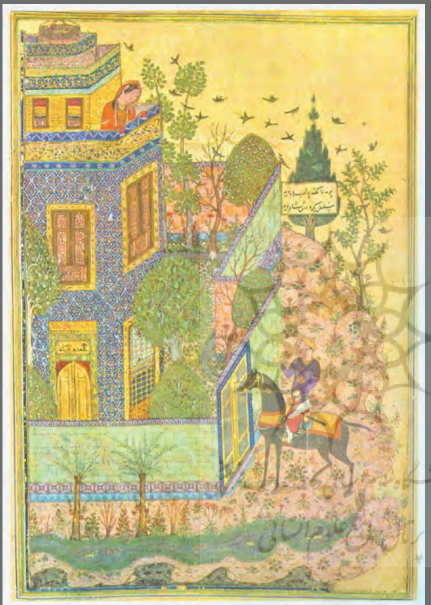
۳. داماد افراسیاب و سپه سالار توران زمین. ۲. جای گل یا خانه گل (جنیدی، ۱۳۷۹: ۴۹). ۱. مانند شرح لشگرکشیها و نشان درفشها و نام کسان در قلب و میمند و مسیره سپاه.

#### فهرست منابع

 جنیدی، فریدون. (۱۳۷۴). زندگی و مهاجرت آریائیان برپایه گفتارهای ایرانی . تهران : بنیاد نیشابور.

• دهخدا، على اكبر. (١٣٧٧). لغت نامه دهخدا، شهیدی مازندرانی، حسین. (۱۳۷۷). فرهنگ شاهنامه: نام كسان و جايها. تهران: نشر بلخ. جلد۹. تهران: انتشارات دانشگاه تهران.

 فردوسی، ابوالقاسم. (۱۳۷۳). شاهنامهٔ فردوسی، تصحیح: ژول مل. تهران: انتشارات سخن.



تصویر۴ : نگارهٔ همای و همایون را می توان جلوهای از ایوان و باغ سیاوش و کاخ فرنگیس در درون سیاوش گرد دانست که در شاهنامه به محصور بودن و سلسله مراتب آن اشاره شده است و به روشنی نشان می دهد ابتدا ایوان ، پس از آن باغ و کاخ قرار داشته است. مأخذ : Gray,1995: 46

Pic4: Humay and Humayoun illustration can be considered as manifestation of Siavash fortification and garden and Farangis Garden within Siavash fort which has been addressed in Shahnameh for enclosure and hierarchy and clearly shows that the fortification, then the garden and lastly the palace were created respectively. Source: Gray, 46:1995

تصویر۴ Pic4

## Persian Garden on the Basis of Ferdowsi's Shahnameh

Ahmad Ali Farzin, Ph.D. in Architecture, Assistant professor, University of Tehran, Iran. aafarzin@hotmail.com

Abstract | In many stories of Shahnameh, a garden and an Ivan (fortification) of the palace and the city is mostly mentioned which have undergone multiple changes in their shape during thousand years of time. They have also distanced from their premier content and meanings due to multiple causes and factors that are not in the scope of this article, or they have maintained some details while functional and conceptual meanings have been faded. However, the signs of their early effects have still remained owing to some reports of Iran ancient history and Iranian literature that can reveal a perceivable face of the city or the garden in Iran in their early years of emersion. In this essay with a reference to some proves of this kind, the issue will be

One of the original Iranian resources in which the premier shape of garden can be perceived is the words anecdote in Ferdowsi's Shahnameh. Although a part of event with all the details are mentioned in this writing and the reader ultimately finds himself within the battlefield, many times a long period of time has been concealed and

the scholars have to reveal their mysteries since Ferdowsi is clear in uttering. Having scrutinized the Shahnameh, it is obvious that a barrier could keep other buildings such as gardens safe from enemies. It is a type of wall that surrounded gardens and today it is considered one of garden elements and one of city elements earlier. In the two stories of Gang Dej and Siavash Gard, considering Ferdowsi's narrations, it is clear that these two places which have been constructed by Siavash were gardens where water flowed and other buildings such as bathroom, palace and quarters and squares were included in this castle. It was named a garden city due to prevailing garden features in the city. Moreover, through the descriptions of Ferdowsi, mentioned urban are elements of Persian gardens which refer to gardening style. All the evidences indicate that the city can be described as the equivalent of Garden City or Persian Garden in the Shahnameh.

Keywords | Ferdowsi's Shahnameh, Garden, Ivan, Palace, Cultivated Field, Rosary, Flowing water.

### Reference List

- Dehkhoda, A. (1998). Loghatname- ye Dehkhoda [Dehkhoda Dictionary], vol 9. Tehran: Tehran university
- Ferdosi, A. (1994). Shahname-ye-Ferdosi. Edited by Mol, J. Tehran: Sokhan publications
- Gray, B. (1995). La Peinture Persane. Geneve: Alberta Skira S.A.
- Joneidi, F. (1995). Aryans' life and migration on basis of Iranian speeches. Tehran: Neyshabour foundation.
- Shahidi Mazandarani, H. (1998). Farhang -e Shahnameh: persons. Tehran: Balkh publications.