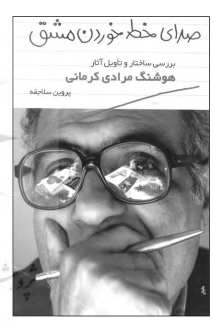


# رویکرد هرمنوتیک در نقد ادبیات کودک

محسن هجرى



وقتی به کتابی چون «صدای خط خوردن مشق» بر می خوریم. خلاف تلقی رایج درمی یابیم که نقد در حوزه ادبیات کودک و نوجوان، کاری به مراتب دشوارتر از دیگر حوزههای ادبی است. زیرا در ادبیات کودک، رابطه مولف و مخاطب، حول محور متن اجتناب ناپذیر می نماید و مؤلف از آغاز، خود را به طیف خاصی از مخاطبان مقید و محدود می کند. از این رو، نقد و بررسی انتزاعی متن، بدون در نظر گرفتن ویژگیهای مخاطب، تأویل صحیحی از اثر مورد نظر به دست نمی دهد. یعنی امکان دارد یک متن، صرف نظر از نوع ارتباطش با کودک، منسجم و عمیق تلقی شود، اما به محض أن كه پاى مخاطب به ميان مى آيد، به متنی گنگ و آشفته تبدیل شود. از این رو، درک «معنای منتشر در یک اثر ادبی کودک'»، صرفنظر از نیازها و ویژگیهای «مخاطب مشخص آن»، کاری به غایت دشوار و حتی ناممکن به نظر می رسد و شاید به همین دلیل است که روشهای نقد ساخت گرایانه از نقد، تأویل و بررسی آثار ادبی کودک به خوبی نمی آیند و از کشف ماهیت متن ناتوان میمانند. با این مقدمه، وقتی به سراغ کتاب «صدای خط خوردن مشق» میرویم که در آن، دکتر پروین سلاجقه به بررسی ساختار و تأویل آثار هوشنگ مرادی کرمانی پرداخته است، با سایه روشن هایی در نقد ادبیات کودک مواجه می شویم که در مجموع، نوید تعمیق بیشتر در این حوزه است. گویا باید این سخن مرتضی خسرونژاد" را باور کرد که ادبیات کودک در ایران، دوران طفولیت خود را پشت سر گذاشته است و دوران بلوغ خود را طی می کند.

در یک ارزیابی اجمالی، «صدای خط خوردن مشق»، نمونهای از نقد روش مند در حوزهٔ ادبیات

کودک است که برای مخاطب خود، معیارهای نقد خویش را فراهم می کند. از این رو، می توان از آن به عنوان یکی از نقطه عطفها در نقد و تأویل روش مند در حوزهٔ ادبیات کودک یاد کرد؛ به ویژه آن که موضوع نقد، آثار نویسندهای است که یکی از نام آشناترین چهرههای ادبیات کودک ما در ایران و جهان است. اما حتی اگر آثار کرمانی ایران و جهان است. اما حتی اگر آثار کرمانی خط خوردن مشق»، آن را سزاوار نقد و بررسی منتقدان و نظریه پردازان ادبیات کودک می ساخت؛ زیرا در این کتاب، «منتقد» آموختههای خویش از نقد مدرن را در فضایی بومی و آن هم در زمینه ادبیات کودک به کار می گیرد.

این رویکرد نظام مند که از مبانی و روش نقد آغاز می شود و سپس به بررسی مصداقی آثار مورد نظر می پردازد، به مخاطب کمک می کند تا بخش های مختلف این کتاب را با معیارهای مطرح شده در آن تطبیق دهد.

اگر بخواهیم روند طی شده در این کتاب را براساس فصل بندیهای آن نشان دهیم، به ترتیب با پیش گفتار «منتقد» روبه رو می شویم که در آن، مبانی مورد نظر خود را شرح می دهد و علی رغم کوتاه بودن، نقشی کلیدی در فهم مبانی تأویلی مورد نظر منتقد ایفا می کند. سپس با بررسی کلی آثار کرمانی، در چارچوب مبحث زبان و ویژگیهای آن، عملکرد زبان در محور افقی شامل لحن، شخصیت سازی، فضا، صحنه و گفت و گو مواجه می گردیم. در فصل بعد، «منتقد» به نقد و بررسی چند اثر از کرمانی می پردازد که متأسفانه، به تاریخ دقیق تألیف و چاپ آن ها اشاره نمی کند و بدین وسیله، مخاطب از تجسمِ افق تاریخی آثار و تطبیق آنها با شرایطی که نویسنده

عنوان کتاب: صدای خط خوردن مشق نویسنده: دکتر پروین سلاجقه ناشر: انتشارات معین نوبت چاپ: اول . ۱۳۸۰ شمارگان: ۲۲۰۰ نسخه تعداد صفحات: ۳۵۸ صفحه بها: ۱۶۰۰ تومان

در یک ارزیابی اجمالی، «صدای خط خوردن مشق»، نمونه ای از نقد روش مند در حوزهٔ ادبیات کودک است که برای مخاطب خود، معیارهای نقد خویش را فراهم می کند

آن گونه که در پیش گفتار «صدای خط خوردن مشق» هویداست، منتقد بی آن که رویکرد ساخت گرایی را به طور مطلق نفی کند، می کوشد این روش را به گونه ای ترکیبی با رویکرد هرمنوتیکی به کار گیرد

به خلق اثر دست زده است، محروم می شود. بااین حال، تجزیه و تحلیل کتابهای کرمانی در فصل دوم کتاب، نکات پنهان و آشکاری را از آثار او ارائه می دهد که بیش از هر چیز، حاکی از تلاش «منتقد» برای درک تمامی زوایای آثار کرمانی است؛ به گونهای که بر فضای کلی نقد، نوعی تعادل حاکم است و «منتقد» فراسوی مدح و ذم، به تأویل روش مند آثار کرمانی می پردازد.

## پدیدار شناسی متن

از آن جا که ما در این نوشتار، دنبال کشف روش تأویلی «منتقد» در نقد آثار کرمانی هستیم، پیش از هر چیز، پرداختن به آن چه «منتقد» از آن به عنوان روش مطلوب خود یاد می کند، ضروری مینماید. در این راستا، در پیش گفتار این کتاب نکاتی کلیدی مطرح شده است که بدون فهم دقیق آنها نمی توان به ارزیابی روش تحلیلی و تأویلی منتقد پرداخت.

«شکی نیست که برای شناخت عناصر هر اثر ادبی، جز خود متن، چیزی در دست نداریم؛ یعنی نشانههای «کلامی یا نوشتاری» که به صورت واژگان در کنار هم نشستهاند تا در کنش خود به دلالتهایی معنایی منجر شوند، از این رو، در روند درگیر شدن با «متن» در قدم اول، بهتر استاز بررسی «زبان» شروع کنیم.» (ص ۷ و  $\Lambda$ )

با خواندن عبارت فوق، شاید این گونه به نظر آید که منتقد درصدد پیروی از روش ساختگرایان است و او نمیخواهد از چارچوب متن فراتر رود، اما چنان که خواهیم دید، منتقد بررسی زبانی و ساختار متنی را گام اول ـ و نه نهایی ـ میداند و تأویل متن را در عوامل فرامتنی نیز جست و جو می کند.

«در نقد ساختاری اثر به طور مشخص با خود متن سر و کار داریم و وظیفهٔ ناقد روشن و مشخص است؛ زیرا که خارج از نشانههای نوشتاری و «دنیای متن» برای او چیزی وجود نوشتاری و «دنیای متن» برای او چیزی وجود متن می یابد. ولی از آن جا که زبان و نشانههای آن و همچنین ابزارهایی که یک «متن» را به «ادبیات» تبدیل می کنند، معمولاً در محور جانشینی به اثر ژرفا می بخشند، منتقد در ادامهٔ کار خود، ناگزیر است رویکردی ژرف به هرمنوتیک خود، ناگزیر است رویکردی ژرف به هرمنوتیک زاویل) داشته باشد تا قادر باشد با ابزارهای علمی دانش ادبیات، تا حد امکان جست و خیزهای معنایی اثر ادبی را دریابد.»(ص ۱۰)

«منتقد» مولفههای رویکرد هرمنوتیک و یا دست کم برداشت خود از این رویکرد را به اجمال و گاه مبهم، چنین بیان می کند:

«آن چه قابل تأمل است، این است که آیا منتقد در نقد «ساختاری و تأویلی» یک اثر، ادعای دریافتن نیت یا مقصود نویسنده را دارد و این که آیا نویسندهای می تواند ادعا داشته باشد که از تمامی نیتهای پنهان و آشکار خویش در اثر، آگاهی دارد؟ شاید اگر نگاهی یک بعدی، کهنه و بسته به اثر داشته باشیم، بتوانیم به طور قطع جوابی مثبت و جزمی بدهیم. ولی اگر به ادبیات مانند پدیدهای زنده، پویا، سیال و هنری بنگریم و بر این باور باشیم که پدیدهای به نام هنر، ریشه در بر این باور باشیم که پدیدهای به نام هنر، ریشه در هزاران عامل پیدا و پنهان دارد، هرگز نمی توانیم «داوری» خود را به ویژه در قلمرو تأویل اثر ادبی، داوری نهایی بخوانیم و به نظری جزمی برسیم. «(ص ۱۱)

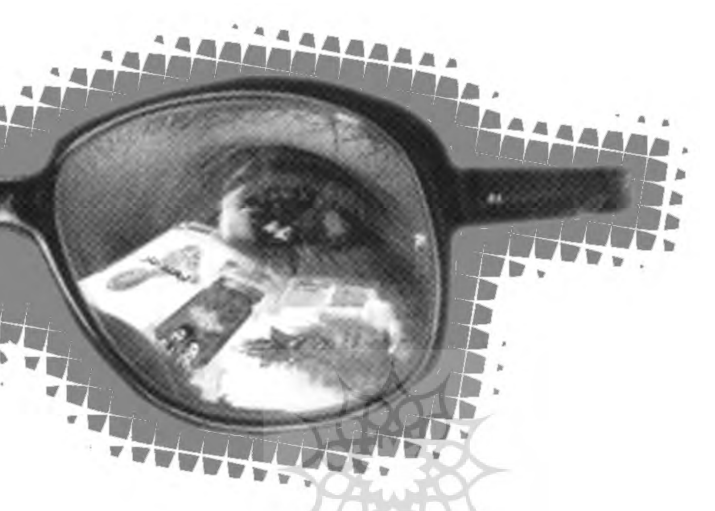
آن گونه که در پیش گفتار «صدای خط خوردن مشق» هویداست، منتقد بی آن که رویکرد

ساخت گرایی را به طور مطلق نفی کند، می کوشد این روش را به گونهای ترکیبی با رویکرد هرمنوتیکی به کار گیرد؛ یعنی از یک سو چون ساخت گرایان، به اجزای متن میپردازد و از دیگر سو؛ با تبعیت از رویکرد هرمنوتیکی، تحلیل عوامل فرامتنی را در درک «متن» با اهمیت میشمارد. «منتقد» این روش ترکیبی را بررسی، «ساختاری تأویلی» می نامد و روش مطلوب خود را در مرز این دو رویکرد تثبیت می کند و سرانجام، تعبیر نقد «پدیدار شناسانه» را به کار میبرد:

«در نقد پدیدارشناسانه»، نخست به بررسی ساختار زبان و عناصر متن پرداخته می شود و سپس در برخورد تحلیلی، رویکردی پساساخت گرایانه مورد نیاز است و در این جاست که ارتباطی سه گانه میان متن، نویسنده و مخاطب پدید می آید و بررسی های مردم شناختی، روان شناختی، جامعه شناختی، زیبایی شناختی و... مطرح می شوند و در نهایت، به مفاهیمی دست می یابیم که ژاک دریدا، از آن ها با مفهوم «معنای منتشر در اثر» یاد می کند.» (ص ۱۳)

تأکید منتقد بر «پدیدارشناسی متن»، به عنوان روش مطلوب، می تواند به این معنا باشد که او «متن» را چون پدیداری در نظر می گیرد که چون ظاهر می شود، بر هر مخاطبی به تناسب بازگشودگی ذهنی او، جلوه می کند و در عین حال، به تعداد مخاطبان، بروز و ظهورهای متفاوتی از خود نشان می دهد:

«به طور معمول، هر مخاطب و به ویژه هرمنتقد، گمان می کند که تنها اوست که معنی اصلی نژاد را دریافته است. به همین جهت، گاهی ممکن است بر دریافت خود اصرار بورزد، دریافت دیگران را بی ارزش بداند و سعی کند اثر را به



«اثری بسته» تبدیل کند. »(ص۱۱)

منتقد با طرح «پدیدارشناسی متن»، این گونه نشان می دهد که به تبعیت از مشرب ریکور، نه درصدد آن است که بررسی ساختار زبانی آثار کرمانی را نادیده بگیرد و نه آن که با غفلت از جایگاه فرامتنها از جمله مخاطب، شرایط فردی و اجتماعی مولف، پس زمینههای تاریخی آثار و... راه ساخت گرایان را دنبال کند. این تلاش در برخی بخشها، موجب شده است که در تحلیل برخی بخشها، موجب شده است که در تحلیل آثار کرمانی و توجه به فرامتنهای این آثار، به طور همزمان مواجه شویم. منتقد در این بخشها تلاش می کند با رفت و برگشتی متوالی از متن به زندگی نویسنده، پایبندی خود را به مبانی اعلام شده در پیش گفتار نشان دهد.

اما شاید از آن جا که هدف اصلی «منتقد»، تحلیل و تأویل آثار مرادی کرمانی بوده، به پرداخت دقیق تر مبانی و روشهای نقد، توجه کافی نشده و این مباحث بسیار کوتاه و موجز بیان شده است. از جمله آن که ناتمام گذاشتن پارهای از مباحث بنیادی در پیش گفتار، موجب شده است تا تبارشناسی فلسفی «نظریهٔ پدیدارشناسی متن»، به طور کامل انجام نشود و مخاطب با این ابهام

روبه رو گردد که چرا «منتقد» این رویکرد را برگزیده است و در عین حال، مشخص نیست که چگونه دو نظریهٔ متفاوت، یعنی ساختگرایی و هرمنوتیک، در یک دستگاه نظری کنار هم قرار گرفته اند؛ به ویژه اَن که واژهٔ پدیدارشناسی، میراث اندیشهٔ هوسرل و در چارچوب مباحث «هستی شناسی» ارائه شده است. واژهٔ «هیددارشناسی»، به تنهایی بر این معنا دلالت می کند که دستیابی به «ابژهها» به عنوان واقعیتی خارج از فرآیند شناخت، امکان ناپذیر است و کنشگرِ شناسا، تنها با پدیدارهایی که در ذهن او بازگشوده می شوند، روبه روست. هوسرل می گوید:

«فقط در شناخت است که ماهیت عینیت، با توجه به کلیهٔ اشکال آن، می تواند مطالعه شود. فقط در شناخت است که حقیقتاً داده و بداهتاً مشهود است.» ٔ

به همین دلیل، پدیدار مورد مطالعه و عنصر مطالعه گر، ارتباطی تنگاتنگ پیدا می کنند تا آن جا که به تعبیر هوسرل، هستی مشترک می یابند. ریکور $^{\prime}$  که در طول دورهای، از علاقه مندان به اندیشهٔ هوسرل محسوب می شده است، واژهٔ پدیدار شناسی را از هوسرل وام می گیرد و آن را در

حیطه نقد ادبی و کشف معنای متن به کار می گیرد. اما آیا این بدان معناست که از دیدگاه ریکور نیز پدیدار متن، جز در ذهن مخاطب، موجودیتی مستقل ندارد و به تعبیری آیا او در این موضوع وفادار به اندیشهٔ هوسرل است؟

فرض ریکور چنین است که «متن»، چون پدیداری قابل مطالعه است که به تناسب بازگشودگی ذهن مخاطب، بر او جلوه می کند، اما در عین حال نمی پذیرد که همه چیز در بازگشودگی ذهنی مخاطب خلاصه می شود به همین دلیل، او به مناسبات عینی که متن در آن متولد می شود، توجه می کند. بنابراین، «پدیدارشناسی متن» از ایده آلیسم هوسرل که همه چیز را به بازگشودگی ذهن تقلیل میدهد، فاصله می گیرد. البته، در نقطهٔ مقابل نیز ریکور نمی پذیرد که متن می تواند مانند یک «ابژه» مجرد از اندیشهٔ مخاطب و مولف، مورد تأویل قرار گیرد. به همین سبب، او در چالش میان ساخت گرایان و ایدهٔ پدیدارشناسی هوسرل، راه سومی را برمی گزیند که دال بر ارتباط میان «متن» و «فرامتن» است. یعنی در همان حال که مى پذيرد «متن»، يك ابرهٔ قابل مطالعهٔ مستقل از دیدگاه مولف یا مخاطب است، آن را چون



سوژهای در ارتباط با ذهن مخاطب می بیند. به همین دلیل، ریکور از متن به عنوان یک مناسبت ارتباطی نام میبرد که ذهن و عین را به یکدیگر متصل می کند. او می گوید:

«همه مناسبات اجتماعی از راه میانجیهای نهادها، رمزها و قاعدههایی می گذرند که بیشتر ناشناختهاند و درک ناشدنی؛ باری، ادبیات یکی از این میانجی هاست، اما بر خلاف میانجی سیاست، میانجی شفافی است که در آن «نهاد»، به شکل دقیق تبدیل به یک «متن» می شود. »^

میانجی تلقی کردن زبان و به ویژه ادبیات، هرمنوتیک ریکور را در این جهت سوق می دهد تا در پس رمزگانهای یک زبان، به دنبال کشف واقعیت باشد؛ واقعیتی که در چارچوب متن، رنگ و بوی متفاوتی به خود می گیرد:

«هیچ واقعیت زندهای، هیچ واقعیت انسانی یا اجتماعی وجود ندارد که به گونهای و به معنایی باز نموده نشود. ادبیات به این بازنمایی ابتدایی امر اجتماعی، بازنمایی روایی خود را می افزاید. » ٔ با این تعبیر، شاید نتوان بازنمایی روایی یک واقعیت در ادبیات را کاملاً منطبق بر واقعیت عینی آن تلقی کرد؛ زیرا حتی سبک رئالیستی نیز به انتقال تمام و كمال واقعيت وفادار نمى ماند و به

می شود» (ص ۱۳) و درگیری شکل نمی گیرد؛ مگر آن که پرسش ما از متن مشخص باشد. در این زمینه، گادامر · می گوید: «أن چه بر پایهٔ أمار ساخته می شود، زبان

این گونه تعریف کرده است که «ناقد با متن درگیر

واقعیت به نظر می آید. ولی این نکته که این واقعیتها به کدام پرسش پاسخ می دهند و آن جا که پرسشهای دیگری مطرح میشوند، کدام واقعیت به سخن درمی آیند، مسئله ای هرمنوتیکی است. فقط پژوهش هرمنوتیکی، معنای این واقعیتها و نیز نتایج برآمده از آنها را مشروعیت می بخشد. این عبارت که کدام پرسش و پاسخ با واقعیت تطبیق می کند، در واقع درس مقدماتی هرمنوتیک است. »"

اگر از منظر هرمنوتیک گادامر بخواهیم به «صدای خط خوردن مشق» بپردازیم، با یک زنجیرهٔ معنایی مبهم مواجه می شویم. زیرا در آغاز نقد، پرسش «منتقد» از متن مشخص نیست و چون فرآیند کشف معنای مرکزی متن، جز به یاری پرسش مشخص نمی شود، زنجیرهٔ معنایی نقد شکل مطلوب به خود نمی گیرد و معلوم نمی شود که در طول نقد، «منتقد» در صدد اثبات یا انکار چه چیزی است و یا درصدد ابهام زدایی از كدام تأويل ييش از خود برآمده است؟ اگر اين تعبیر گادامر را بپذیریم که تأویل، بیش از آن که عملی ذهنی یا عینی باشد، یک بازی است، در آن صورت قاعدهٔ بازی حکم می کند که به طور کامل با متن درگیر شویم. زیرا جدی گرفتن بازی، متضمن تعلق به أن است. در غير اين صورت، تأویل معنای حقیقی خود را از دست می دهد و درگیری منتقد با متن، تصنعی به نظر میآید. ۱۲

در صدای خط خوردن مشق میخوانیم: «ناقد با متن درگیر می شود، نشانههای آن را جست و جو می کند، با ابزارهای دانش ادبیات، دنیای آن را تشریح می کند تا شاید در پس فرم اثر، معنا یا معناهای جهان نویسنده و زیباییهای آن

یارهای از رویدادهای مورد علاقهٔ خود، غلظت بیشتری می دهد که در مبحث «رئالیسم به منزلهٔ یک ایدئولوژی»، به آن خواهیم پرداخت.

منتقد «در صدای خط خوردن مشق»، عاقبت آموزهٔ ریکور و هرمنوتیک مورد نظر خود را این گونه جمع بندی می کند:

«به قولی، نقد یک «فرا زبان شناسی» است و کار ناقد در مواجهه با متن، خواندنی معمولی نیست، بلکه برخوردی پدیدارشناسانه است. ناقد با متن درگیر می شود، نشانههای آن را جست و جو می کند...»

### پرسش از متن

یکی از نقاط مبهم در «صدای خط خوردن مشق»، فقدان پرسش یا پرسشهای منتقد از آثار کرمانی است. به عبارتی دیگر، این موضوع کاملاً مشخص نیست که منتقد در پاسخ به چه پرسشهایی، آثار کرمانی را میکاود و او چه ویژگیهای جذابی در این آثار دیده که در صدد تأويل أن برآمده است؟ اين نكته با توجه به اين که «منتقد»، خود را به رویکرد هرمنوتیکی علاقهمند می داند، موجب می شود که ساختار کلی نقد أسيب ببيند؛ بهويژه أن كه منتقد كار خود را

را کشف کند.»(ص ۱۲) «کار ناقد تایید یا رد قطعی اثر نیست، بلکه ناقد در بررسی تحلیلی و موشکافانهٔ اثر، «خواندن» را «نهادینه» می کند و اجزای پیکر اثر را پیش روی خواننده به نمایش می گذارد.»(ص ۱۴) در کلیه موارد، ذکر شواهد و نشانه ها به گونه ای تنظیم شده است که خواننده به کمک آن ها، خود نیز قادر به داوری باشد. در این بررسی سعی بر این بوده که با تکیه بر نظریه های ادبی، از همهٔ شیوه های نقد استفاده شود.»(ص ۱۵)

همان طور که میبینیم، «منتقد» تمامی تلاش خود را به کار می گیرد تا مخاطبان خود را به سوی یک «خوانش روشمند» از آثار مرادی کرمانی سوق دهد و این انگیزه، تمامیت «صدای خط خوردن مشق» را در می گیرد. به همین دلیل، این نقد ویژگی آموزشی و تعلیمی به خود می گیرد و چالش درونی «منتقد» با «متن»، کمتر به چشم می آید. گویا «منتقد»، با پذیرش کمتر به چشم می آید. گویا «منتقد»، با پذیرش

است، اما دنیای «منتقد»، برای مخاطب «صدای خط خوردن مشق» پنهان میماند و پرسشهای وجودی منتقد از متن و مولف آشکار نمی شود. البته، از أن جا كه منتقد ابتدا اعلام مى كند كه «نقد» او از ساختار زبان به سوی تأویل سیر می کند، نمی توان قائل به پارادکس در ساختار «نقد» شد، اما با توجه به آن که «منتقد» تأویل هرمنوتیکی را در دل «پدیدارشناسی متن» مورد توجه قرار می دهد، فقدان پرسشهای منتقد از آثار کرمانی، «صدای خط خوردن مشق» را در حدیک نقد ساختاری متوقف می کند و «منتقد» نمی تواند به طور گستردهای به دنیای فرامتن آثار کرمانی وارد شود. اشارههای گذرای «منتقد» به فرامتن های آثار کرمانی . که در لابه لای نقد ساختاری ارائه می شود . در حد ریشه پابی روانی آثار خلاصه می شود تا مخاطب حداقل به این نکته واقف باشد که بافت کلی آثار مرادی کرمانی، امتداد کودکی اوست. در حالی که مخاطب

پل ریکور می گوید: «جنگ با متن، جنگی است که قوانین خاص خود را داراست، این جا من به کسی می اندیشم که بی نهایت ستایشش مى كنم، فيلسوف تاريخ مارتيال گوئهرو". نمی توان گفت که او در جدل هایش با گویی یراً يا با ألكيه ١٥ همواره برحق بوده است، اما قدرت استدلال هایش چنان است که شیوه خواندن او به گونهای ناگزیر، پیش روی کسانی قرار خواهد گرفت که بخواهند به این مسئله بپردازند. این جا ما مى توانيم از اخلاق خواندن ياد كنيم. تصحيح تأثیرهای زیبایی شناسانهای که شاید آزادی تأویل را به همراه می آورند. تأویل کننده ای که سال های بسیار به متنی پرداخته، موضوع همان جبر درونی است که هنرمندی بسیار بزرگ نیز با آن رویاروست. هم به معنایی زیبایی شناسانه و هم به مفهومی اخلاقی، برای من ایدهٔ وام داشتن بسیار مهم است. ما باید به نویسندگانی که آثارشان را میخوانیم، دین خودرا بپردازیم و برای

> یکی از نقاط مبهم در «صدای خط خوردن مشق»، فقدان پرسش یا پرسشهای منتقد از آثار کرمانی است. به عبارتی دیگر، این موضوع کاملاً مشخص نیست که منتقد در پاسخ به چه پرسشهایی، آثار کرمانی را می کاود و او چه ویژگیهای جذابی در این آثار دیده که در صدد تأویل آن برآمده است؟

> > نظریهٔ مرگ مولف، متن را با خونسردی و تبحر کالبد شکافی می کند، بی آن که تکانههای متن برای او مزاحمتی به وجود آورد و در آن جا نیز که سخن از مولف به میان می آید، پیش از هر چیز، تبارشناسی متن و تکمیل شناسنامه آن تداعی می شود. فقدان یک مقدمه که نشان دهد دغدغهی درونی منتقد در نقد آثار مرادی کرمانی، چه بوده و چگونه او را به خود فرا خوانده است، تا پایان سایه ی خود را بر سر «نقد» می گسترد و پایان سایه ی خود را بر سر «نقد» می گسترد و موجب می شود که «منتقد» نتواند از نقد ساخت گرایانه، فاصله ای جدّی بگیرد و با رویکردی هرمنوتیک، آثار را تأویل کند.

با آن که حدس قریب به یقین، چنین است که پارهای از جذابیتهای ادبی و هنری آثار مرادی کرمانی، «منتقد» را به سوی خود کشیده

«صدای خط خوردن مشق»، در جست و جوی آن است که چرا در پس یک نسل از نویسندگان اسطوره گرا، کرمانی، قهرمانی به نام «مجید» را خلق می کند که هیچ شباهتی به اسطوره ندارد و اصولاً نسبت منطقی آثار کرمانی با روند گذشتهٔ ادبیات کودک چیست؟ آیا «مولف» به یک تحول ایدئولوژیک رسیده است؟ آیا بافت کلی آثار، واکنشی به نفوذ ایدئولوژی و سیاست در عرصهٔ ادبیات کودک بوده است و ده ها پرسش دیگر...

رویکرد هرمنوتیک ایجاب می کند که منتقد با طرح چنین پرسش هایی، به فرامتن آثار کرمانی وارد شود و مخاطب «صدای خط خوردن مشق» انتظار دارد تا پروسه ورود آثار کرمانی را به جهان ذهنی منتقد ببیند تا در پس آن، باور کند که خوانش «منتقد» از او ژرفتر بوده است.

برگزیدن تأویلی متفاوت، ما باید همواره دلیلی بهتر ارائه کنیم.» ٔ ٔ

«منتقد» در مقدمه «صدای خط خوردن مشق»، بر این مضمون تاکید می کند که مهم ترین شاخص های داوری و نظر، میزان لذت مخاطب یا منتقد از اثر است و اگر اثری بتواند ناقدین و خوانندگانِ زیادی، تأثیر عاطفی و زیبایی شناسانه کم و بیش ثابتی داشته باشد، اثری موفق است. (ص ۱۴) با این تعبیر، «منتقد» نیز بر گزارههای اثر، یکی از مهم ترین شاخص های داوری در رویکرد هرمنوتیک است. این که از چه فرازهایی لذت برده یا رنج کشیده است و در قرائت آثار، چه پرسش هایی برای او شکل گرفته و پاسخ کدامین پرسش های خود را در متن یافته است. بی گمان

در یک نقد ساختگرا که متن به سان «ابژهای بیروچ»، تنها با نشانه شناسیهای زبانی کالبد شکافی می شود، چنین توقعی منطقی نمی نماید، اما در رویکرد هرمنوتیک و به ویژه «پدیدارشناسی متن» به سبک ریکور، آشکار نمودن درگیری شمار می رود و منتقد با متن، ضرورتی حیاتی به از ابتدا نسبت به متن بی طرف بوده است، به نقد بیردازد. او باید با توصیف و تحلیل، پروسهٔ جذب شدن به سوی «متن» و سپس فاصله گرفتن از آن شدن به سوی «متن» و سپس فاصله گرفتن از آن به رویکرد هرمنوتیک در نقد ادبی عینیت بخشد؛ به ویژه آن که رویکرد زیبایی شناسانه به متن نیز به ویژه آن که رویکرد زیبایی شناسانه به متن نیز در این چارچوب، چنین اتصال و انقطاعی از متن

گادامر می گوید: «هنگامی که ما اثری هنری را براساس کیفیت زیبایی شناسانهٔ آن داوری می کنیم، آن چیزی که واقعاً بسیار آشنا و نزدیک بوده، بیگانه می شود. این فاصله و بیگانگی، در داوری زیبایی شناسانه وقتی روی می دهد که ما خود را عقب می کشیم و نسبت به ادعای بی واسطه ی آن چیزی که ما را تسخیر می کند، آغوش نمی گشاییم»."

را به نمایش می گذارد.

البته، در برخی بخشها «منتقد» به نوع اثرپذیری مخاطب از آثار کرمانی اشاره می کند، اما طرحموضوع به گونهای است که گویا «منتقد» درحال دادن گزارشی از این تائید و تأثر است و نه آن که چنین چالشی برای خود او به خود آمده و این حس در فضای عمومی «صدای خط خوردن مشق» جاری است که منتقد از منظر یک ساخت گرا به نقد آثار مرادی کرمانی پرداخته نقد به مخاطب است؛ یعنی همان نکتهای که «منتقد» در مقدمه به آن اشاره می کند. البته، این احتمال نیز به وجود دارد که «منتقد» برای این احتمال نیز به وجود دارد که «منتقد» برای وضعیتی را اختیار کرده باشد. در این زمینه ریکور وضعیتی را اختیار کرده باشد. در این زمینه ریکور می گهدد:

«ما با دو دیدگاه افراطی برمیخوریم که به گمان من هر دوی آنها ناپذیرفتنی هستند. یکی از ناقد موجودی جهتدار می سازد؛ کسی که آدمی است با هدف و در نتیجه، مایل است که با ابزار ادبیات نشان دهد که نوعی اخلاق، گونهای مذهب یا نوعی سیاست درست است. در این حالت، نقادی تبدیل می شود به توجیه دیدگاه افراطی دیگر آن موضعی است که اعلام می کند نقادی هیچ هدفی پیش رو ندارد و نقد بی طرفانه است... نقطهٔ تعادل میان این دو، بی نهایت شکننده است.»

### موجوديت تاريخي متن

از منظر هرمنوتیک، هر متنی که پدید میآید، محدود به شرایط، زمان و مکان خاص خویش و دارای یک موجودیت تاریخی است، اما در عین حال باز گشوده به تأویلهایی است که در شرایط متفاوت شكل مى گيرد. عنصر تأويل گر، مجاز است که تلقی خاص خود را از متن ارائه دهد، اما بى گمان تحت هرشرايطى نخواهد توانست مدعى کشف معنای متن شود. بر این اساس، اگر تأویل بدون توجه به موجودیت تاریخی متن شکل بگیرد، نمی توان آن را بازخوانی و کشف متن تلقی کرد، بلکه در بهترین حالت، باید آن را گونهای بازآفرینی دانست. یعنی با آن که در ظاهر، متن مبنای تأویل قرار می گیرد، اما در واقع، این پیش داوری ها و نیازهای درونی عنصر تأویل گراست که بر تأویل حاکم می شود. برای یرهیز از غلتیدن به چنین شرایطی، در نظر گرفتن «موجودیت تاریخی متن»، یک ضرورت به شمار میرود. منظور دقیق از «موجودیت تاریخی متن»، توجه به شرایط و پس زمینههایی است که متن در آنها متولد شده است. از این رو، نمی توان این نگره بارت را پذیرفت که «معنا تنها در زبان بیان می شود»؛ زیرا زبان به عنوان یک مقوله ی سیال و تحول پذیر در شرایط گوناگون معناهای متفاوتی از واژهها، عبارتها و مصادیق عینی به دست می دهد که بیش از هرچیز متأثر از شرایط تاریخی و اجتماعی است.

گادامر در شرح مولفههای هرمنوتیک می گوید: آگاهی تاریخی وظیفه دارد که تمامی شاهدان گذشته را با توجه به روح آن زمان درک کند. این آگاهی تاریخی باید همه را از بند دل مشغولیهای زندگی ما آزاد کند و گذشته را به دور از تظاهرهای اخلاقی، هم چون پدیداری انسانی بشناسد.»

از این رو، به نظر میرسد که به کارگیری روشهای ساخت گرایانه، با آن که به ظاهر وفاداری خود را به متن نشان می دهد، اما به دلیل بی توجهی به شرایط تولد و شکل گیری یک ساختار زبانی در کشف معنای مرکزی متن، به بی راهه می رود و به گونه ای شبیه سازی معنایی منجر می شود؛ بی آن که به شرایط تولد یک معنا توجه شده باشد.

«منتقد» در چند فراز از «صدای خط خوردن مشق»، به صورت گذرا به موجودیت تاریخی آثار کرمانی اشاره می کند؛ هر چند انتظار می رفت که با توجه به تأکید «منتقد» بر اهمیت رویکرد هرمنوتیک در کشف معنا (البته برای منتقد)، او به این موضوع در چارچوب یک سرفصل مشخص می پرداخت. «منتقد» در بررسی کلی آثار مرادی کرمانی می گوید:

«یکی از مهم ترین دلایل موفقیت نویسنده در کاربرد لحن مناسب در آثاری مانند قصههای مجید، بچههای قالی بافخانه، مشت بر پوست و… به این دلیل است که زندگی ابتدایی وی در فضایی نظیر آنها شکل گرفته و با این واژگان و لهجهها زندگی کرده است و شاید به همین دلیل، در آثاری که در فضای آنها نزیسته است، هماهنگی لحن با دیگر آثار داستان چندان درخشان نیست و گاهی ساختگی می نماید.»(ص درخشان نیست و گاهی ساختگی می نماید.»(ص نویسنده یا خود وی و زندگی اش هستند و یا به نویی با او و زندگی اش در ارتباطند.» (ص ۲۸) «ز دیدگاه نقد تأویلی (هرمنوتیک) برای

نمادهای به کار رفته در این داستان [لبخند انار]، معناهای بسیار می توان در نظر گرفت که هر کدام در جای خود، قابل بررسی و تأمل است. نزدیک ترین تأویلی که در محور دلالتهای معنایی به ذهن میرسد، مضمونی نزدیک به زندگی خود نویسنده است.» (ص ۹۷) «در بررسی آثار مورد نظر، نکتهای که قابل تأمل است، این است که آثاری که با توجه به محیط آغازین زندگی و در ارتباط با دوران کودکی نویسنده آفریده شدهاند، از صحنهسازی، فضا و گفت و گوهایی قوی تر برخوردارند. به عبارت دیگر، وقتی نویسنده، شخصیتهایش را از میان افرادی که با آنها زیستهاست، انتخاب می کند و قواعد دست و پاگیر نوشتاری گریباگیر او نیست، دیالوگهای بهتری را ارائه میدهد.» (ص ۱۶۵) فراز قابل تأملی که «منتقد» در آن، به «موجودیت تاریخی متن» می پردازد، به این

مضمون مهم اشاره دارد که «معناها» چگونه در

روند تغییرات تاریخی و اجتماعی به گونهی

متفاوتی بروز و ظهور می کند. منتقد می گوید: «صرف نظر از بررسی تأویلی و هرمنوتیک که به بعضی از آثار با دامنه ی دلالتهای معنایی باز، خاصیت «فرا زمانی» میبخشد، بخشی از این آثار مربوط به زمانی خاص هستند و اگر چه با طرح دردهای مشترک، سرگذشت بخش عظیمی از کودکان محروم را در بر می گیرند، ولی ممکن است برای کودکان و نوجوانان امروزی به ویژه کودکان شهری، ملموس، جذاب و قابل درک نباشند. از این رو، نویسنده همزمان با دگرگونی دنیای گذشته، ورود فانتزی در ادبیات کودکان و «دگرخواهی» نسل جدید، در آثار اخیر خود، در انتخاب موضوع، شخصیت، زبان و نحوهٔ پرداخت به گونهی دیگر عمل می کند و سعی می کند تا حد امکان آثار خود را با دنیای جدید و ادبیات مدرن هماهنگ سازد.»(۱۵۵)

«موجودیت تاریخی متن»، ما را به این نکته رهنمون می سازد که واژهها و عبارتها مستعد آن

هستند که در یک دورهٔ تاریخی، معناهای شفافی دربرداشته باشند که مخاطب بدون هیچگونه زحمتی آن را دریابد و در دورههای دیگر، کارکرد قبلی خود را از دست بدهند و مخاطبان عام و خاص (منتقد)، معنای دیگری از آنها استنباط کنند. از این جهت، نشانه شناسی در صورتی می تواند راهنمای ما در کشف معناهای نهفته در متن باشد که ساختار زبانی یک اثر، به شرایط ویژه ی خودش ارجاع داده شود و فرامتنهایی از جمله فرهنگ رایج و مناسبات اقتصادی و اجتماعی، مورد ارزیابی قرار گیرند. در غیر این اجتماعی، مورد ارزیابی قرار گیرند. در غیر این که در محور افقی زبان روی می دهد، نخواهیم توانست به معنای مرکزی متن نزدیک شویم.

# جست و جوی معنای مرکزی متن در پسا ساختارگرایی

شاید در این جا چنین پاسخ داده شود که به تبعیت از جُستارهای ژاک دریدا" در هرمنوتیک مدرن، نه تنها جست و جوی مرکز معنایی متن ضرورتی ندارد، بلکه باید در صدد مرکزیت گریزی باشیم و معنای منتشر در اثر را دریابیم. این پاسخ از چند جهت قابل تأمل است؛ نخست آن که حتی از منظر پساساختارگرایانه ی دریدا که مخاطب را به شالوده شکنی" یا بن فکنی متن فرا می خواند، فرض متن فاقد هرگونه مرکز، دور از ذهن است؛ زیرا او می گوید:

«مرکز یک ساختار، با جهت دهی و سازمان دهی به انسجام نظام می مجال بازی می عناصر آن را در درون قالب کلی فراهم می کند و حتی امروز نیز فرض ساختاری فاقد هرگونه مرکز، فرضی غیر قابل تصور می نماید.»

با این حال، دریدا در جای دیگر از همین نوشتار، مرکز معنایی متن را سیال فرض می کند:

«مرکز [معنایی ساختار] پی درپی و به اسلوبی
منتظم اشکال یا نامهای متفاوتی به خود
می گیرد.» ۲۰

می دیرد.»

از دو عبارت فوق، می توان این گونه استنتاج کرد که از منظر دریدا، در لحظهای که با ساختار متن مواجه می شویم، چارهای نداریم جز آن که برای آن یک مرکز معنایی متصور شویم تا به اعتبار آن، بازی نشانه ها را تأویل کنیم؛ هرچند این موضوع بدان معنا نیست که آن مرکز را قطعی فرض کنیم و قائل به تغییر آن نباشیم. از این رو، در اندیشهٔ دریدا نیز با آن که در حرکت پیش رونده ی تأویل زنجیره ی بی پایان دال ها، مرکز ساختار تغییر می کند، ولی به هر حال در هر مقطع، چاره ای جز انتخاب یک مرکز معنایی نیست و عنصر تأویل گر باید با اتکا به این مرکز، به تأویل متن بپردازد. زیرا از منظر دریدا، تصور یک مرکز متنایی کم مرکز متنایی نیست و متن بپردازد. زیرا از منظر دریدا، تصور یک مرکز

معنایی برای متن، در صورتی فراگرد تأویل را متوقف خواهد کرد که قطعی و نهایی پنداشته شود. به عبارت دیگر، دریدا به رغم قائل شدن به وجود یک مرکز معنایی برای ساختار، بر این باور است که حاشیهٔ امنیت باید از این مرکز گرفته شود تا بازی تأویل ادامه پیدا کند:

«نامرکزی [مشخص نبودن مرکز] چیزی جز فقدان مرکز است و این مرکز بی [بدون هیچ] امنیتی به بازی درمی آید؛ چرا که این خود، یک بازی تضمینی است.»

نکتهی بعد که بسیار اهمیت دارد، آن است که از منظر دریدا، در مرکزیت زدایی از متن، منتقد شرایطی متفاوت از مخاطب شالوده شکن دارد. زیرا یک شالوده شکن در راستای کشف وجوه دلخواه خود در متن، خوانشی متفاوت را دنبال می کند، در حالی که منتقد در صدد است آن چه را مولف اراده ی بیان آن را داشته، آشکار کند. باربارا جانسون، مترجم انگلیسی کتاب «افشانش» دریدا، در پیش گفتار این کتاب می گوید:

«غایت نقادی و سنجش، گشودن و شکوفا کردن خاستگاه و آغازگاه حرکت است. بدیهی است که نقادی و بن فکنی را نمی توان همسان به شمار آورد: زیرا نقادی کوشش است فلسفی و ریشه در قطعیت کلام محوری دارد. به طور کلی از روزگار پارمنیدس<sup>۲۷</sup>. هدف اصلی نقادی، تشخیص سره از ناسره و درست از نادرست بوده است. بن فکنی و نقادی دو فراگرد متفاوت است؛ زیرا که نقد و نقادی با حدیث حاضر سروکار دارد و حال آن که بن فکنی (شالوده شکنی)، به دنبال فهم و دریافت امور غیابی است. نقادی در پی فهم مراد گوینده یا نویسنده است و به همین فهم مراد گوینده یا نویسنده است و به همین جهت، از متن روگردانده و به دنیای ذهنیت گوینده و نویسنده وارد میگردد.»

در مجموع، می توان گفت که مرکزیت گریزی در اندیشهٔ دریدا، به معنای آن است که مخاطب یک متن، در رویکرد به مرکز معنایی ساختار، خود را به صورت دائم مقید به آن نمی بیند و در همان حال، به دنبال مرکز معنایی جدیدی حرکت می کند، اما به تعبیر دریدا، این حالت شامل منتقد نمی شود؛ زیرا وظیفهٔ او در درجه ی نخست، بازنمایی واقعیت متن است و این میسر نمی گردد، مگر آن که مرکز معنایی ساختار مشخص شود. بدیهی است که به خطا رفتن منتقد در تشخیص بدیهی است که به خطا رفتن منتقد در تشخیص این مرکز، ضرورت این کار را نفی نمی کند.

### نقد سمیولوژیک و نقد ایدئولوژیک

در شرایط کنونی، بیشتر منتقدین با توجه به اشتهار یک نویسنده به داشتن یا نداشتن افکار ایدئولوژیک، پیش فرضهای خود را شکل میدهند. به طور معمول، این تصور از آن جا مایه

می گیرد که برخی از منتقدین، پرهیز مطلق یک نویسنده را از نگاه ایدئولوژیک ممکن می دانند و یا تصور می کنند که ایدئولوژی، تنها در اشکال رسمیت یافته ی آن، هم چون مارکسیسم یا بنیادگرایی دینی بروز می کند و درغیر این صورت، نویسنده می تواند در فضایی تهی از مولفههای ایدئولوژیک، قلم خود را به حرکت درآورد. شاید به همین سبب است که برخی از منتقدین، در نقد و تحلیل آثار به اصطلاح غیر ایدئولوژیک، تنها به سراغ نشانه شناسی متن می روند و با اولویت دادن به شناخت واژگان و رمزگان نویسنده، نقد خود را معطوف به ساختار متن می کنند یا حداکثر پس معطوف به ساختار متن می کنند یا حداکثر پس می دهند. در این مورد، بارت می گوید:

«مى دانيم كه چقدر ادبيات رئاليستى ما اسطورهای است (چونان اسطورهای زمخت از واقعیت). قاعدتاً به دلیل عقل، واقع گرایی نویسنده باید چونان یک مسئلهی اساسی ایدئولوژیک بررسی شود. این مسلماً به آن معنی نیست که فرم هیچ مسئولیتی در برابر واقعیت ندارد، ولى اين مسئوليت مى تواند با مولفه هاى نشانه شناسیک (semiologie) سنجیده شود. یک فرم نمی تواند به عنوان دلالت یا شرح مورد داوری قرار گیرد. زبان نویسنده در خدمت نشان دادن واقعیت نیست، بلکه در خدمت دلالت بر واقعیت است. این امر باید اجبار استفاده از دو روش متفاوت را بر دوش نقد بگذارد. باید با رئالیسم نویسنده به عنوان جوهر ایدئولوژیک برخورد کند. (مثلاً مایههای مارکسیستی در تأتر برشت) و در عین حال، به عنوان یک ارزش نشانه شناسیک با آن روبه رو شود (اشیا، هنرپیشهها، موسیقی، رنگها در سبک ویژهی تأتر برشت). كمال مطلوب مسلماً تلفيق كردن این دو نقد است. اشتباه همیشگی در عوضی گرفتن آنهاست. ایدئولوژی روشهای خاص خودش را دارد و نشانه شناسی نیز روش های ویژه ی خود را.» ۲۹

در «صدای خط خوردن مشق»، «منتقد» در چند مورد به سبک رئالیستی مرادی کرمانی اشاره می کند و آن را در شکل گیری نظام معنایی نویسنده، بسیار تاثیر گذار می بیند:

«اگر قهرمان نه بر دیگر انسانها برتری داشته باشد، نه بر محیط خویش، یکی از ماست. واکنش ما، واکنش به انسانیت مشترک او با ماست. قهرمان اکثر کمدیها و داستانهای رئالیستی چنین است.»(ص (3)) «در کند و کاو و بررسی شخصیتها و نحوه ی پیوند آنها با نویسنده، به نکات قابل تأملی برمیخوریم... آن چه قابل تأمل است، پیوستگی و حمایت شدید و عاطفی نویسنده از شخصیتهای آثارش است.

در بعضی از موارد، این پیوند و حمایت به قدری زیاد است و یا به عبارت دیگر، نویسنده به نحوی جانش به آنها بسته است که حتی منفی ترین شخصیت را هم نمی توانیم محکوم کنیم. زیر شیوهی پرداخت آثار با هزاران اشارهی پنهان، توجه ما را به سمت ریشههای غلط مسائل اجتماعی، بی سوادی و فقر اقتصادی و فرهنگی سوق می دهد و چنبره ی وحشتناک روابط اقتصادی را به رخ ما می کشد.»(ص ۹۸) «شخصیتها در آثار مختلف [کرمانی] تکرار می شوند و معمولاً نقش ثابتی دارند و در بررسی روان شناختی، به نوعی با زندگی نویسنده ارتباط دارند.» (ص ۱۳۰) هم چنین، مشکلات زنان و بهویژه فوت آنها به هنگام زایمان، در بسیاری از آثار نویسنده یا به صورت پرداخت صحنه و یا اشارهوار تکرار شده است. از آن جا که در آثار ادبی - هنری تکرار مضمون، نوعی تأکید معنایی ایجاد می کند که علاوه بر ارزش زیبایی شناختی،

به مسائلی از قبیل وضعیت معیشتی مردم، امکانات محدود روستا و مدرسههای روستایی، روابط روستاییان با یکدیگر، مردمشناسی، دنیای کودکانه و... توجه شده است. این طنز خاص، به طور عمده در خدمت بیان دردها و کمبودهای اجتماعی و زندگی است که در بسیاری از موارد، به طنز تلخ و حتی تراژیک تبدیل می شود. به طور مثال، در داستان «اَن خمره»، زبان خاص نویسنده، پوششی ظاهری و فریبنده است که در پشت خود واقعیتهای تلخی را پنهان کرده است.» (ص

مجموع فرازهایی که از «صدای خط خوردن مشق» نقل شد، بیانگر آن است که منتقد بر آرمان خواهی، ظلم ستیزی و مردم گرایی مرادی کرمانی تأکید دارد، اما اصرار منتقد در سودجستن از نقد سمیولوژیک (نشانهشناسی)، موجب میشود که او به رئالیسم کرمانی، چونان یک ایدئولوژیک مستتر در آثار نپردازد و حداکثر چنین

جاری می شود و از چه نمادها و نشانه هایی برای نمایاندن آن به مخاطب بهره می گیرد. همان گونه که از «بارت» نقل شد، به کارگیری روشی ترکیبی از نقد ایدئولوژیک و سمیولوژیک، در تأویل آثار رئالیستی اجتنابناپذیر مینماید؛ هرچند که در هر حوزه باید از ابزارهای ویژه ی آن سود جست. البته، نکتهای که بارت ناگفته می گذارد، تقدم نقد ایدئولوژیک بر نقد سمیولوژیک در آثار رئالیستی است؛ زیرا ایدئولوژی نویسنده، نظام معنایی او را شکل می دهد و تا این نظام معنایی فهم نشود، ضرورت به کارگیری برخی نشانهها و نمادها و واژهها بر منتقد آشكار نمى گردد. منحصر شدن نقد آثار کرمانی، به نشانه شناسی های زبانی و متنی، به گونهای موجب می شود که منتقد از تحلیل هرمنوتیک و پدیدارشناسی متن دور شود و این نیاز مبرم در سراسر «صدای خط خوردن مشق» احساس می شود که آن اندیشه ی زیر بنایی که

منتقد بر آرمان خواهی، ظلم ستیزی و مردم گرایی مرادی کرمانی تأکید دارد، اما اصرار منتقد در سودجستن از نقد سمیولوژیک (نشانه شناسی)، موجب می شود که او به رئالیسم کرمانی، چونان یک ایدئولوژیک مستتر در آثار نپردازد و حداکثر چنین گرایش هایی را در حوزه روان شناختی، شایسته ی ارزیابی ببیند

از دیدگاه روان شناختی اثر و توجه به زندگی و ناخوداًگاه شاعر نیز می تواند قابل بررسی باشد.» عاطفی ناشی از بی مادری بوده و فقری که مردم روزگار وی با آن دست به گریبان بودهاند، مضمونهایی است که علاوه بر موارد فوق، ذهن او را مشغول کرده است و این رنجها دستمایه ی نمایش دادن خشونتها، فقر فرهنگی، پلیدی و روابط غلط بین انسانها که ریشهی اقتصادی دارد، بی ارتباط با این مسائل نیست.» (ص ۱۴۷) «به طور مثال، می توان از داستان آن خمره نام برد که با زبان و پرداختی طنز گونه، از یک مسئله جنبی و به ظاهر پیش پا افتاده، رمان بلندی برای جنبی و به ظاهر پیش پا افتاده، رمان بلندی برای خوروانان به وجود آورده است که در لابه لای آن

گرایشهایی را در حوزه روان شناختی، شایسته ی ارزیابی ببیند. در حالی که پذیرش این نکته که رئالیسم کرمانی، محصول اثرپذیری او از رنجهای دوران کودکی است، نمی تواند به این معنا باشد که نگاه موجود در این آثار را تنها در حوزه ی روان شناختی قابل تحلیل ببینیم. چنان که گرایش هرکس به یک ایدئولوژی، می تواند ریشه های روانی نیز داشته باشد، اما هنگامی که ایدئولوژی در ساحت اندیشه و هنر و عمل ایدئولوژی در ساحت اندیشه و هنر و عمل اجتماعی به کار گرفته می شود، تحلیل ایدئولوژی نمی کند و باید در حوزه ی معرفت روانشناختی کمک چندانی به فهم ساختار ایدئولوژی نمی کند و باید در حوزه ی معرفت شناختی به آن پرداخته شود. به عبارت دیگر، باید منتقد این رابطه را نشان دهد که ایدئولوژی نمیند، چه شاخص هایی دارد و چگونه در متن نویسنده، چه شاخص هایی دارد و چگونه در متن

تمامی آثار کرمانی را تغذیه میکند، چه ویژگیهایی دارد. ریکور میگوید:

«معناشناسی از حد جملههای تک فراتر نمی رود، اما هرمنوتیک از فرض کار (اثر)، چون تمامیتی با معنا آغاز می شود؛ کلیتی که مجموعه ی ساده تمامی جملهها نیست، بلکه ارتباطی میان تمام بخش هاست که قوانین خود را

به عبارت دیگر، در رویکرد هرمنوتیک، قبل از هر چیز ما نیاز به کشف «مرکز معنایی متن» داریم؛ مرکزی که همهٔ متن بر محور آن سامان می گیرد. این دیدگاه اصلی باید کشف و تمامی متن مبتنی بر آن دیدگاه فهمیده شود. این مرکز معنا را نمی توان ناروشمند و بدون محک و معیار کشف کرد. روش کشف آن، همان پرسش از

تاریخ است که در مبحث پیشین، از آن به «موجودیت تاریخی متن» تعبیر کردیم. در واقع، یکی از بازتابهای توجه به «موجودیت تاریخی متن»، کشف معیارهای ایدئولوژیک مولف و به دنبال آن، فهم مرکز معنایی متن است.

از آن جا که «منتقد» در ابتدای کتاب، خود را وفادار به رویکرد هرمنوتیک اعلام می کند، در طول کتاب این پرسش به طور دائم درذهن مخاطب تکرارمی شودکه از دیدگاه منتقد، مرکز معنایی آثار کرمانی چیست و چرا پیش از آن که به بررسی سمیولوژیک آثار پرداخته شود، این مرکز معنایی به مخاطب شناسانده نمی شود؟

با آن که «منتقد» در بخشهای پایانی کتاب، به اندیشه وایدههای اجتماعی کرمانی به طور گذرا اشاره می کند، اما چنین می نماید که «منتقد» بیش از آن که بخواهدبا نقد ایدئولوژیک رئالیسم کرمانی، در یک سرفصل مشخص به کشف و بررسی مرکز معنایی آثار وی بپردازد، در صدد است که کاستی نقد سمیولوژیک خود را با رفتن به سراغ تاریخ و روان شناسی جبران کند و بدین وسیله، گره از تأویل متن بگشاید. و این در حالی است که منتقد به صراحت، آثار کرمانی را از جنس است که منتقد به صراحت، آثار کرمانی را از جنس آثار رئالیستی می داند و می گوید:

«از آن جا که آثار مورد نظر، آثاری واقع گرا هستند و موضوع آنها را پدیدههای عینی و ملموس تشکیل میدهد، عناصری که در آثار رئالیستی قابل تعریف و تشخیصاند، در این آثار نیز قابل بررسیاند. به طور مثال، پیرنگ و عناصری که به پیرنگ وابستهاند، مانند نقطهی اوج، جدال و کشمکش، گره داستانی.» (ص ۱۸۸) نکتهی جالب توجه آن که «منتقد» در جایی دیگر، رئالسه مرادی کرمانی را در خدمت ابداع

دیگر، رئالیسم مرادی کرمانی را در خدمت ابداع یک پیام و اندیشه می داند:

«به طور کلی سادگی و یک نواختی پیرنگ و عدم به کارگیری طرحهای پیچیده در آثار مورد نظر، از طرفی آنها را برای طیف وسیعی از مخاطبین قابل درک کرده است که نکتهای مثبت است و از طرف دیگر، در مقایسه با پیرنگهای حیرتانگیز و پیچیده آثار رئالیسم جادویی و یا فانتزی، برای بخشی از کودکان امروزی که از ذهن خلاق تری برخوردارند، ساده و سهل الوصول به نظر میرسند و گاهی تنها نکته ی قابل اهمیت در آنها [پیام و اندیشه] است.»(۱۹۸)

با توجه به این که منتقد نیز به این نکته اشراف دارد که در بسیاری از آثار کرمانی، نه تنها ارائه یک آثار صرفاً ادبی، بلکه انتقال پیام و اندیشه ی نویسنده مدنظر بوده است، در آن صورت، چرا «منتقد» در تأویل هرمنوتیک خود، فصل مشخصی را برای تجزیه و تحلیل «مرکز معنایی اندیشه کرمانی» در نظر نمی گیرد و از کنار معنایی اندیشه کرمانی» در نظر نمی گیرد و از کنار

آن عبور می کند و تنها با بسنده کردن به رویکرد سمیولوژیک، مخاطب را در کشف این مرکز معنایی به خود وامی گذارد؟

آن چه بارت می گوید، از این نظر قابل تأمل است که زبان نویسنده ی رئالیست، در خدمت نشان دادن واقعیت نیست، بلکه در خدمت دلالت شخصی او بر واقعیت است. از این رو، نباید پنداشت که نویسنده ی رئالیست، تنها درصدد ارائه گزارشی ساده از واقعیت مورد نظر است، بلکه به است تا مخاطب نیز واقعیت مورد نظر را از دریچه ی نگاه او ببیند و بهواقع، متن رئالیستی او، به نوعی تأویل واقعیت است. بدیهی است که نویسنده در باز کردن دریچه ی خاص خود بر واقعیت، بن مایههای ایدئولوژیک خود را مبنا قرار واقعیت، بن مایههای ایدئولوژیک خود را مبنا قرار میده که هنجارهای مورد نظر نویسنده را تعریف

حتى اگر از منظر ساخت گرایان، به جهان یک نویسندهی رئالیست قدم گذاریم، تقابلهای دوگانه ٔ منطق دوگانه ٔ که صف بندی بد در مقابل خوب، زشت در برابر زیبا و سیاه در تضاد با سفید را تئوریزه می کند و ساخت گرایان تأکید بسیار بر آن دارند، بهنوعی ما را به فضای ایدئولوژیک نویسنده ی رئالیست رهنمون می کند بنا بر این، تعبیر «بارت» منطقی مینماید که گرایش رئالیستی نویسنده، تنها یک سبک ادبی نیست، بلکه خمیر مایهی یک ایدئولوژی نیز هست. بدیهی است که در این جا منظور از نقد ایدئولوژیک نویسنده ی رئالیست، کشف مرکز معنایی متن است و کارکرد سیاسی اجتماعی آن مد نظر نیست. به تعبیر دیگر، جست و جوی این موضوع که یک متن رئالیستی کدام بخش از واقعیت را در قالب ادبی باز تولید می کند و چرا؟

پاسخ به این پرسش، نیازمند ورود «منتقد» به

حوزه ی معرفت شناختی است و نمی توان کار را تنها به حوزه ی روان شناختی سپرد. تأویل هرمنوتیک به ما اجازه می دهد که در چارچوب کشف متن و درک مرکز معنایی آن، مناسبات ذهنی و عینی مولف را جست وجو کنیم و عاقبت، به دشوار ترین مرحله ی تأویل که مبتنی بر ارتباط متن و مخاطب است، قدم گذاریم؛ به ویژه آن که «منتقد» در یکی از فرازها، به تأویل اسطوره در هری پاتر» مقایسه می کند. پرسش بعدی این آثار مرادی کرمانی می کند. پرسش بعدی این است که در ادبیات کودک، سمت و سوی یک متن باید چه ویژگیهایی داشته باشد تا مخاطب را علاقه مند به خود کند و آیا در این چارچوب، حضور اسطوره در ادبیات کودک ضروری است و آیا آثار مرادی کرمانی، چنین ویژگیهایی دارد؟ چنین مرادی کرمانی، چنین ویژگیهایی دارد؟ چنین

پرسشهایی، «صدای خط خوردن مشق» را همچنان گشوده نگاه میدارد تا از زوایای دیگر، روش نقد را در این کتاب به بحث بکشیم.

### پی نوشت ها:

۱- «معنای منتشر در اثر»، عبارتی است که ژاک دریدا در حوزهٔ تاویل به کار میبرد.

۲ - structutalism

 ۳- مؤلف کتاب «معصومیت و تجربه»، درآمدی فلسفی بر ادبیات کودک

۴ - phenomenologie

۵ - Husserl

۶- ایده پدیده شناسی، ترجمه عبدالکریم رشیدیان، ص ۱۱۵، انتشارات علمی و فرهنگی.

Y-Ricoeur

۸- زندگی در دنیای متن، ص ۲۶ ۹- همان، مبحث آفرینندگی زبان، ص ۸۱ ۱۰- Hans- George Gadamer ۱۱- هرمنوتیک مدرن، سخنرانی گادامر در سال ۱۹۶۵ ۱۹۶۵ م، ص ۹۷، نشر مرکز

۱۲- رک هرمنوتیک فلسفی و نظریهٔ ادبی، مروری بر اَرای گادامر، مترجم مسعود علیا، ص ۳۳، انتشارات ققنوس

۱۳ - Martial Gueroult

۱۴ - Gouhier

۱۵- Alguie

۱۶- زندگی در دنیای متن، ص ۲۰ ـ ۶۹ ۱۷- هرمنوتیک مدرن، ص ۸۸، نشر مرکز ۱۸- زندگی در دنیای متن، ص ۲۷، نشر مرکز ۱۹- هرمنوتیک مدرن، برگرفته از مقالهٔ Philosophical Hermeneutics-۱۹۷۷، نشر مرکز ص ۸۹، نشر مرکز

۲ -- Jacques Derrida

۲۱- deconstruction

۲۲- system

۲۳- play

 ۲۴- ساختار، نشانه و بازی در گفتمان علوم انسانی، ترجمهٔ پیام یزدانجو، رک به سوی پسامدرن، نشر مرکز

۲۵- همان منبع

۲۶- ژاک دریدا، ساختار، نشانه و بازی گفتمان.؛رک به سوی پسامدرن، نشر مرکز

**YY-** Parmenides

۲۸- ژاک دریدا و متافیزیک حضور، محمد ضیمران، ص ۳۷، نشر هرمس، چاپ اول ۱۳۷۹
 ۲۹- اسطوره، امروز، ص ۶۵ و ۶۶، ترجمه ی شیرین دخت دقیقیان، نشر مرکز

۳۰- زندگی در دنیای متن، ص ۲۴

۳۱ رک هرمنوتیک کتاب و سنت، محمد مجتهد شبستری، ص ۲۶ و ۲۷، انتشارات طرح نو

TT - binary oppostions

٣٣ - binary logic