## بوطیقای داستان و شخصیت پردازی در بوطیقای نو



کاموس: جلسه گذشته، آقای حجوانی، به موضوع شخصیت پردازی پرداختند و پس از تعریف شخصیت، راههایی برای شخصیت پردازی و انواع در بوطیقای نو داستان چه جایگاهی دارد. شخصیت ارایه کردند که به هر حال بحثهایی هم در گرفت و از آنجا که نظریات نو تری مطرح شد، ادامه بحث، باز به موضوع شخصیت پردازی اختصاص پیدا کرد. اَقای شیخ الاسلامی، با توجه به این که در آن جلسه هم بسیار فعال بودند، به پیشنهاد دوستان، تقبل کردند که ادامهٔ بحث شخصیت پردازی را به عنوان یک کنفرانس داشته باشند.

شيخ الاسلامي: قولي كه به دوستان داده بودم، این بود که موضوع شخصیت را در داستان بررسی و در ادبیات کودک پیاده کنم. وقتی که شروع به بررسی و تنظیم متن کردم، دیدم که اگر بخواهم هر دو این مباحث را بیاورم، بیش از دو ساعت طول مى كشد. اين است كه تصميم گرفتم فعلاً به شخصیت و پایهاش بوطیقا بپردازم و بعد اگر فرصت شد، بحث را در ادبیات کودک پیاده کنم. عنوانی که لازم میدانم که اول توضیح بدهم که اصلاً بوطیقا یعنی هر متنی، پیش از نوشته شدن و خوانده شدن، پارادایم و الگو نسبتی دارد؟

چیست. بعد به این بپردازیم که بوطیقای داستان چیست و در مرحله سوم و انتهایی، ببینیم شخصیت

نویسنده هر متنی، از متون تبلیغاتی گرفته تا نامههای اداری، تا داستان و شعر، پیش از نوشتن، تصویری از نوعی که در آن مینویسد، دارد. وقتی شما میخواهید یک نامه اداری بنویسید، تصوری از یک نامه اداری دارید. در واقع ، نوعی چارچوب از مفهوم اجتماعی وجود دارد که حالا نویسنده در آن بستر، یک مصداق مشخص را اجرا می کند؛ یک نامه مینویسد. أن تصور اصلی و ابتدایی و أن زمینه را بوطیقا می گویند. این طرف، بوطیقاست و آن طرف، اخلاق خوانش که وقتی خواننده یک متن را میخواند، اگر بداند متن روبهرویش شعر است، آن را یک جور میخواند، اگر بداند داستان است، آن را یک جور میخواند و اگر بداند یک نامهٔ اداری بی اهمیت است، جور دیگر میخواند. پس نحوهٔ برخورد خواننده به متن را "اخلاق خوانش" و تصور نگارنده را از من برای بحث امروزم انتخاب کردهام. "بوطیقای متنی که مینویسد، بوطیقا میکویند. این دو مفهوم، تعیین میکند. داستان و شخصیت پردازی در بوطیقای نو است. مفاهیم کلیدی در نظریهٔ ادبی معاصر ما هستند. کرمانی: آیا مفهوم بوطیقا با چار چوب، انگاره،

از دو چیز تشکیل می شود؛ یکی بوطیقا و دیگر اخلاق خوانش. بوطیقا یک مفهوم اجتماعی - فردی است. برای مثال، رمان یک مفهوم اجتماعی دارد که بر همهٔ رمانها صدق می کند. هر رمان نویسی، اگر بخواهد نوشتهاش به عنوان رمان تلقی شود، باید از آن قواعد و اصولی که برای همه رمانها صادق است، پیروی کند. نگارنده یا نویسنده، بر اساس بوطیقا می نویسد و خواننده هم با اخلاق نگارش مى خواند. البته، بعضى متون هستند كه خودشان بوطیقای خودشان را تشکیل میدهند. یعنی متنهای خودشکن. اگر بخواهیم مثال بارزش را بزنم که از نظر تاریخی هم نزدیک باشد، کتابی مثل "خطاب به پروانهها"ی رضا براهنی. این کتاب، متنی است که خودش بوطیقای خودش را تعریف می کند. یا مثلاً نوشتههای "کوندرا"، زمانی مثل "جاودانگی" یا "بار هستی". "بار هستی"، متنی است که خواننده را مجبور می کند که به نحوهٔ خاصی بخواند. پس خودش بوطیقای متن و اخلاق خوانش خودش را

یک سر نمون است. این سرنمون خاصیت توتالیتر دارد، خاصیت طرد و انکار دارد. بوطیقا نه. بوطیقا، حاصل نوعی توافق ضمنی اجتماعی است. شکستن بوطیقا، شکستن مفهوم یک رمان، خیلی سادهتر از شکستن پارادایمهای علمی یا پارادایمهای نقد است. حالا ببینیم بوطیقای داستان چیست؟ من بوطیقای داستان را از نظر انواع، به چهار قسمت تقسیم کردهام (از نظر تاریخی) که یکی بوطیقای کلاسیک است، به معنای بوطیقای داستانهای کلاسیک. این بوطیقا پایهای است برای نظریهٔ ادبی ما. به عبارتی، بقیهٔ انواع ادبی و انواع رمانهایی که بعد از داستانهای كلاسيك به وجود أمدند، تغيير شكل يافته بوطيقاي کلاسیک بودند که مبانیاش را خدمتتان می گویم. دوم، بوطیقای رمان نو است. سوم، رمان مدرن است و چهارم، رمان پست مدرن. در هر یک از این چهار نوع داستان، به اعتقاد من، یک نوع بوطیقا برای داستان داریم، که شخصیت و بقیه عناصر در آن، جایگاه خاصی پیدا میکند. نکتهای را که آقای حجوانی، جلسه پیش، توضیح دادند، من با یک زبان ديگر اين جا توضيح ميدهم. البته، بحث ايشان بر پایهٔ بوطیقای کلاسیک بود. شخصیت پردازی و قواعدی که گفتند، قواعدی بود که در بوطیقای کلاسیک داستان مورد تاکید بود اصل و اساس بوطیقای داستان کلاسیک، بر سه لایهٔ بنا شده است. بوطیقای کلاسیک، معتقد به سه لایهٔ دلالت است؛ لايهٔ اول زبان ، لايه دوم اتفاق و لايهٔ سوم نيت مؤلف یا نویسنده که این نویسنده، تأکید کنم، نویسندهٔ مستتر است. از "دون کیشوت" "سروانتس" تا رمانهای "بالزاک" را بگیرید و همین طور بیایید جلو تا رمان مدرن و بعدش هم رمان نو، این بوطیقا بر داستان حکم می کند. اولین چیزی که نویسنده در داستان کلاسیک با آن برخورد می کند و در هر متنی، زبان است؛ تک تک واژهها و همنشینی شان که یک سری معنا میسازد. در بوطیقای کلاسیک این

شيخ الاسلامي: پارادايم، يک سرمشق و

هر داستانی لزوماً در بوطیقای کلاسیک داستان، از این الگو پیروی می کند. حالا می تواند به صورت یک خط باشد؛ یعنی می توانید یک پی رفت داشته باشید. این را می گویند یک یی رفت؛ یعنی یک واحد داستانی که در آن، این چهار مرحله کاملاً تکرار می شود: موقعیت عادی، گره، گره گشایی و بعد هم دوباره موقعیت عادی. در بوطیقای کلاسیک، هر

معناها لزوماً باید سازنده اتفاق باشد. یعنی در داستان

باید اتفاقی روایت شود. توضیح میدهم که اتفاق

یعنی چه. اتفاق را ما اگر بخواهیم در بوطیقای

کلاسیک بگیریم، یک برههٔ زمانی است؛ از زمان

یک تا زمان دو که در آن، موقعیت عادی است، بعد

گرهای به جود می آید و سپس گرهگشایی می شود و

بعد هم دوباره همان موقعیت عادی پدید می آید.



همگی بر محور این پی رفت بود. یعنی شما یک اتفاق داشتید به عنوان هستهٔ مرکزی داستان تان و بعد به عنوان عامل اتفاق، شخصیت به وجود می آمد و باقی چیزها. نظام داستانی این گونه بود که در مرکزش پی رفت قرار داشت؛ به عنوان روایت، به عنوان هستهٔ اصلی روایت و بقیهٔ عناصر داستان، مثل یک دایره دور این پی رفت شکل می گرفت. حالا این چه تبعاتی داشت؟

اولین نتیجهاش این است که داستان، مفهوم داستان، دلالت داستان در دو عنصر اصلی خلاصه می شود؛ یک، پی رفت به عنوان عنصر دال و دو، شخصیت. این دو می شدند دو عامل مهم داستان که شما می توانید در داستانهای کلاسیک ببینید. الان هم داستان کالاسیک زیاد نوشته می شود. نمونهاش داستان موفق "كورى"، نوشته "خوزه ساراماگو". اين داستان، داستانی کاملاً کلاسیک، بر اساس این بوطیقا است، شما ببینید نمادپردازی، حرفی، پندی، پیامی که نویسنده میخواهد بدهد، بر اساس این دو است؛ یعنی یا از طریق دیالکتیک ـ تضاد میان شخصیتها و یا از طریق پی رفت است. این دو بار کلی دلالت را بر دوش می کشند. اما این نوع، با وجود این که به نظر کاملاً پرداخته میآید یک مشکل اساسی دارد که باختین هم وقتی بحث چند صدایی را مینوشت، به آن اشاره کرد. باختین می گفت، در قالب رمان، همیشه چند پی رفت و چند شخصیت وجود دارد. اُن چیزی که باختین میگفت، این بود که داستانی از یک یا تعداد بیشتری پی رفت تشکیل ما بیاییم در داستان چند صدایی به وجود بیاوریم. به مستتر، بینهایت تصویر میشود. اگر شما به تمام می شود. حالا بقیهٔ عناصر داستان که عبارت بودند از عبارتی، در دنیایی که بر اساس پی رفت خودمان کارمندهای یک اداره، نامهٔ اداری بدهید، مؤلف محیط، جو، شخصیت پردازی، نمادپردازی و اینها تنظیم می کنیم، نباید فقط یک صدا وجود داشته مستتری که آنها تصور می کنند، خیلی نزدیک به

با نظرهای مختلف آشنا کنیم. ما باید از صداهای مختلف موجود در جامعه بهره بگیریم و همه را منعکس کنیم در داستانمان. و گفت که رمان تا حدودی، صد در صد، همین گونه است. یعنی می گفت که هر رمان، حداقل یک قهرمان دارد و یک ضد قهرمان. می گفت، رمان ذاتاً سیستم چند صدایی دارد، ذاتاً در ماهیت خودش باید چند صدایی باشد. البته، هم باختین و هم دیگر کسانی که به چند صدایی معتقد بودند و این بوطیقا را اساساً، مورد نظر داشتند،نکتهای را از نظر دور داشته بودند و آن، پدیدهای بود به نام مؤلف مستتر. مولف مستتر در داستان کلاسیک، در بوطیقای داستان کلاسیک، یک چیز فراموش شده بود. نمی دانم دوستان چقدر با مؤلف مستتر آشنایی دارند. من خودم چون یک مدتی کار می کردم روی آن، به نتایج جالبی رسیدم. مؤلف مستتر چیست؟ شما دارید یک نامه اداری میخوانید، از رئیستان. وقتی این نامه را میخوانید، تصوری از رئیستان که میدانید نویسندهٔ این نامه است، پیدا مى كنيد. اين مى شود مؤلف مستتر متن. اين مؤلف مستتر، خود رئيستان نيست. يعنى أن رئيسي نیست که در اداره نشسته است. او مؤلف حقیقی متن است. مؤلف مستتر متن، کسی است که شما تصور می کنید که دارد با شما حرف می زند. حالا در یک داستان، از آن جایی که ما هیچ شناختی از نویسنده نداریم یا شناخت کمی داریم، این مؤلف

باشد. نظر نباید نظر نویسنده باشد. ما باید خواننده را

داستان نمی شود. هیچ موقع شما نمی بینید که "بالزاک" از قول خودش صحبت کند. هیچ موقع نمی گوید: "من بالزاک این را می گویم". در حالی که مثلاً در نوشتههای "کالوینو"، یا "کوندرا"، " کوندرا" می آید یک مقاله می نویسد و می گوید من "کوندرا" این مقاله را نوشتم و خودش شخصیت و عنصری در این داستان می شود. در بوطیقای کلاسیک، به هیچ عنوان مؤلف مستتر، به عنوان یک آفریننده مورد توجه نبود. حالا من نمى دانم و نمى خواهم ريشهيابي فلسفى بكنم. می تواند علت های زیادی داشته باشد، بر می گردد به ديدگاه مسلط أن دوران. هيچ موقع ما اعمال نفود مؤلف مستتر را به صراحت نمیبینیم و این باعث می شود کسی مثل باختین بگوید که رمان باید چند صدایی باشد. اما بعد از بوطیقای کلاسیک دو تلاش نسبتاً موازی، نه از نظر تاریخی موازی، بلکه از نظر ادبی موازی، داشتیم، یکی رمان نو بود و یکی رمان مدرن. این توضیح را بدهم که خود نویسندههای رمان نو، ادعا می کردند که ما از مثلاً کسی مثل کافکا یا پروست، خیلی تأثیر گرفتیم و خودشان را ادامه دهندهٔ راه أنها مىدانستند. ولى اگر توضيح بدهم، خودتان متوجه می شوید که به هیچ وجه، کار اینها در ادامهٔ هم نیست. یعنی رمان نویسهای مدرن، ادامهٔ کارشان، رمان پست مدرن است و نه رمان نو. رمان نو، یک مکتب بود. البته شاید نشود به آن گفت مكتب؛ چون خودشان هم كاملاً مخالف اين هستند. كاملاً با اين عنوان معروف شده. "ناتالي ساروت در فرانسه، از جمله نویسندگان معروف به

کاموس: ضد رمان هم به آن میگویند. شیخ الاسلامی: "رب گریه " و "دوراس معروفترین آنها هستند. این رمان نو است. رمان مدرن هم "پروست" و "كافكا" و به اعتقاد من "كوندرا". حالا می شود دربارهاش بحث کرد. "بورخس"، را هم رمان نویس مدرن می دانیم. خیلی ها او را پست مدرن مى دانند. رما ن نو، يك نهضت كاملاً محدود است در فرانسه که سه یا چهار نویسنده داشته که کاملاً پیوسته بودهاند. یک جو ادبی است در دوران مدرن پسین که بیانگر دورنمایههای مشترک یک جور سرخوردگی از سیستم مدرن است و هنوز به دوران پست مدرن نرسیده همزمان آنها در فلسفه "هایدگر" را داریم، "مكتب فرانكفورت" را داريم. يك نهضت خيلي محدود بود با ده، دوازده نویسنده که خیلی هم مهم است. تازه هم آثارشان ترجمه مىشود؛ يعنى اخيراً سه، چهار کتاب از "رب گریه" ترجمه شده است. کتابی که ترجمه شده و من میتوانم معرفی کنم، مجموعهای مقاله است از "رب گریه" که خیلی کامل، نهضتشان را توضیح داده و به اتهاماتی هم که به این نوع رمان زده می شود، جواب داده و بحث کاملی است راجع به این.

حالا أن سه لایه را شما در ذهن داشته باشید. میخواهد شما بدانید. مثلاً فرض کنید یک آدم برخلاف داستانهای نو، هیچ موقع نویسنده وارد کردند، یعنی رمان مدرن و رمان نو، روی این دو بود. بیرونی خیلی میافتد. وقتی ما این را میبینیم، این

شيخ الاسلامي: پس نحوهٔ برخورد خواننده به متن را "اخلاق خوانش" و تصور نگارنده را از متنی که می نویسد، بوطیقا می گویند. این دو مفهوم، مفاهيم كليدي در نظریهٔ ادبی معاصر ما هستند. یعنی هر متنی، پیش از نوشته شدن و خوانده شدن، از دو چیز تشکیل می شود؛ یکی بوطیقا و دیگر اخلاق خوانش

هم است. چرا؟ چون همه یک تصور واحد از رئیسشان دارند. ولی چون خوانندههای یک رمان، اکثراً نویسنده را از نزدیک نمیشناسد، مؤلف مستتر برای هر خواننده، تصویر جداگانهای دارد و به اصطلاح، هر مؤلف مستتر، به نوعی نمونه فرافکنی شدهٔ خود خواننده است. علت اصلی ارتباط مؤثری که در متون ادبی هست، به نظر من این است که ما آزادیم مؤلف مستتر را به هر گونه که بخواهیم، تصور کنیم. حالا ببینیم مؤلف مستتر در متن چه نقشی دارد. مولف مستتر در رمان، چه در بوطیقای کلاسیک، چه رمان نو و چه باقی انواع، خداوندگار متن است. این چیزی است که در بوطیقای کلاسیک مورد توجه قرار نگرفته است. در بوطیقای کلاسیک، مؤلف مستتر، چیزی نیست به جز یک گزارشگر. اصلاً در بوطیقای کلاسیک تصور چند صدایی وجود ندارد. مؤلف مستتر، أفرينندهٔ تک تک شخصيتهاست. مثلاً در نظر ما مسلمانها خداوند آفریدگار جهان است و ما نمی توانیم کسی را مخالف با خدا فرض کنیم. ما حتی شیطان را هم به عنوان مخلوق، خداوند میدانیم و هیچ وقت نمی گوییم که شیطان، قدرت مخالفت با خدا را دارد. ما می گوییم شیطان مظهری است مكمل خوبيها و نشان دهندهٔ خوبيها. اين جا هم همین طوری است. چیزی است که در بوطیقای کلاسیک توجه نکردهاند. چرا؟ چون در بوطیقای کلاسیک، مؤلف مستتر، اتفاقاتی را که میافتد، صرفاً گزارش می کند. این انتظاری است که ما از مؤلف مستتر داریم. همان طور که شما در داستانهای کلاسیک هم میبینید. در داستانهای کلاسیک، یک لایه، لایهٔ زبانی بود، کاری که این دو نوع رمان 🏻 فقیر، تبدیل به یک جانی میشود. این اتفاق در دنیای

کاملاً موفق شدند. سعی کردند این دو عنصر مهم را حذف کنند. یکی خود روایت بود؛ روایت به معنای طرح و توطئه و به معنای اتفاقات جهتدار. هم چنین، سعی کردند شخصیت را، به معنای ذهنی، شخصیت سوبژکتیو را حذف کنند. این تلاش، یک پیشینهٔ فلسفی هم داشت که بد نمیدانم توضیح بدهم. قبل از ظهور فیلسوفان جدید، از "دکارت" تا "کانت"، دو گانه «ابژه» و «سوبژه» همیشه مطرح بود. این من (سوژه) بودم که پدیدهٔ بیرونی (ابژه) را می شناختم. یک من وجود داشت و یک پدیدهٔ بیرونی. مرز نشکستنی بینشان بود. این شکسته شد و یکی از نتایجش در ادبیات، این بود که رمان نو به وجود أمد. رمان نو سعی کرد که سوژه را حذف کند. ادعای خودشان این است که سعی کردند با حذف شخصیت، با حذف ذهنیت از داستان، با اتفاق آن گونه که هست، رو به رو شوند. برای همین هم مثلاً در داستانهای دوراس یا در داستانی که جدیداً ترجمه شده از "رب گریه"، "پاک کنها" میبینیم که اتفاقات می افتند بدون این که دلالت و یا نقش خاصی داشته باشند. بنابراین، در رمان، دایرهٔ گزینش نویسنده خیلی بازتر شد. دیگر گزینش اتفاقهایی که روایت می شد، به طرح و یا پی رفت مربوط نمی شد؛ به آن چیزی مربوط میشد که واقعاً اتفاق افتاده بود. دوستان اگر "پاک کنها" را خوانده باشند، در أن سه، بار یا چهار بار از شخصیتی یاد می شود، یک زن رخت شور که اگر درست بگویم، سه، چهار بار قهرمان داستان با او رو به رو می شود و مثلاً هر بار، در دو یا سه صفحه، این شخصیت توصیف می شود. در انتها هم رها می شود و هیچ اتفاقی برایش نمی افتد. توجیهی که برای این کار دارند، این است که خیلی طبیعی است که وقتی یک قهرمان، وقتی یک نفر راه میرود، توجهش به یک زن رخت شور که دارد رختش را می شوید، جلب شود. چون دیگر برای روایت اتفاق ها، از پیرفت دلیل نمی آورند. طرح و توطئه شکسته شد در رمان نو. "دوراس" و "رب گریه"، آمدند و در رمان نو، لایهٔ سوم دلالت را حذف کردند. کوشیدند آن را حذف کنند، ولی این کار نشدنی است. شما هر متنی را که میخوانید، خصوصاً هر داستانی را که میخوانید، با این پیش فرض میخوانید که این داستانها خیالی اند. وقتی با این پیش فرض، داستانی را بخوانید، أن وقت هر اتفاقی که در داستان میافتد، خودش در حکم یک نشانه می شود برای آن چیزی که میخواهید بدانید. یعنی آن چیزی که نویسنده

من حالا رمان نو را توضیح میدهم؛ چون سادهتر

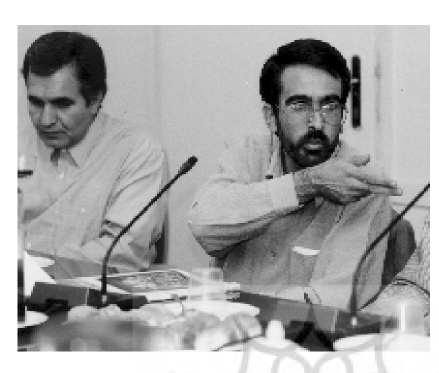
است. اگر چه از نظر زمانی، مؤخر است بر رمان

مدرن. در رمان نو، این نظام بسته ای را که در بوطیقای

کلاسیک تصویر کردم که پی رفت یا روایت یا طرح

اساسش را تشکیل می داد و بقیهٔ عناصر در هماهنگی

با پی رفت بودند، کوشیدند این را بشکنند. نمی گویم



"قصر"، همهٔ شخصیتها بر اساس یک قصر، موجودیت می یابند و تمام داستان مبنای یک قصر نوشته شده که خود این قصر هم جزئی از محیط رعب أور أن جاست. حتى قصر را خيليها گفتهاند که خودش یک شخصیت است. اما "قصر"، شخصیت نیست. قصر نمادی از محیط است و این محیط داستان است که "کافکا" بر آن تأکید کرده و نه شخصیت قصر. اتفاقی که میافتد، این است که داستان به عنوان یک شبکه و نه به عنوان یک نظام در نظر گرفته می شود. در نظام یا سیستم محور وجود دارد، ولی در شبکه لزوماً "محورا" وجود ندارد. در شبکه روابط به هم پیچیده عناصر است که اهمیت دارد. ما در داستان پروست، با یک شبکه مواجهیم که همهٔ اینها با همدیگر مرتبطند؛ محیط، شخصیت و بقیهٔ عناصر. ما داستانهایی داریم در دوران مدرن، مثل داستانهای کوتاه "بورخس". در این داستانها، محور وجود ندارد و یا محورها چرخش پیدا می کنند. یعنی نه شخصیت محورش است و نه چیز دیگر. این داستان عناصرش با هم، یکدیگر را منظم می کنند و تصور داستان را به خواننده میدهند. سپس، لایهٔ دوم در داستان مدرن از بین میرود. به عبارتی، در خیلی از داستانهای مدرن، برای تان مهم نیست که چه اتفاقی میافتد. یا در واقع هیچ اتفاقی نمیافتد. نمونهاش "باغ گذرِ" "دوراس". این داستان اگر دوستان خوانده باشند، یک داستان ۶۰ یا ۷۰ صفحهای است که یک دختر آشپز و یک مرد دوره گرد، میآیند

بنابراین، آن چیزی که روایت می شود، لزوماً یک اتفاق یا یک پیرفت نیست. وقتی این از بین میرود، آن وقت مؤلف مستتر، خودش را نشان میدهد. وقتی دیگر از اتفاق حرفی نزنیم در داستان، أن وقت یک بازیگر نقشش پشت این شبکه، جای پی رفت را می گیرد. یک بازیگر که ما می بینیمش و تمام شخصیتهای داستان و عناصر داستان را با هم پیوند می دهد. این مؤلف مستتر است. ما در داستانهای "کافکا" با یک "کافکا" رو به روییم. بدون "پدیدار کافکا" نمی شود این داستان ها را خواند: یعنی مؤلف مستتر. ولى شما مى توانيد كار "بالزاك" را به عنوان یک گزارش بخوانید. از آن عیان تر، کارهای "اميل زولا". مي توانيد اين كارها را بدون مؤلف مستتر و به عنوان یک گزارش عینی بخوانید. چرا؟ چون اساسش پی رفت بود و مؤلف مستتر در حد گزارش، جهانی را برای شما تصویر می کرد، جهان مطلوب خودش را. بعد خودش را در پسِ پیرفت مخفی می کرد و ما به جای این که مؤلف مستتر را ببینیم، یک اتفاق را میبینیم و تمام توجه خواننده به أن اتفاق معطوف شود. از نکات دیگر، یکی این است که داستان از حقیقت نمایی آزاد شد، داستانهای "کافکا"، دیگر پایبند خواننده نبود. این دو را توضیح بدهم تا برسیم به دوران پست مدرن. ببینید، در داستانهای "کافکا" ما با حقیقت نمایی رو به رو نیستیم. در داستان "مسخ" چه اتفاقی میافتد؟ در یک خانواده کاملاً معمولی، یک نفر به سوسک تبدیل

نشانهٔ طبیعی باشد، ولی یک نشانهٔ وضعی نیست. نشانهٔ طبیعی مثل عرق کردن من که نشان از گرم بودن هواست، ولی نشانهٔ وضعی، چراغ قرمزی است که مانع عبور وسایل نقلیه می شود. چراغ قرمز یک نشانهٔ وضعی است و عرق کردن یک نشانهٔ طبیعی. حال، وقتی همین اتفاق را ما به جای این که در یک گزارش بخوانیم یا خودمان ببینیم، در یک داستان بخوانیم، أن وقت، این اتفاق می شود یک نشانهٔ وضعى. به اين ترتيب، چنين استنباط مي كنيم كه نویسنده میخواهد بگوید: "فقر، جنایت می آورد، و یا عشق والاست،... نويسندگان رمان نو، سعى كردند لایهٔ سوم داستان و معناهای انباشته در ذهن نویسنده را حذف كنند. حالا اين اتفاق افتاده يا نه، مهم نيست. مهم این است که استبداد بوطیقای کلاسیک می شکند. با این نهضت، با این نوع رمان، دیگر لازم نیست نویسنده از آن قواعد خشک و چارچوبی رمان کلاسیک آفریده بود، پیروی و تبعیت کند. در ضمن، ما یک نهضت دیگر و یک نوع رمان دیگر داریم به نام رمان مدرن که یک جنبهٔ دیگر از این شکستن را به عهده میگیرد. در رمان مدرن، توتم شخصیت و روایت شکست و ما هم فهمیدیم که می توانیم داستانهایی داشته باشیم که در آنها حرفی از پیوست زده نشود و شخصیت، به معنای کلاسیکش وجود نداشته باشد و در عین حال، باز هم داستانی باشد. ما فهمیدیم که یک متن می تواند خنده دار یا احمقانه باشد، ولی در عین حال، یک داستان باشد و داستان خیلی مهمی هم باشد. داستانهای مدرن چند ویژگی داشتند. نکته اول، حذف پی رنگ بود که ما در رمان نو هم داشتیم. در رمان مدرن و در داستانی مثل "در جستوجوی زمان از دست رفته هم حذف پیرنگ را داریم. یکی از ساختارگرایان آمده بود پیرنگ این رمان را در بیاورد و این عبارت را در آورده بود: "چگونه مارسل نویسنده میشود." یعنی ما اگر بخواهیم پی رفت این داستان را در بیاوریم، این می شود. ولی این چند درصد از رمان است؟ من به جرأت می توانم بگویم این هیچ ربطی به رمان ندارد. یعنی آخرین موضوعی که در رمان "در جستوجوی زمان از دست رفته ٔ بررسی می شود و بی اهمیت ترین موضوع این است که چگونه "مارسل پروست"، نویسنده شده یا نویسنده می شود. این فرق می کند با رمان نو. در رمان نو، روایت از بین میرود و اتفاقات بی در و پیکر وارد داستان می شود، اما در رمان مدرن، بار دلالتی بر عهدهٔ بقیهٔ عناصر داستان میافتد. یعنی در داستان کلاسیک، ما پی رنگ را به عنوان محور اصلی داشتیم و حالا این پیرنگ، از حالت محوریت خارج می شود و مثلاً محور می شود شخصیت. مثل داستان "پروست". در داستان "پروست" شخصیتهای داستان محور داستان هستند. یعنی پیرفتها یا پیرنگها براساس شخصیتها شکل میگیردو نه شخصیتها مینشینند در پارک یا یک باغ و با هم ۷۰ صفحه میشود، بعد دوباره زندگی معمولی. نویسنده هیچ بر اساس پیرنگها. یا مثلاً در داستانهای "کافکا" دیالوگ می کنند. در این ۷۰ صفحه، هیچ اتفاقی کوششی برای توجیه این دگرگونی و مسخ نمی کند. ما با محوریت محیط رو به رو هستیم. در داستان نمیافتد، ولی محیط و شخصیتها تصویر می شوند. عکس العمل اَن فرستادهٔ اداره که به عیادت "گرگور

اتفاق یک نشانه نیست. شاید یک علامت و یک

چیزی را به ما بفهماند. این خیلی مهم است. دیگر نویسنده درگیر آن نیست که حالا خواننده این اثر را میخواند یا نه. او تمام عناصر داستان را به عنصر دال و به یک نشانه تبدیل می کند. این اتفاق به طور بارز در رمان پست مدرن میافتد. رمان پست مدرن، رمانی است که تمام عناصر أن به نوعى دال هستند، نشانهاند. چرا؟ گفتیم که دوران مدرن پسین، دوران سرخوردگی بود، ولی وقتی وارد دنیای پست مدرن می شویم، انسان یاد گرفته است که با این شکست، شوخی کند. نمونه آن را در فلسفه با "بودريار" و "دريدا" و در داستان هم با "مارکز" داریم و "کوندرا" خصوصاً "بودریار" مقالهای نوشته است به نام "جنگ خلیج فارس وجود داشت . مى گويد كه "اصلاً جنگى اتفاق نيفتاده و اين کار را امریکاییها کردند و گزارش دروغ دادند که نفت قیمتش بالا برود. این دیگر، شوخی صرف است و خود "بودریار" هم به آن اعتقاد ندارد، در دنیای پست مدرن ما با پوچی بازی میکنیم و در داستان، نمودی که دارد، بازی صرف با عناصر داستان است. کاری که "مارکز" می کند. در داستانهای "مارکز"، خصوصاً داستانی که متأسفانه نمی دانم چرا کم تر به آن توجه شده، یعنی در "پاییز پدر سالار" بازی محض نشانهها اتفاق می افتد. در "پاییز پدر سالار"، هیچ اتفاق قطعی نداریم و هیچ اتفاقی روایت نمی شود. مثلاً نمونهاش تولد خود پدر سالار. در مورد تولد پدر سالار، حداقل چهار روایت وجود دارد در داستان که یکدیگر را نقص می کنند و در انتهای داستان هم به هیچ کدام حق داده نمی شود. جالب این است که در این روایتها، روایت دانای کل هم وجود دارد. همین طور جمله پشت سر هم از راوی های مختلف می آید و هرازگاهی، دانای کل هم وارد میدان می شود. بعد از آن، حرف دانای کل هم نقص میشود. گفتم که سه نویسنده مهم داریم در رمان پست مدرن؛ "مارکز"، "کوندرا" و "کالوینو". این سه نفر، بوطیقای رمان پست مدرن را تشکیل می دهند. با خواندن داستانهای این سه نفر، من می توانم خوب توضیح بدهم که چرا می گویند شخصیت در داستان، یک نشانه است. اولین اتفاقی که در داستانهای اینها میافتد، این است که مؤلف مستتر پررنگ می شود. نمونهاش داستان "شبی از شبهای زمستان مسافری" در این داستان، ما با یک نفر به نام ایتالو کالوینو. نه به عنوان ایتالو کالوینویی که بیرون است، بلکه مؤلف مستتر این متن رو به رو هستیم. در کارهای کوندرا" باز هم ما با نویسنده رو به روییم. از چه طریق؟ میدانید که داستانهای "کوندرا" چند صدایی است؛ نه به معنای کلاسیکش، به معنای جدید اُن. "کوندرا" در رمانهایش، علاوه بر روایت داستان، مقاله هم مینویسد. در رمان «شوخی»، یک مقالهٔ علمی،

شيخ الاسلامي: من بوطیقای داستان را از نظر انواع، به چهار قسمت تقسيم كردهام (از نظر تاریخی) که یکی بوطیقای کلاسیک است، به معنای بوطیقای داستانهای كلاسيك. اين بوطيقا پايه اي است براي نظرية ادبي ما. به عبارتی، بقیهٔ انواع ادبی و انواع رمان هایی که بعد از داستان های کلاسیک به وجود آمدند، تغيير شكل يافته بوطيقاي كلاسيك بودند که مبانی اش را خدمت تان می گویم. دوم، بوطیقای رمان نو است. سوم، رمان مدرن است و چهارم، رمان پست مدرن

سامسا" می آید، بسیار جالب است. هیچ کار خاصی نمی کند و فقط فرار می کند. غیر از آن، بقیه افراد خانواده هم هیچ رفتار منطقی از خود نشان نمی دهند. در این داستان، منطق حکم نمی کند. منطق داستانی حکم نمی کند، حالا منطق عینی که هیچ.

در "محاکمه"، دو نفر أدم معمولی وارد یک خانه می شوند و به صاحب خانه می گویند که شما باز داشتید. می گوید خیلی خوب. آنها می گویند باشد و میروند. نقل است که وقتی "کافکا" برای اولین بار، این داستان را برای دوستانش خواند، از فرط خنده، غش و ضعف رفتند. بنابراین، داستان حقیقت نما نیست و این نکتهٔ خیلی مهمی است. حقیقتنمایی یعنی چه؟ یعنی پایبندی نویسنده به قواعد صوری؛ حتی قواعدی که ممکن است خودش وضع کند. حقیقت نمایی یعنی پایبندی فرد به منطق داستان. وقتی ما به منطق داستان، یعنی منطق داستانی معتقد باشیم، أن وقت دیگر نمی توانیم از شخصیت، محیط و... به عنوان یک نشانه استفاده کنیم. اگر ما به حقیقت نمایی معتقد باشیم، ناچاریم شخصیت را در این قواعد تصویر کنیم. ناچاریم شخصیت را یک فرد تصور کنیم؛ فردی که در جهان داستان وجود دارد. ولی وقتی این قواعد داستانی نباشد- اتفاقی که در داستانهای "کافکا" میافتد- آن وقت هر شخصیت می تواند یک نشانه باشد، می تواند یک سایه باشد، مى تواند يک عنصر دال باشد. يعنى ما ديگر اين شخصیت را مثلاً آقای "کاف" را به عنوان یک فرد تصور نمی کنیم که یک سری اعمال انجام می دهد. موسیقایی و کامل می نویسد و بعد بقیهٔ روایت را می شوند.این که در زمان ما باز هم داستان کلاسیک به عنوان یک عروسک تصور میکنیم که یک نفر دنبال می کند. « در شبی از شبهای زمستان نوشته می شود، این یک بحث دیگر است تاکید من دارد آن را می چرخاند و از این چرخاندنش می خواهد مسافری ، دو خواننده وجود دارد که بارها کتابهای بر این است که بوطیقای داستان پست مدرن، دو

مختلف را اشتباهی میخوانند. داستان این طور است که نویسندهای به نام کالوینو داستانی مینویسد که نویسنده دیگری به نام "هرمس مارانا" همین داستان را مینویسد که در آن داستان، آقای خواننده، باز هم همان داستان را میخواند. بنابراین، داستان سه خواننده پیدا می کند یا چهار خواننده. هر کدام از اینها واقعاً نویسندهٔ متن است و به عنوان نویسندهٔ متن شناخته می شود. مؤلف مستتر، خودش را این جا پیدا مى كند. ما مى فهميم كه مؤلف مستترى هست، كه رسماً با ما شوخی می کند. دارد ما را به سخره می گیرد. لایهٔ دوم در داستانهای پست مدرن کاملاً حذف مى شود. اين لايه اصلاً وجود ندارد. نمونهاش

"پاییز پدر سالار" که قبلاً گفتیم. در "پاییز پدر سالار" چیزی روایت نمی شود و هیچ اتفاقی نمی افتد. هیچ اتفاقی به صورت قطعی نمیافتد. آن چیزی که اتفاق مى افتد، بازى با عناصر است. حالا اين مى تواند پیرنگی هم داشته باشد، پی رنگ، شخصیتها محیطها، دیالوگها. با همهاش دارد بازی میشود و ما فقط با توهمی از اتفاق رو به روییم. این چهار عنصری که گفتم، یعنی طنز، بازی ازاد با عناصر داستان، پدیدار شدن مؤلف مستتر و حذف لایهٔ دوم، یعنی حذف آن چیزی که روایت می شود، از داستان یک سیستم میسازد و این سیستم تبدیل میشود به زبان داستان. در داستانهای پست مدرن، به اعتقاد من، با زبان داستان رو به روییم. یعنی اگر در داستان كلاسيك، لايه اول زبان بود و لايهٔ دوم اتفاق ، اين جا لایهٔ اول، زبان واژگانی و یا زبان معمول خودمان و لایهٔ دوم زبان داستانی است. حال می شود راجع به این بحث کرد. شما همان طور که یک نوع کلمه دارید به نام اسم یا فعل، یک نوع دارید به نام شخصیت، همان طور که یک نوع دارید به نام حرف، یک نوع دارید به نام دیالوگ. اینها دیگر چیزی را روایت نمی کنند. اینها دیگر خودشان دال هستند. این نظر من است. این حرف را "کوندرا" هم میزند. ما دیگر نمی توانیم شخصیت جدید بیافرینیم. ما دیگر نمی توانیم اتفاق جدید درست کنیم. هر اتفاقی که در داستان می افتد، مثل هر کلمه ای که بار خاصی دارد، بر می گردد به پیشینهٔ داستانی اش. مثلاً قتل یا کشتن نزدیکان یا کشتن بی فایده از روی مثلاً جنون أني. همهٔ اینها در جهان داستان، پیشینهای دارند. برای همین، به کلمه و نشانه تبدیل شدهاند در زبان. همین طور شخصیتها. شخصیت پولدار، شخصيت أدم فقير، شخصيت أدم فيلسوف، شخصيت آدم روشنفکر. شخصیتهای ترکیبی داریم مثلاً پولدار روشنفکر، پولدار فیلسوف. ولی باز هم پولدار فیلسوف، یک بار داستانی دارد که باعث می شود تبدیل شود به کلمه. در داستان پست مدرن، بالاخره بعد از چند قرن داستان نویسی، به این جا میرسیم که همهٔ عناصر داستان، نوعی، واژگان زبانی محسوب

است که هر چهار نوع بوطیقای داستان را می توان یکجا با آن خواند. یعنی شما وقتی به هر شخصیت به عنوان یک نشانه توجه کنید، آن وقت می توانید داستان کلاسیک را هم بخوانید. داستان کوری را که به نظر من یک داستان کلاسیک است، می توانید با بوطیقای پست مدرن بخوانید. هیچ مشکلی هم ندارید. هر کدام از این شخصیتها، می تواند نشانه باشد. و دلالتهای خاص خودش را داشته باشد؛ غیر از دلالتی که در داستان اتفاق میافتد. ویژگی دوم، این است که با بوطیقای پست مدرن، می توان داستان را زبان شناسانه تحلیل کرد. نوع جدیدی از نقد که در آن، به همنشینی و جانشینی عناصر داستان توجه می شود و این که هر داستان با توجه به بوطیقای پست مدرن، چه آرایشی پیدا میکند. این کار در هدف کارهای ساختار گرایانه نیست. من نمیخواهم داستان را به فرمهای کلی تقلیل بدهم، ولی کاری که می شود کرد، این است که اسکلت داستان در می آید. یعنی شما می توانید مناسبات متنی و بینا متنی داستانها را با توجه به این سیستم، تجزیه و یا به اصطلاح کشف کنید. نکته آخر، راجع به نوعی رمان است که بعد از رمان پست مدرن قرار می گیرد که البته داستان موفقی نیست و احتمالاً سرمشق های خارجی داشته ولی چون من زبانم خیلی قوی نیست و مطالعات زبان خارجی زیاد ندارم، نمی توانم بگویم که حتماً نمونهٔ خارجی دارد. آن هم داستان «آزاده خانم و نویسندهاش» کار آقای براهنی است چاپ سال ۷۴ یا ۷۵. براهنی در این رمان، یک قدم از داستان پست مدرن هم جلوتر میرود. من نمی گویم این داستان موفق است. می گویم سعی دارد قدم جدیدی بردارد و آن هم این است که اگر ما در شعر، با زبان به عنوان زبان رو به روییم، شخصیتهای "آزاده خانم" نیز در یک سیستم زبانی جای می گیرند که دیگر مدلول ندارند، مدلولشان خودشانند. "آزاده خانم" خود آزاده خانم است، به عنوان یک شخصیت که در طول تاریخهای مختلف، به جلو می آید. دوستانی که داستان را خواندهاند، میدانند جریان چیست، ولی محیط و شخصیت و اینها دیگر دال نیستند، بلکه دلالت میکنند و خودشان را نشان

ویژگی دارد. ویژگی اول، این است که تنها بوطیقایی

کاموس: دوستان سوالات شان را طرح کنند. شیخ رضایی: تشکر می کنم از أقای خوداز کلمهٔ بوطیقا را نمی دانم به کجا مستند کردید. در مطرح کردید، جای تأمل داشته باشد. ملاک پست می کنند به حرکت کردن؛ خصوصا در رمان مدرن.

میدهند. این یعنی تجلی زبان داستانی. این کاری

است که براهنی در شعر و در «خطاب به پروانهها»

زبان تجلی دهد و در داستان، قدمی است که برداشته

و به علت این که آن طور که باید، داستان پخته

نیست، این کار موفق نشده است. با وجود این، می شود

أن را ادامه داد و داستانهایی نوشت که به زبان

داستان بیردازند.



آن تعاریفی که من از بوطیقا دیدم، خیلی شبیه به دیدگاهی است که شما در نقد ادبی اتخاذ می کنید و نه دیدگاهی که نویسنده، موقع نوشتن اثر انتخاب می کند. برای این که شما اگر بگویید این چارچوبی است که نویسنده انتخاب می کند، ما که اصلاً دسترسی نداریم به ذهنیت نویسنده. ما نمی دانیم که مثلاً ذهنیت تولستوی، چگونه بوده و در چه قالبی فکرمی کرده که حالا بگوییم بوطیقایش کلاسیک بوده یا مدرن. اصولاً اصطلاحاتی که به کار بردید، خیلی با معانی رایج آنها همخوانی ندارد. مثلاً اخلاق خوانش. این احتمالاً یک اصطلاح ترجمهای است، ولى معادل انگليسياش را نميدانم، اخلاق اصلاً این جا ، جا نمی افتد. اخلاق خوانش یعنی چه؟ چون که هیچ ربطی به مفهوم اخلاق ندارد و یا مفهوم دلالت که شما به کار میبرید و گفتید سه لایهٔ دلالتی دارید. ببینید، دلالت تعریف دارد. شما مجموعهای از دالها دارید. این دالها را وقتی می آیید منطبق می کنید به یک عالم دیگر، به این کار کرده و در دو یا سه شعرش، توانسته زبان را به عنوان می *گوییم دلالت یا ارجاع. مثلاً نمادهای ریاضی* هیچ معنای خاصی ندارند. حالا هر کدام را می گوییم در عالم خارج، ما به ازایش این است. به این می گویند دلالت یا ارجاع. بنابراین، کمی باید دقت کرد در استفاده از این کلمات که مثلاً لایهٔ دلالتی نیات نویسنده چیست. این نکاتی جزئی بود. من با کلیت بحث شما موافقم تا أن قسمت سوم؛ يعنى تا اول رمان پست مدرن. ولی فکر میکنم تلقی شما از

مدرنتان آن قدر تنگ شده که مجبور شدهاید آزاده خانم" را چیزی فراتر از رمان پست مدرن بدانید. این نشان می دهد که پست مدرن را خوب تعریف نکردید. می گویید رمان مدرن و به تبع آن، رمان پست مدرن، شخصیت به یک دال تبدیل می شود. اما من فکر می کنم تعریف شما از دال یک چیز متفاوت از آن تعریف استاندارد است. برای همین به مشکل برمی خوریم. می گویید که در رمان کلاسیک شخصیتها دال نیستند بلکه نویسنده صرفاً یک گزارشگر است. در صورتی که من فکر میکنم دقیقاً بر عکس است. می گویید دال، یعنی این که نویسنده دارد أنها را از بالا مثل عروسكهایی بازی میدهد. اصلاً معنای دال این نیست که کسی دارد از أن بالا بازی می دهد. شما با هر متنی که سر و کار داشته باشید، می توانید واحدهای دلالتی اش را مشخص کنید؛ چه در آن متن قصد نویسنده این باشد که پیامی را به شما القا کند و چه نکند. واحدهای دلالتی، چیزی است که متن اصلاً نمی تواند نداشته باشد. با این تصوری که از دال دارید تعجب می کنم که می گویید مثلاً در رمان کلاسیک، شخصیتها چیزی هستند که نویسنده آن را گزارش می دهد. اتفاقاً در رمان کلاسیک هم نویسنده حادثههایی را هم می آفریند که پیام خود را در آن حادثه ها بگوید. یعنی آن جاست که شخصیتها بازیگرند و نویسنده دارد از بالا أنها را بازى مىدهد. دقيقاً برعكس أن، رمان مدرن و پست مدرن دارد به این سمت حرکت می کند شیخ الاسلامی. بحث خوبی بود. من چند نکته جزئی پست مدرن درست نیست. این باعث می شود که که نویسنده خالق شخصیتها نباشد. شخصیتها دارم و یک نکتهٔ کلی تر اول آن جزئی را بگویم. تعریف یک سری از نکاتی که در مورد رمان پست مدرن خودشان استقلال و خودمختاری دارند و شروع اصلی مارکز، «صد سال تنهایی» را ببینید، خصوصیاتی را که شما می گویید، ندارد. سراسر

شیخ الاسلامی: من اول در مورد نکتههای جزیی می گویم. یکی بحث بوطیقا بود که من شما را به پیوست سوم یا چهارم چاپ جدید کتاب «ساختار و تأويل متن» ارجاع مىدهم. أن جا راجع به بوطيقا توضیح داده است. این نکته را بگویم که بوطیقا با متن سنجیده می شود نه با نویسنده (همان طور که شما گفتید). وقتی یک نفر می خواهد بوطیقای یک متن را در بیاورد، نمی نشیند فکر کند که "داستايوفسكي" چه تصوري داشته، بله ميبيند متن از خواننده چه توقعی دارد.

شیخ الاسلامی: بله، به نویسنده مربوط می شود، ولی ما که به نویسنده دسترسی نداریم. گفتم که در هر اثر دو مؤلف وجود دارد؛ یکی مؤلف ستتر و یکی نویسنده اصلی. ما به "داستایوفسکی" دسترسی نداریم، ولی به مؤلف مستتر متن دسترسی داریم. برای همین، هر متنی بوطیقای خاصی را برای خواندنش می طلبد.

حاجى نصرالله: ببخشيد، در اين قسمت بوطيقا، شما جواب ایشان را در ندادید. من متوجه نشدم.

شيخ الاسلامي: ايشان گفتند كه چون به نویسنده دسترسی نیست، نمیتوان فهمید که چگونه متن را نوشته یا خواسته در چه چار چوبی باشد. من این را قبول می کنم، نمی شود فهمید، ولی هر متنی، شیوه خاصی برای خواندن می طلبد. این شیوه خاص برای خواندن که همان اخلاق خوانش می شود، ریشه در تصوری از متن ادبی دارد. در واقع، می شود تصور کرد که نویسنده با آن تصور، این متن را نوشته. این مىشود بوطيقا.

شیخ رضایی: من فکر می کنم الان خودتان هم قدری از آن موضع اولیه را اصلاح می کنید. اصولاً بوطیقا را از نیت مولف، از چار چوبی که مؤلف

شيخ الاسلامي: از نيت مؤلف عيني، بله،

شیخ رضایی:مؤلف مستتر اصلاً قبل از نوشتن

شيخ الاسلامي: ما با متن رو به روييم و با مؤلف مستتری که تصور میکنیم متن را نوشته

برود. یعنی خلاقیت ادبی در آن، کمتر از این تعهد به تئوریهای پست مدرن است. من کارهای "مارکز" را ندیدهام که کسی پست مدرن بداند. صرفاً با استناد به «پاییز پدر سالار» نمی شود گفت. اگر مثلاً کار ماجراست، سراسر حادثه است و شخصیت به معنای حتی شاید بتوانیم بگوییم نزدیک به کلاسیکش در

شیخ رضایی: من احساس می کردم که حرف شما به نویسنده مربوط می شود.

کارش را در آن نوشته، کاملاً جدا می کنند.

ولى مؤلف مستتر، نه.

که بر شعر حاکم است. ارسطو هم اولین کسی بوده که این را قانونمند کرده و ضوابطش را گفته است. بوطیقا در یک جمله، قوانین زیبایی شناختی ادبیات است. نظریههای ادبی، خودش بوطیقاست. نقد هم بوطیقای خاص خودش را دارد؛ همان طور که داستان و رمان نو هم بوطیقای خاص خودشرا دارد. بوطیقا چیزی نیست که مثلاً بگوییم برای خواننده است. أن چه به عنوان «اخلاق خوانش» می گویید، در نقد جدید مخاطب محور یا خواننده محور، «اصول خوانش» است. خود اخلاق، قانونمندی های جداگانهای دارد که چندان به متن و ادبیات مربوط

شيخ الاسلامي: چون حرفهايي که راجع به بوطیقا دارم، از خودم نیست، به دو کتاب ارجاع میدهم. یکی که به نسبت معتبرتر است و گفتم ضمیمه ۳ و ۴ «ساختار و تأویل متن» است و دیگری هم که راجع به بوطیقا به صورت مستند بحث کرده و حرفهای من از همان است، مقدمه کتاب «شعر و حركت» "ابوالفضل پاشا"ست. أقاى شيخ رضايي، بحث دلالت را مطرح کردند. خودتان هم گفتید؛ مجموعه دالها به مدلولهایی دلالت می کند که به این رابطه دلالت می گویند. من می گویم کل داستان و اتفاق هایی که در داستان روایت می شود، دال می شود برای رسیدن به لایه سوم دلالت؛ یعنی به مدلول هایی که در ذهن مؤلف مستتر است که خواننده به مؤلف مستتر مستند مي كند، اين مي شود لايه سوم دلالت. بحثی هم که راجع به رمان پست مدرن داشتید، شما راجع به مؤلف بحث كرديد. شما كمي قالبي نگاه می کنید. من وقتی خواستم این طبقه بندی را بکنم، هیچ موقع به قالبهای موجود فکر نکردم. بله، در قالبهای موجود، به دلیل این که اصلاً نوع کارهای "مارکز" جدا از داستان اروپایی است، اصلاً طبقه بندی نشده است. جایی ندیدهام که رمانهای "مارکز" را طبقه بندی کنند. منتقدان اروپایی، در طبقهبندیهای شان بیشتر داستانهای اروپایی را در نظر می گیرند. نکته دوم، راجع به حضور مؤلف بود. در داستان کلاسیک، مؤلف مستتر، به عنوان یک گزارشگر عمل می کند. یک جهان تصویر می شود و یک سری اتفاق میافتد. این اتفاقات آفریده مؤلف است. البته در مرحله اجرا، مؤلف مستترى وجود ندارد و داستانها فقط توسط مؤلف مستتر روایت

مثلاً در داستانهای "بالزاک" در جهانی که خودش تصویر کرده، اتفاقاتی میافتد که خودش آفریده است. در این جهان و این اتفاقات، وقتی داستان اجرا می شود، مؤلف مستتر فراموش می شود. برای همین شما دو مرحله کار دارید؛ یکی آفریدن یک جهان بر اساس پی رفت و اتفاق، بعد روایت این نظام، روایت این جهان و روایت این پی رفت. در روایت، مؤلف مستتر گم می شود، ولی در داستان پست مدرن، نه. در داستان اقبال زاده: ببینید، بوطیقا نه به نویسنده پست مدرن، مؤلف مستتر به رخ کشیده می شود. می خواسته خیلی بر اساس تئوری پست مدرن پیش 👚 مربوط است و نه به خواننده. بوطیقا یعنی قوانینی 🥏 مؤلف مستتر، به عنوان یک پدیده (حالا در بعضی

شیخ رضایی: مي گوييد دال، یعنی این که نویسنده دارد أنها رااز بالأمثل عروسكهايي بازی میدهد. اصلا معنای دال این نیست که کسی دارد از أن بالا بازي مي دهد. شما با هر متنی که سر و کار داشته باشید، می توانید واحدهای دلالتی اش را مشخص كنيد؛ چه در آن متن قصد نویسنده این باشد که پیامی را به شما القا کند و چه نکند. واحدهای دلالتی، چیزی است که متن اصلانمی تواند نداشته باشد

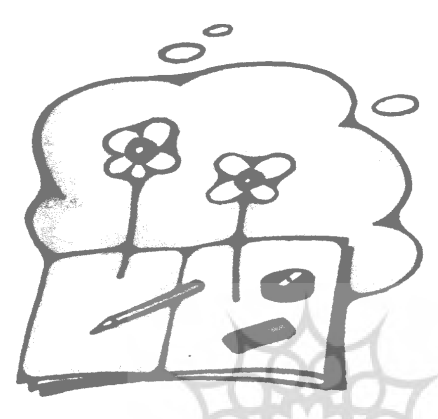
بعد همین طور ادامه می دهید و می گویید در رمان پست مدرن، شخصیتها جنبه دلالتی شان بیشتر می شود و حالا نویسنده حرف هایی را می تواند بگوید در قصه. فکر می کنم همان تلقی اشتباه شما از پست مدرن، باعث می شود فکر کنید نویسنده در قصه پست مدرن، میخواهد حرف هایی بزند. اصلاً سنگ بنای قصه پست مدرن، این است که حرفی زده نشود. این عناصر که شما در مورد رمان پست مدرن یا تفکر پست مدرن گفتید، ممکن است درست باشد تا حدودی، اما عنصر اصلی همان عنصر تنوع و تکثر غیر قابل قیاس با حوزههای مختلف است. برای مثال، روایتهای مختلف دارید که اصل است.

در رمان پست مدرن، عامل وحدت بخش نداریم؛ یک چیز کلی که بتواند همه را وحدت ببخشد. روایتهای خُردی داریم که همه در کنار هم و در عرض هم هستند. شخصیت هایی داریم که همه در کنار هم و در عرض هم هستند. نویسنده هم در عرض اینهاست. یعنی نویسنده خودش شخصیتی است واصلاً هم نمىخواهد حرفى بزند. منطق اين که ما در قصه حرف بزنیم، در همان دوره کالاسیک تمام شده. من جایی ندیدهام که رمانهای "مارکز" را رمانهای پست مدرن بدانند. همین رمان "آزاده خانم " که شما می گویید، با این ملاک، دقیقاً یک رمان پست مدرن حساب میشود. برای این که دقیقاً شما آن جا همین خرده روایتها را میبینید و این که نویسنده خودش دراثر یک شخصیت است. به نظر من، اگر ویژ *گی*ها*ی* مهم پست مدرن را درست تعریف کنیم، "آزاده خانم" رمان پست مدرنی است که از قضا

جاها به عنوان یک مخلوق و بعضی جاها به عنوان یک خالق نمایان میشود)، در داستان عمل میکند و این فرق اساسی است. بله، در رمانهای پست مدرن یک تم وجود دارد؛ طغیان شخصیت بر علیه نویسنده. این یک تم است، یک موضوع است. در لایه فنی نیست، در لایه ماهوی داستان نیست. یک موضوع داستانی است که اتفاقاً برای اجرا کردن چنین تمی همان پیش فرض هایی که من گفتم لازم است. يعنى فقط وقتى ما معتقد باشيم كه شخصیت، نه شخصیتی حقیقی، بلکه یک نشانه است و می شود با آن بازی کرد، آن وقت است که تازه می توانیم شخصیت و داستان را طوری اجرا کنیم که شخصیت بر علیه نویسندهاش طغیان کند. چنین چیزی در داستان کلاسیک اصلاً منطقی نبود. يعنى اصلاً غير قابل باور بود. يا مثلاً همين چيزهايي که شما می گویید، یعنی استقلال داستان از نویسنده که تم خیلی بارزی در داستانهای امروز ماست (الان کهنه شده و زمانی خیلی روی بورس بود) همه، نشانهای از به هم ریختن جایگاه سنتی، گزارش گونه و جهان منسجم داستان است که الان شکسته

شیخ رضایی: ببینید، در داستانهای کلاسیک، وقتی نویسنده فضایی می افریند، آیا روی دادن حوادثی که در داستان روایت می شود، یک امر ضروری است یا یک امر ممکن در دنیایی که "داستایوفسکی" می آفریند، آیا ضرورتاً باید این رویدادهایی که ما در داستان «برادران کارامازوف» میخوانیم، رخ بدهد یا این، یکی از رویدادهای ممکنی است که میتواند در أن دنيا رخ بدهد؟ اين يكي از رويدادهاي ممكن است. حالا که این رویداد ممکن است، چه کسی این ممكنها را محقق كرده؟ يعنى چه كسى اين داستان را نوشته است؟ چه کسی این رویدادها را پشت سر هم گذاشته؟ دقیقاً همان مؤلف مستتر است. فرقی نمی کند که شما بگویید این جا حادثهای داریم که مطابق با امر واقع است. أن كه قضيه را حل نمى كند. این که شما پی رفتی از حوادث را پشت سر هم چیدهاید و خواستید حرفی بزنید، این همان کار نویسنده مستتر است. آن حوادث که ضروری نبوده که نویسنده کاری به آن نداشته باشد.

فکر میکنم تعریفتان از نشانه به تیپ نزدیک است. می گویید که شخصیتها در رمان پست مدرن یک نشانه هستند؛ یعنی به شخصیت نزدیک نمی شوند. اصلاً این دو مفهوم مقابل هم نیست. هر چیزی در متن، یک نشانه است. اصلاً نشانه بودن ربطی به شخصی بودن یا جزیی بودن ندارد. اتفاقاً در رمان کلاسیک، شخصیتها تیپ هستند و از رمان مدرن به بعد است که شخصیتها تفرد پیدا می کنند. به سبب فلسفه فردگرایی و رویدادهایی که در غرب اتفاق میافتد، شخصیتها هی خاص تر و خاص تر



شخصیت همین طور به تفرد نزدیک می شود و این هیچ ربطی به دال بودن یا نبودنش ندارد. شخصیت مى تواند دال و هم چنان متفرد هم باشد.

شيخ الاسلامي: ببينيد، يک جهان وجود دارد که نویسنده آفریده است و در آن، پی رفت و أرایش اتفاق ها وجود دارد. مؤلف مستتر در رمان کلاسیک ودرداستان کلاسیک، کسی است که اتفاقهای مخیل نویسنده را گزارش می کند. یعنی شما با یک جهان بسته رو به رو هستید؛ جهان أفریده نویسنده که همه چیزش با هم همخوان و کاملاً هماهنگ است. بر اساس یک پی رفت شکل گرفته است و وقتی که اجرا می شود، صرفاً به عنوان گزارشی از آن جهان، اجرا می شود.

شیخ رضایی: آیا می توانیم گزارش محض داشته باشیم؟ یعنی کسی میتواند گزارشگر محض باشد؟ شما وقتی در مقابل جهان قرار م*ی گیر*ید، بی شمار حادثه و رویداد هست که گزارش کنید.

شیخ الاسلامی: جهان واقعی که نیست. من جهانی را فرض می کنم . مثلاً می خواهم یک داستان برای شما تعریف کنم، می گویم «رفیقی داشتم به اسم فلانی. رفت و یکی را کشت.» این یک گزارش است. این یک داستان کلاسیک می شود. حالا فرض کنید که من دیگر آن جهان را ندارم، من دیگر نمی خواهم چیزی را گزارش کنم، کارم دو مرحلهای نیست. نمی أیم پی رفت را بیافرینم و بعد أن را اجرا کنم. می آیم و در اجرا از شخصیتها استفاده می کنم. شخصیت تان کیست. می گوید «یک مرد کشاورز می زیست و من او را در قرن چهاردهم دیدم.» کاری که ما به ازای خارجی ندارد. بود» همین شخصیت شماست. ولی در رمان مدرن، که "بورخس" در یکی از داستان هایش کرده است.

مثلاً می گویم: «اَقای کاموس، در جنگ سال ۹۴۰ شرکت کرد،اما جلوی گلوله نرفت، ترسید و فرار کرد و عذاب وجدان گرفت. او در لحظه مرگ، به آن جنگ سال ۹۴۰ برگشت و در آن جا کشته شد.» درک می کنید؟ این دیگریک اتفاق نیست که گزارش می شود. این نظامی از نشانه هاست که در آن، آقای کاموس، به عنوان یک نشانه عمل می کند و در آن، مؤلف مستتر حضور دارد و اصلاً قصد آن، گزارش یک اتفاق نیست.

کاموس: در ادامه بحث، اگر دوستان دیگری هم مطالب یا نظریاتی دارند، خوب است که وارد شوند. حجوانی: به نظر شما تمام داستانهای کلاسیک، بر اساس گزارش نوشته شده است؟ یعنی لزوماً ما به ازای بیرونی داشته؟

شيخ الاسلامي: نه، نه. ببينيد، من گفتم كه این جهان، جهان مخیل است. هر نویسندهای در دوران کلاسیک در ذهنش یک جهان می آفرید بر اساس یک سری اتفاق. یک جهان، یک شبکه کامل از محیط، شخصیتها، قوانین و غیره می آفرید که پی رفت را در آن مشخص می کرد و بعد هنگام اجرا، از آن جهان مخیل، گزارش تهیه می کرد. در داستان کلاسیک ما با یک گزارش خیالی رو به رو هستیم. این خیلی فرق دارد با کاری که "بورخس" در بعضی از داستانهایش کرده و مثلاً کارهای نویسندهای را نقد کرده که اصلاً وجود نداشته است. مثلاً می گوید که مثلاً آقای "جرج رابرت"، این کتاب را در فلان سال می شوند. شما در افسانه ها اصلاً نمی دانید که فرض کنید می گویم: «آقای کاموس، در سال ۴۰۰ نوشته و یک نقد کاملاً تحقیقی می نویسد؛ در حالی

حجوانی: درست است. یعنی داستانهای

شیخ رضایی: فکر م*ی ک*نم تعريف أقاى شيخ الاسلامي از نشانه به تیپ نزدیک است. جا هر عنصر داستانی، یک ابزار است. می گویید که شخصیتها در رمان پست مدرن یک نشانه هستند؛ یعنی به شخصیت نزدیک نمی شوند. اصلااین دو مفهوم مقابل هم نیست. هر چیزی در متن، یک نشانه است. اصلا نشانه بودن ربطی به شخصی بودن یا جزیی بودن ندارد. اتفاقا در رمان کلاسیک، شخصيتها تيپ هستند و از رمان مدرن به بعد است که شخصیتها تفرد

پیدا می کنند

مدرن، این جهان مخیل را ندارند؟ شیخ الاسلامی: در داستان کلاسیک، این جهان بر اساس پی رفت تشکیل میشد؛ یعنی پی رفتی وجود داشت که کل عناصر داستانی، براساس این پی رفت شکل می گرفت و نویسنده، پایبند حقیقت نمایی بود. این جهان لزوماً میباید همخوان میبود، باید یک نظام بسته میبود واز آن گزارش داده می شد. در داستان های مدرن، این خط قرمز گزارش کردن شکسته است. یعنی ممکن است چیزی گزارش شود ولی جهانی که تصویر میکند، یک جهان منطقی نیست و اجزای آن با هم نمیخواند؛ مثل کارهای «کافکا».

حجوانی: منطقش درونی است. منطقش خاص خوداست. منطقش مابه ازای بیرونی ندارد. شيخ الاسلامي: كارهاي "كافكا" هيچ منطقي ندارد. در داستان "مسخ"، اعمال افراد پیرامون «گرگورسامسا» به هیچ وجه با هم همخوان نیست. از آن بدتر، در داستان «محاكمه»، ما اصولاً هيچ نوع عمل منطقی، نداریم. حتی یک یا دو عمل منطقی از «كاف» نمى بينيم. من روى أثار "كافكا" مطلبي نوشتهام که بحث حقیقت نمایی در کارهای اوست. شما به هیچ عنوان نمی توانید منطق درونی این آثار را کشف کنید. بدتر از آن «بورخس». بدتر از آن «مارکز» و در انتها «کالوینو». اینها، هیچ کدام، به هیچ عنوان منطق درونی ندارند. شما این داستانها را چگونه میخوانید؟ شما دیگر معتقد به گزارش نیستید و از نویسنده نمیخواهید که یک جهان کامل است. بندهایی این تکههای پراکنده را به هم پیوند معتقد میکند (به عنوان یک متن داستانی)، زبان و همگون بیافریند. شما هر شخصیت و هر محیط میزند؛ ولو نامریی و حتی دور از چشم منتقدان. داستانی آن است. عنصر سوم، همان است که آقای

بحث أقاى شيخ رضايي نيز هست. نمي دانم تفاوت را گرفتید یا نه؟ این دو چیز با هم فرق می کنند؛ آن جا یک جهان همگون است و داستان، گزارشی از آن جهان و این جا اصلاً جهانی گزارش نمی شود. این

شیخ رضایی: ابزار در دست کیست؟ شيخ الاسلامي: در دست نويسنده. شیخ رضایی: من می گویم در رمان پست

مدرن، نویسنده دیگر آن اتوریته را ندارد که... شيخ الاسلامي: اين يک تم است. أقاى

شیخ رضایی! شما در داستان ما هم می بینید. کهنه ترین و لوس ترینش داستانی است که در کتاب «بیژن نجدی» به نام «دوباره از همان خیابانها» که پیر زنی از خانهاش بیرون می آید و می رود سراغ بیژن نجدی که خانه من کجاست؟ تو که نویسنده داستانی، باید بدانی. این یک تم است، نه یک بحث

حجوانی: اگر می گویید که خود منطق درونی هم در آن آثار نیست، فکر نمی کنید معنای این، یک نوع آنارشیزم ادبی می شود که بر آن اساس، هر کسی می تواند قصهای بنویسد و هر جا که دلش خواست، تمام کند و هر چه دلش خواست، ادامه بدهد؟ می گوید که « تا به حال رمان من یک جلد بود، حالا مى خواهم سه جلدش كنم. قرار نيست كه به کسی پاسخگو باشم.» فقط ممکن است در کار من تکههای با مزهای هم باشد، زبانم هم قوی باشد، آدم هایی هم که می آفرینم، شخصیت هایی باشند که شکل می گیرند و هر جا هم که خواستم، منهدم می شوند. واقعیتی را روایت می کنم، در وسط راه رهایش می کنم (و به قول شما) وسطش یک مقاله می أورم. أيا به اين ترتيب، همه نمی توانند «كوندرا»

شيخ الاسلامي: ما در شعر دهه هفتاد، با بحرانی از همین نمونه رو به رو بودیم. این استراتژیهای درونی متن است که باعث می شود خواننده، متن خوب را از متن مهمل تشخیص دهد. در «پاییز پدر سالار» ما با هیچ اتفاقی رو به رو نیستیم و درعین حال، داستان را هیچ وقت، یک چیز مهمل نمی بینیم. در آثار «کوندرا» ما با در هم آمیختگی ژانرها رو به روییم، ولی هیچ وقت داستان را رها

حجوانی: من دو نمونه از نوشتههایم را برای شما می اورم، شما می خوانید و مرا تحویل نمی گیرید. فرق من با أن أدم در چيست؟ شما مي گوييد او میماند. در این صورت، ما باید فراتر از مد، فراتر از توصیهها و جوسازیهایی که مطبوعات دارند و یکدفعه، یکی را چهره می کنند، عمل کند. به نظر شما چنین می آید که در آثار «کوندرا» مایه ای هست؟ من معتقدم یک جور نظم خاص دارد و برای بار اول هم ایجاد شده را به عنوان یک ابزار میبینید برای القای معنا. این، یعنی گاهی ممکن است زبر دستترین منتقدها شیخ رضایی هم به آن اشارهای داشتند. در بعضی

نتوانند روابط را کشف کنند. در غیر این صورت که سنگ روی سنگ بند نمی شود. اصلاً نقد ادبی

شیخ اسلامی: اجازه بدهید. دو تا استراتژی وجود دارد: یکی استراتژیهای بیرونی متن و یکی استراتژیهای درونی متن. استراتژیهای بیرونی متن، همان چیزی است که شما گفتید. مثلاً بعضی از داستانهای "بورخس"، اگر شما ندانید از "بورخس" است، به عنوان چرت و پرت، پاره می کنید و دور میریزید، ولی تبلیغات روی این متن باعث میشود که متن شما را نگه دارد. ولی استراتژیهای درونی متن چیست؟ استراتژیهای درونی متن، منطق درونی متن در یک داستان نیست.

حجوانی: شما دارید واژه را عوض می کنید. حالا ما تا به «منطق» فشار آوردیم، شما استراتژی را مطرح کردید. این که نمی شود!

شيخ الاسلامي: ما سه عامل براي نگه داشتن مخاطب توسط داستان داریم...

حجوانی: این شد چیزی! شما از ابتدا یک جور اصرار دارید. این هم یک نوعی دگماتیسم است. مثل دگماتیسمی که از این طرف، توسط کسانی که طرفدار قصههای کلاسیک هستند و به نظر من دیدشان خیلی بسته است، از خود نشان می دهند. کسانی که زیبایی را فقط در کارهای کلاسیک می بینند. از این طرف، مطلق دیدن این که داستان را چیزی بدانیم که در آن مرزی نیست، و بگوییم به خواننده که امضا ندادهایم و خواننده میخواهد بخواند، مى خواهد نخواند، اين هم جالب نيست. شما بايد دلیلی بیاورید که چرا این نویسندهها کارشان گرفته و پنج تای دیگر، کارشان نگرفته است. چه اتفاقی افتاده است؟ و این که من میگویم «منطق درونی»، شما می گویید که «منطق درونی» نه، استراتژی. أیا

در این جا مشکل ما، سرِ این واژههاست؟ شیخ الاسلامی: آن چیزی که من از منطق درونی داستان می فهمم که مصطلح است، این است که پی رفت داستان، یعنی اتفاقی که در داستان میافتد، با بقیه داستان هماهنگ باشد. یعنی اگر شخصیتی تغییر می کند، تغییر شخصیت در داستان، موجه باشد. اگر اتفاقی در داستان میافتد، یکدفعه در یک داستان رئال، یک دایناسور از بالا، پایین نیاید، اگر چنین شد، باید در جهان داستان توجیه شود. ما این را نداریم. آن چه در داستان امروزمان داریم، به نظر من چند چیز است؛ یکی ساختار است. شما در داستانهای "کوندرا" و خیلی درخشان تر از او در «اگر شبی از شبهای زمستان مسافری» با ساختاری رو به رو هستید که شما را نگه می دارد. مورد دیگر، زبان است؛ مثل «پاییز پدر سالار». اگر چه ترجمه است، ولی واقعاً زبانش می گیرد. در "پاییز پدر سالار" آن چه شما را نگه میدارد و آن چه که شما را به متن

داستانهای جدید، ما با تقلیل داستان به عناصر روایی خرد و روایتهای خرد رو به روییم و این باعث می شود داستان حفظ شود. در «پاییز پدر سالار» شما با مجموعه روایتها رو به رو هستید و شما نمی توانید از این روایتهای کوچک و خرد، یک روایت بزرگ بسازید. در عین حال، زبان داستان و ترفندهای داستانی که «مارکز» از ارجاعات درست کرده و می شود راجع به آن بحث کرد و هرازگاهی این روایتهای خرد را با هم مربوط می کند، باعث می شود که شما این داستان را نه مجموعه داستان کوتاه که یک روایت بزرگ نامفهوم بگیرید. پس سه عامل را من می گویم: ساختار، زبان و روایتهای خرد. حجوانی:ساختاری که شما میفرمایید، نظم

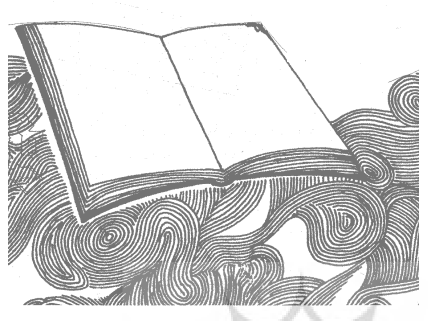
در آن هست. چون ما تا به حال از ساختار این را

شيخ الاسلامي: نظم نه به معناي منطق داستانی. ساختار یعنی منسجم بودن داستان.

حجوانی: شما وقتی بخواهید انسجام را تعریف کنید، أن وقت نقض گفتههای قبلی تان می شود. من یاد گرفتهام ساختار را چیزی شبیه به ساختمان بدانم که هر جای آن با جاهای دیگرش میخواند. حتی این ساختمانهای ظاهراً بی نظمی که بعضی أرشيتكتها درست ميكنند، باز هم منظم است؛ چون نظمش در بی نظمی است. اساس را بر این گذاشته که هیچ چیزی با هم نخواند. این خودش یک ساختار است. وقتی میگویید انسجام، با آن حرف اول شما نميخواند.

شيخ الاسلامي: ببينيد، هيچ كدام از اينها در سطح روایت مطرح نمی شود. روایت نظم ندارد. مثلاً کاری که مارکز کرده، این است که زمانهای مختلف را به نحوی خیلی غیر منطقی با هم مربوط می کند و داستان را منسجم سازد. یعنی از طریق ارجاعات، داستان ساختاری و منسجم می شود. هیچ کدام از اینها با منطق داستانی یا با روایت منظم یا با پی رفت منظم نمیخواند. یعنی اینها سطحی فراتر از داستان دارند. ساختار، بالاتر از داستانی است که

حجواني: آقاى شيخ الاسلامي! سوال من این است که چرا وقتی شما می خواهید سراغ کلاسیکها بروید، ضعیف هایش را مثال میزنید. ما بسیاری از نویسندگان کلاسیک را داریم که خودشان در ذهن خودشان بوده موقع نوشتن به هم میریزد. یعنی شخصیتها چنان زنده می شوند که از آن طرح فراتر می روند. من جلسه پیش، مثالی از تولستوی زدم. اصلاً طرح مثل یک قانون است؛ حتی برای کلاسیکها. قانونی است که وضع شده برای این که شکسته شود. البته، ما باید همیشه به نویسندههای طراز اول رجوع كنيم. اگر شما بخواهيد نويسنده بد



خوب کلاسیک، موردی نشنیدهام که یک نفر بگوید من طرحی ریختم و مو به مو آن را نوشتم. این طرح موقع أفرينش، موقع برون فكنيهاى أزاد نويسنده، اصلاً چیز دیگری میشود.

کاموس: من فکر می کنم که بحث آقای شيخ الاسلامي، دفاع از مدرن نيست. فكر مي كنم بحث أقاى حجواني هم دفاع از كلاسيك نباشد. قطعاً هر کدام جایگاه خودشان را دارند. حالا برای این که بحث باز شود، اگر صحبتهای آقای طهوری در این ارتباط است، صحبت کنند.

طهوری: در اینجا مسئلهای به وجود آمده است، مسئله حقیقت نمایی کارهای کافکا. مثلاً می گوید: صبح که «گرگور سامسا» بلند شد، دید که به یک سوسک تبدیل شده بود. این جا نوعی حقیقتنمایی که مخصوص داستان است، وقتی که ما در نقد میخواهیم به داستان بپردازیم، به وجود می آید. اصل آن چیست؟ اصلش راستنمایی است. داستان قبل از این که حقیقت نما باشد، باید اصل منطقی در آن رعایت شده می گویند و از آنها بر می آید که آن طرح داستانی که و بر اصول داستانی سوار باشد. شما «مسخ» کافکا را می خوانید و هیچ وقت شک نمی کنید که شخصیت داستان، به سوسک تبدیل نشده است؛ چون راست نمایی دارد. اگر این جا بخواهیم تفکیک قایل شویم بین آثاری که آسمان و ریسمان را کنار هم میچینند و آثار مدرن یا مثلاً آثار پست مدرن یا رمان نو، باید بگوییم که اینها راستنمایی دارند. اینها برای خودشان قانون دارند. منطق داستانی واقعاً در أنها مثال بزنید، از مدرنها هم میشود کارهایی را مثال رعایت میشود. چگونه رعایت میشود؟ این گونه از بالا نگاه کند، در دوره پست مدرن از بین رفته زد که خیلی بی سر و ته است؛ آدمهای ضعیفی که رعایت می شود که شما به طور ضمنی همه چیز را است. اصلاً مدعای پست مدرن این نیست که ادای مدرن نوشتن را در می آورند. من از نویسنده های باور می کنید و احتیاجی هم به دلیل و مدرک ندارید. دموکراسی اقلیت باشد یا نباشد. در دوره پست مدرن،

احتیاج به این ندارید که قبلش مقدمهای چیده شود و بعد به این جا برسد که یک نفر صبح از خواب بیدار شود و ببیند که تبدیل به سوسک شده است. من فکر می کنم که داستانهای قدیمی هم مشتمل بر همین راست نمایی میشوند. شما یک اسطوره را در نظر بگیرید؛ در یک لحظه، مثلاً موجودی هزار سر پیدا می کند. البته درست است که وقتی ما اسطوره می شنویم، با پیش زمینه اسطوره پیش میرویم، وقتی میخواهیم رمان نو بخوانیم، با پیش زمینه رمان نو میرویم. حتی اگر داستان کلاسیک هم بخوانیم و در آنها هم چنین اتفاقهایی بیفتد و راست نمایی در آن باشد، ما باور می کنیم. متن را می گیریم و به دنبال بيرون از متن هم نميرويم.

كرمانى: كاش كه أقاى شيخ الاسلامى، به مبانی اجتماعی و معرفت شناسی هم اشاره می کردند. به نظر من اگر چنین اشارهای میداشتند، بسیاری از این مشکلات اصلاً بروز پیدا نمی کرد. از جمله مشکلی که آقای حجوانی مطرح کردند.

شیخ رضایی: من احساس می کنم معنایی که در این جا از پست مدرن میشود، اصلاً معنای درستی نیست. اگر بخواهیم پست مدرن را به صورت یک شعار در بیاوریم، این است که نیچه گفت: «خدا مرده است.» پست مدرن، یعنی خداگونگی مرده است. هر جور اندیشه خداگونهای که بخواهد از بالا نگاه کند، خدایی باشد و از روی کوه المپی و از بالا خودش را خارج از یک نظام و ساختار بداند و بخواهد ایدئولوژی را کنار بگذارید. دو بحث داریم؛ بحث فلسفه پست مدرن و بحث نظریه ادبی پست مدرن. این دو را با هم خلط نکنید. شما بحثهای تئوریک

شیخ رضایی: من «کوندرا» را نویسنده پست مدرن نمی دانم. شما که "مارکز" را مثال می زنید، از نظر من اصلاً پست مدرن نیست. در «پاییز پدر نشان میدهد و ارجاعات زیادی به وقایع تاریخی بومی دارد. زوال یک دیکتاتوری را نشان میدهد و حرف مىزند. اصلاً ادبيات پست مدرن نيست. اگر بخواهم به صورت خلاصه بگویم، این دیدگاه که در دوره پست مدرن، طرح داستان یا زبان داستان، ابزاری است در دست نویسنده، به نظر من غلط بسیار فاحشی است. غلطی است که با ارجاع به هر کتابی، به

رمانی هست به نام «چیزهایی که مردها راجع به زنها میدانند». این کتاب را اگر ببینید، همهاش سفید است. این را نمی توانیم وارد رمان پست مدرن کنیم. این رمان پست مدرن نیست. این رمان مدرن است. پست مدرنها گفتند این طوری نهایتاً ما به سکوت میرسیم. همان فضای یأسی که دوره دارد که بد نیست آن را بخوانید. ببینید، شما بحث من از این جهت به آقای شیخ الاسلامی اعتراض چرا به رمان «پاییز پدر سالار» توجه چندانی نشد

«کالوینو» «بورخس» و «کوندرا» را بخوانید.

حجواني:

سوال من این است که چرا

ضعیف هایش را مثال میزنید.

وقتى شما مىخواهيد

سراغ کلاسیکها بروید،

ما بسیاری از نویسندگان

که خودشان می گویند

که آن طرح داستانی

که در ذهن خودشان بوده،

يعنى شخصيتها چنان

حتى براى كلاسيكها.

زنده می شوند

موقع نوشتن به هم میریزد.

که از آن طرح فراتر می روند.

اصلا طرح مثل یک قانون است؛

حقیقت وجود ندارد؛ نه این که حقیقت را از اکثریت

بگیریم و بدهیم به دست اقلیت. حقیقت، رژیمی

است که انسان میسازد. این که میگویند یک تم

است در قصهها که شخصیت توی داستان می آید،

اصلاً این طور نیست. مهم ترین آموزه پست مدرن،

این است که هیچ جایگاه خداگونهای وجود ندارد.

بنابراین، نویسنده هم جایگاه خداگونه در قصهاش

ندارد. برای همین وارد قصهاش می شود. اصلاً تم

نیست. این روح داستان پست مدرن است. خصوصاً

وقتی شما می گویید اینها ابزاری هستند در دست

نویسنده و همین کافی است که هر کتاب پست

مدرن را توضیح دهیم، درست نیست. اصلاً ابزار

بودن شخصیت در دست نویسنده، در دوره مدرن کنار

گذاشته شده است و در دوره پست مدرن هم کسی به

أن باز نگشته که حالا شما دفاع می کنید. به جرأت

می توانم بگویم که پست مدرنیسم با دیدگاه ابزاری،

شیخ الاسلامی: دیدگاه ابزاری داشتن به چه

شیخ رضایی: نسبت به این که شخصیتهای

یک داستان (به تعبیر خود شما) ابزار و دالهایی

هستند که نویسنده میخواهد با آن حرف بزند. اصلاً

یکی از مهم ترین آموزههای پست مدرن، مخالفت با

شيخ الاسلامي: شما يک نويسنده پست

به سختی مبارزه میکند.

این دیدگاه به عالم است.

مدرن به من معرفی کنید.

کلاسیک را داریم

واز أنها برمي أيد

سالار» زوال اندیشه دیکتاتوری را میگوید و کاملاً راحتی می شود دید که این طور نیست.

شرف الدین نوری: راجع به بحث آنارشیسمی که در هنر پدید می آید، همان طور که آقای حجوانی

حجوانی: من کی گفتم؟ گفتم اگر ایشان خوب توضيح ندهند، مجبوريم اين گونه قضاوت كنيم. كاموس: آقاى حجواني! شما مخالفت كرديد. شما گفتید اگر بخواهیم با تعبیری که أقای شیخ الاسلامي دارند، براي كار في نفسه هيچ منطق درونی قایل نباشیم، به یک آنارشیسم ادبی میرسیم. شرف الدين نورى: بحث أنارشيسم، بحثى است که من خیلی روی آن فکر کردهام. چیزی فراتر از آنارشیسم است و این آنارشیسم، سرانجام به نیهیلیسم منجر می شود که همان نیهیلسم مدرنیسم است. این وسط، ما رمان مدرن و رمان پست مدرن را قاطی می کنیم. آنارشیسمی که مطرح می شود، در رمان مدرن مطرح می شود و تمام شده است. به نظر من، وقتی هایدگر آمد، خطر بروز آنارشیسمی که به أن اشاره كرديم، برطرف شد. حالا أنارشيسم چه بود؟ در مقالهای (فکر می کنم از «فوکو») بررسی کرده بود که یک اُوانگارد مدرن، چه خصوصیتهایی دارد. یک آوانگارد مدرن، عصیانگر و ویران کننده است. در رمان مدرن، هیچ چیز باقی نمیماند و همه چیز ویران می شود. بعد مثال هایی می زند. مثلاً در نقاشی پس از آبستره، به بوم سفید میرسیم. در معماری، به دیوارهای پردهای میرسیم و میگویند چه لزومی دارد که دیوار از اجر باشد. در رمان هم با صفحات

پشتِ سرِ همِ سفيد مواجهيم.

پست مدرنیسم، زبان و ساختار وجود دارد، هیچ وقت به نیهیلیسم و آنارشیسم و آن سکوت نمیرسیم. مثالی زدند و گفتند رمان «پاییز پدر سالار» چون نثر خیلی قوی دارد، تا آخر مطالعهاش کنیم، ولی رمانی که نثر قوی ندارد، این طور نخواهد بود. این جاست که میخواهند جواب آقای حجوانی را بدهند. می گویند رمانهای پسامدرن، ساختار و زبان قوی دارند. ولی به نظر من، این یک عقب نشینی است و من خصوصیات رمانهای پسامدرن را ساختار قوی و زبان نمی دانم. رمان پسامدرن می دانید چیست؟ این بحثی است که مدتها به آن فکر کردهام و آن را در ساختار قدرت میدانم. جواب من به اقای حجوانی، این است که هر کسی نمی تواند رمان پست مدرن بنویسد. یعنی کار آسانی نیست. چرا؟ چون تعریف رمان پست، مدرن این است که هیچ چیز در این داستان نباید به قدرت برسد. هیچ شخصیتی نباید به قدرت برسد، تم داستانی نباید به قدرت برسد، منطق، منطق فراوانی و تکثر است. همان بحثی که ما در «پاییز پدر سالار» میبینیم؛ یعنی راوی های گوناگون، صحبت های شان را می کنند و فلسفه هیچ کدام از این راوی ها به هیچ کس دیگر برتری داده نمی شود. اگر چهار روایت از تولد پدر سالار وجود دارد، مارکز این قدرت را دارد که آن چهار تا را در جایی قرار دهد که هیچ کدامشان بر دیگری برتری نداشته باشد. این طوری است که مسئولیت سنگین نویسنده پست مدرن مطرح می شود. هر کسی نمی تواند نویسنده پست مدرن شود یا حداقل تا وقتی که قدرت این را داشته باشد که نگذارد در رمانش، هیچ چیز به قدرت و سلطه

دارم که از موضع خودشان در برابر آنارشیسم عقب

نشینی کردند و دو بحث زبان و ساختار را مطرح

کردند. من این را یک عقب نشینی تلقی میکنم.

ایشان این دو را مطرح کردند که نشان دهند چون در

حجوانی: این خودش نظم است. شرف الدین نوری: شما مثال خوبی زدید و گفتید که تأکید بر بی نظمی، خودش نوعی نظم

حال اگر همه خانهای بر دیوارهای پردهای استوار باشد، فرو میریزد و رمان مدرن انتهایی داشت که به سکوت رسید. چرا؟ چون ساختار خودش را هم نفی کرد. ولی رمان پست مدرن، طبق تعریفی که من به أن رسیدهام، از أن جا که یک ساختار ضد قدرت و حتى ضد ساختار است، اگر نویسنده قدرت این را داشته باشد که همه عناصر را در جای خودش نگه دارد و از حاکمیت شان جلوگیری کند، یک رمان برتر است و هر نویسندهای این توانایی را ندارد. در این جا چند بار مطرح شد که در رمان پست مدرن، خرده روایت حاکم است. شیخ رضایی: همان «کالوینو» که شما میگویید. انتهایی مدرنیسم به ان دچار شده بود و سر فرو جواب من این است که در رمان پست مدرن، شیخ الاسلامی: «کالوینو» مجموعه مقالاتی آوردن در برابر این شکست، به سکوت منجر می شود. حتی خرده روایت ها هم حاکم نیستند. اما ببینیم

می گیرد که مفصل تر آن را می شود در «هنر رمان» چون کاری بود که بعد از « صد سال تنهایی» نوشته شد. وقتی که نویسنده همه حاکمیتها را مطالعه کرد. أن جا مي گويد هر نوع بي منطقي انکار می کند، معنایش این است که نویسنده هم در که در داستان می بینیم، بر اساس خرد داستانی پیاده می شود. این رمان قدرتی ندارد. یعنی حتی نویسنده هم در رمان مرده است. همان بحثی است که « دریدا» شيخ الاسلامي: چند بحث مطرح شد؛ از می گوید که رمان نباید نویسنده داشته باشد و اسم نویسنده، داستان را خراب می کند. ساختار ضد قدرت رمان «پاپیز پدر سالار» است که مانع شد حتی «مارکز» به عنوان نویسنده این رمان مطرح شود. كاموس: قبل از اين كه أقاى شيخ الاسلامي صحبت کنند، از ایشان تشکر می کنم. به هر حال، بحثی را باز کردند و باعث شد که همه

و شاید اصلاً خیلیها اسمش را نشنیده باشند؛

دوستان در بحث شرکت داشته باشند و حداقل،

دیدگاههای مختلف را درباره پست مدرن و

تعریفهایی را که هست، مطرح کنند. من مثل ً

آقای شیخ رضایی اعتقاد ندارم که «مارکز»

نویسنده ای پسامدرن است و پست مدرن

مینویسد. هر چند نمونههای پست مدرن را در

أثارش پیدا کنیم. قبل از بحث درباره پست مدرن،

این را بگویم که اگر «وصایای تحریف شده»ی

کوندرا و «هنر رمان» خوانده شود، در ادامه همین

بحثها بسیار مؤثر است. در «وصایای تحریف

شده»، صحبتهایی در این باره شده است. در

رمان پسامدرن، مسئله این است که خود رمان،

به یک مسئله تبدیل می شود. در «شبی از

شبهای زمستان مسافری» یا در کارهای دیگر

پست مدرن، خود رمان و حتی قدرترین عنصر

یک رمان که خود نویسنده باشد، کمرش شکسته

می شود. در آن جا خود نویسنده هم به میدان

مى أيد و مورد سؤال قرار مى گيرد. مثلاً شما اگر

نمایشنامه «شش شخصیت در جست و جوی

نویسنده» را از « پیراندلو» ببینید، همین بحث را

مطرح می کند. در پست مدرن، خود رمان و خود

چگونگی خلق رمان، به مسئله تبدیل می شود.

به بحث خرد داستانی که « میلان کوندرا » مطرح

می کند، برمی گردد. او می گوید، اگر در داستانی از

« مارکز » بارانی می آید و بال فرشته ای خیس

می شود و در مرداب می افتد و پیر مرد و پیر زنی،

آن فرشته را در قفس میاندازند و نمایشگاهی

درست می کنند و از این راه پول به دست می آورند،

این منطق خودش را دارد. می گوید پیرنگ داستان،

نکته أخر من، این است که اگر برای هر

جمله بحث حقیقت نمایی و منطق داستانی. یکی از دوستان گفتند کارهای «کافکا» راست نمایی دارد و ما داستانها را می خوانیم و این چیزی است که من هم به أن اعتقاد دارم. البته، ما اين داستانها را میخوانیم، ولی نه به مثابه داستان کلاسیک، بلکه هم چون داستانی که در آن، نویسنده نشانههایی را در کنار هم میچیند. شما هیچ وقت معتقد نمی شوید که کافکا این داستان را گزارش می کند. شما معتقدید که عناصر مختلف داستان را کنار هم چیده است. بحث دومی که می خواهم به آن بپردازم، بحث أقای شیخ رضایی است ؛ فرم و بوطيقا. ببينيد، أقاى شيخ رضايي! دید شما نسبت به داستان پستمدرن، دیدی فوق العاده احساسی است. یعنی این که ما بگوییم در داستان پستمدرن، شخصیت پردازی نیست و این جور چیزها. نویسندههای پستمدرن، خیلی «جانورتر» از این حرفها هستند. نمونهاش «کالوینو». شما « شش یادداشت برای هزاره بعدی» را بخوانید تا ببینید چه ترفندهایی به کار برده است. می بینید که « شبی از شبهای زمستان مسافری» برای کاری که میخواسته انجام بدهد، چگونه از شخصیتهای مختلف استفاده کرده تا چنین کار درخشانی ارایه دهد. أقای شرف الدین نوری، بحث قدرت را در

است. او برای داستان، یک خرد داستانی در نظر

داستان پست مدرن مطرح کرد و بحث سکوت را در داستانهای مدرن پیش کشید و مبنای داستان پست مدرن را بی قدرتی دانست. من به جرأت، به أقای شرف الدین نوری می گویم که این دید شما، یک دید شدیداً استعاری و بر پایه استعاره است، نه بر پایه تئوری. شما یک استعاره را بی نظمی، نظمی قایل شویم، در کار وجود دارد و 📉 می گیرید و در این جا استعارهٔ وجود قدرت را.این موضوع در کار «کافکا» هم به چشم میخورد. او بعد از نیچه، به طور جدی و فلسفی، بحث قدرت را وارد دیدگاه ما کرد و این پرسش را پیش کشید که قدرت چیست. ببینید، در کار کافکا، قدرت یک پدیدهٔ موهوم است. قدرتی که وجود خارجی ندارد. من مى توانم درباره اين بحث كنم و نكته دوم، این است که در تئوری، این قدرت به هیچ سلسله روایتهای داستانی است که بر اساس کاری نمی آید، چون یک قدرت ناخوداًگاه است. روابط عِلّی و معلولی، منطبق بر منطق داستانی من متأسفانه، نتوانستم آثار «دریدا» را به زبان

این اشتباهی است که خود «دریدا» هم در مورد آثار ادبی انجام میدهد. شما در بخشی از فلسفه فرانسوی، یک اشتباه فوق العاده وحشتناک می بینید که از این جریان ضربه خوردهاند. آن هم تفکیک نکردن پدیدههای خوداًگاه و ناخوداًگاه

اصلی بخوانم. آن چه را از او ترجمه شده، خواندهام.

و عدم تدوین یک تئوری خوانش صریح است. شما اگر این دو را مطرح کنید، آن وقت نمی توانید چنین چیزی در مورد داستان بگویید. قدرت در داستان، مطابق گفته صریح خود «فوکو»، یک پدیده ناخوداگاه است و چون یک پدیده ناخوداگاه است، شما نمی توانید تئوری خوانش و نگارشی بر اساس قدرت ناخودآگاه تنظیم کنید. تحلیل ساز و کار قدرت، بر روی سازمانهای اجتماعی، یک تحلیل ناخوداًگاه است. قدرت به عنوان یک پدیده علمی، در کار هیچ کدام از متفکرین، از فوکو به بعد، مطرح نشده است، قدرت در کار فوکو و پیروانش، یک پدیده انتزاعی و کلی است. آن وقت منحرفین از تفکر فوکو، خواستند این قدرت را در آثار ادبی پیاده کنند، این غیر منطقی است. یعنی شما نمی توانید تئوری نگارش پست مدرن را بر اساس قدرتی تبیین کنید که این قدر انتزاعی و این قدر ناخوداًگاه باشد. علاوه بر آن، اصلاً اشارهای به شوخی و طنز نکردید. در حالی که حجم عظیمی از مباحث مربوط به پست مدرن، صرفاً به شوخی می پردازد. ما در بسیاری از رمانهای پست مدرن، با شوخی رو به رو هستیم. سوم، بحث «پاییز پدر سالار» است. این را می گویم و شاید به نظر شما خیلی مهم نرسد، ولی این ظلمی است که در حق این رمان شده و خیلی جاها خواندهام؛ خصوصاً در مقدمه خود کتاب آقای مهری، می گوید، داستان راجع به دیکتاتوری است که به پاییز رسیده و زوال اندیشه دیکتاتوری است. من خودم یک سطر از این داستان را راجع به این قضیه نمی دانم. داستان «پاییز پدر سالار» داستانی است دربارهٔ جهل و فهم. داستانی است که درونمایهاش وهم است و در تمام لایههای داستانی، این وهم جریان دارد و در سرانجام، خواننده را به عدم تعادل می رساند.

کاموس: با تشکر از همه عزیزان. خسته