#### The History Of Islamic Culture and Civilization

#### فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی

A Quarterly Research Journal Vol. 3, Summer 2012, No. 7

سال سوم، تابستان ۱۳۹۱، شماره ۷ صفحات ۴۶ ـ ۲۷

# رسول خدای و مدیریت نزاعهای مدینه

\*حسین قاضیخانی \*\*\*سید محمدحسین هاشمیان

چکیده

نزاع و درگیری جزو لاینف ک جوامع بشری است. گاه عدم مدیریت اختلافها، جامعه را به سمت بحران سوق می دهد و چهبسا بنیانهای آن را با تزلزل مواجه گرداند. اهمیت مسئله، اندیشمندان علم مدیریت را بر آن داشته است تا آثارشان از این بحث تهی نباشد و در جستجوی ارائم راهکاری برای چگونگی مواجهه با تعارض برآیند. در این جستار برآنیم با استقرا در اقدامات پیامبر شدر رویارویی با تنشها و نزاعهای روی داده در مدینةالنبی، به واکاوی این فعالیتها بپردازیم تا از این رهگذر، چگونگی مدیریت رسول خدای در این امر به تصویر کشیده شود.

### واژگان کلیدی

رسول خدایه، پیامبریه، مدیریت، نزاع، تعارض، تنش.

#### طرح مسئله

جوامع انسانی هیچگاه از تنش و تعارض تهی نیستند. هرچه جامعهای پیچیده تر باشد، تعارضهای مختلف در آن ظهور و بروز بیشتری خواهند داشت. بااین وجود، بسترهای بروز اختلاف در جوامع مختلف با وجود تفاوتهای ظاهری آنها بسیار به هم شبیه است؛ لذا آگاهی از آنها می تواند مدیران جوامع بشری را در شناخت نوع اختلافها و به تبع آن، چگونگی مواجهه با آنها یاری رساند.

در مباحث علم مدیریت به این مسئله توجه شده است و صاحب نظران و متفکران این علم به

hu.ghazy@yahoo.com hashemi1401@gmail.com ۹\/۶/۱۵ تاریخ پذیرش: «. دانشجوی دکتری تاریخ تشیع جامعة المصطفی العالمیه.
 «\*. استادیار دانشگاه باقرالعلوم.
 تاریخ دریافت: ۹۱/۲/۲۵

شناخت و نحوه مقابله با تنش و تعارض پرداختهاند. البته بحثهای مدیریت تعارض در رشته مدیریت بیشتر ذیل مباحث مرتبط با سازمان مطرح میشود. شایان ذکر است در گذشته به اختلاف و تعارض با دید منفی نگریسته میشد؛ لذا درصدد مقابله با آن برمیآمدند. اما امروزه وجود آن را باعث رشد و ترقی سازمان و جامعه میدانند و بحث مدیریت و استفاده صحیح از آن را مطرح میکنند. ۲

در این نوشتار کوشش شده است اقدامات رسول خدای به هنگام بروز نزاع در مدینه استقرا شود؛ آنگاه با واکاوی فعالیتهای حضرت، چگونگی مواجهه و نحوه مقابله رسول خدای با نزاعهای جامعه نبوی ترسیم گردد تا از این رهگذر، شیوه مدیریت ایشان در این مسئله به تصویر کشیده شود. شناخت مدیریت پیامبری دراین زمینه می تواند الگویی عینی و اسلامی فرا روی مدیران امروز و آینده جوامع قرار دهد.

# مروری بر ادبیات بحث مدیریت تعارض در گفتمان مدیریت مدرن

۱. تعاریف

مدیریت: مدیریت، فرایند به کارگیری مؤثر و کارآمد منابع مادی و انسانی در برنامهریـزی، سـازماندهی و هدایت و کنترل منابع و امکانات است که برای دستیابی به اهداف سازمانی و براساس نظام ارزشـی مورد قبول، صورت می گیرد."

تنش: در فرهنگ علوم سیاسی «تنش» را این گونه تعریف کردهاند:

کشمکش پنهان، تعارض، تخالف یا وضعی در مناسبات دو کشور، دو گروه یا بین افراد که امکان دارد به قطع روابط آنها بینجامد. <sup>\*</sup>

برآیند حرکت گروههای جامعه باید به سوی ارزشهای پذیرفته شده در آن جامعه باشد. این ناآرامیها در سطح جامعه ممکن است این حرکت را کند، متوقف یا منحرف کند.

منظور از واژه تنش در این نوشتار، آن نوع ناآرامی و درگیریهایی میان افراد و گروههای جامعه از است که فضای عمومی جامعه را با تشنج مواجه گرداند و موجب توقف یا انحراف حرکت جامعه از رفتن بهسوی ارزشهای مورد قبول آن گردد. در نتیجه، آنگونه درگیریها و اختلافها بین افراد و گروههای جامعه که به فضای عمومی کشانیده نشود و تنها بین افراد گروهها باشد و تأثیر منفی بر

۱. رابینز، تئوری سازمان؛ رضاییان، مدیریت تعارض و مذاکره؛ جو هچ و کانلیف، نظریه سازمان: مدرن، نمادین ـ تفسیری و پست مدرن.

۲. همان، ص ۵۰۶.

۳. رضاییان، اصول مدیریت، ص ۶

۴. آقابخشی و افشاریراد، *فرهنگ علوم سیاسی*، ص ۵۸۱.

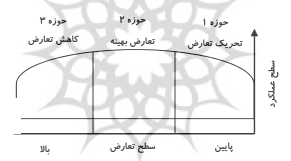
حرکت جامعه بهسوی ارزشهایش نداشته باشد، از بحث این مقال خارج است.

تعارض: فرایندی که بدین گونه آغاز می شود که یک دسته یا گروه چنین می پندارند که گروه دیگر \_ البته در مورد همان چیزهایی که مورد توجه طرف یا گروه اول است \_ اثرات منفی برجای می گذارد یا قرار است اثرات منفی بهبار آورد. کتنر و کان تعارض را نوع خاصی از تعامل می دانند که در قالب مانع آفرینی و اقناع به به سیله آسیب زدن و یا انتقام نسبت به تلاشها و فعالیت دیگران انجام می شود. \*

تعارض همواره کارکرد منفی ندارد و در مواقعی وجود آن لازمه تحرک جامعه است. در این نوشتار آن تعارضهایی مدنظر است که به ناآرامی در جامعه منجر میشود و فضای جامعه را با تنش مواجه می گرداند؛ آنهم تنشی که حاصل آن تأثیر منفی بر حرکت جامعه به سوی ارزشهای مورد قبول آن باشد. این گونه تعارضها می تواند در دسرساز شده و اگر مدیریت نشود، ممکن است جامعه را به چالش کشیده و بحران ایجاد نماید.

#### ۲. دیدگاههای نگرش به تعارض

امروزه به تعارض تنها بهعنوان یک پدیده منفی نگریسته نمی شود؛ بلکه برخی از اندیشمندان بر کارکردهای مثبت آن تأکید دارند و برآنند که می توان با بهره گیری از ایجاد تعارض، عملکرد سازمان را بهبود بخشید. هشکل زیر رابطه تعارض و عملکرد سازمان را از دیدگان آنها نشان می دهد. ۶



رابطه خطی منحنی گونه بین تعارض و عملکرد

۱. رابینز، رفتار سازمانی، ج ۳، ص ۷۸۴.

<sup>2.</sup> Hindering.

<sup>3.</sup> Compelling.

۴. جو هچ و کانلیف، نظریه سازمان: مدرن، نمادین ـ تفسیری و پست مدرن، ص ۵۰۰.

۵. همان، ص ۵۰۶.

۶ همان، ص ۵۰۷.

۳۰ □ فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۳، زمستان ۹۱، ش ۷

# ۳. فرایند شکلگیری تعارض

لازمه مدیریت تعارضها، شناخت نحوه و چگونگی شکل گیری آن است. فراینـد تعـارض در بیشـتر موارد دارای پنج مرحله است:\

مرحله اول: پیش زمینه ها؛ نخستین گام در فرایند تعارض، فراهم شدن شرایطی است که فرصتهایی برای مخالفت پیش آورد.

این شرایط نباید الزاماً به تعارض منتهی شوند؛ ولی وجود هر کدام، از جمله شرطهای بروز تعارض است.

موارد ذیل می تواند از جمله شرایط پدیدآورنده تعارض ویران گر باشد: ۲

- الف) رقابت برای دستیابی به منافع نامحدود؛
- ب) رقابت میان گروهها یا بخشهای یک سازمان؛
  - ج) ارتباطات ناقص؛
- د) وجود شخصیتها یا نظامهای ارزشی ناسازگار؛
  - ه) تصمیم گیری جمعی؛
  - و) انتظارات برآوردهنشده؛
  - ز) تعارض و تضاد سر کوبشده یا حل نشده.

شناخت و دقت در این هشدارهای اولیه می تواند زنگ خطر را قبل از بروز حادثه به صدا درآورد.

مرحله دوم: شناخت تعارض و تغییرات رفتاری؛ در این مرحله یک یا چند نفر از طرفین وجود تعارض را تشخیص داده، بهطور احساسی درگیر آن میشوند؛ چراکه صرف تشخیص وجود تعارض بدون وارد شدن در آن و عدم شخصی تلقی کردن آن، منجر به تعارض و تضاد نخواهد شد.

مرحله سوم: بروز تعارض؛ در این مرحله، تعارض در رفتار افراد خود را نشان میدهد. به عبارت دیگر، تعارض در دامنه گستردهای از رفتارهای زیرکانه، غیرمستقیم و شکلهای کاملاً کنترلشده مداخله گرانه تا رفتارهای مستقیم تهاجمی و کشمکشهای کنترلنشده خود را آشکار می کند.

مرحله چهارم: حل تعارض یا سرکوب آن؛ گفتگو بین طرفین، اصلاح پیشزمینه ها و... ازجمله تکنیکهای این مرحله هستند.

مرحله پنجم: پیامدها؛ تعارض می تواند پیامدهای سازنده یا ویران گر درپی داشته باشد.

۱. نجفبیگی، سازمان و مدیریت، ص ۱۳۵ ـ ۱۳۴؛ رضاییان، مدیریت تعارض و مذاکره، ص ۶۳ ـ ۵۹.
 ۲. همان، ص ۶۰.

## ۴. تكنيكهاى مديريت تعارض

نُه روش از سوی اندیشمندان مدیریت برای مدیریت تعارض برشمرده شده است: `

۱. حل مسئله: گروههای مخالف جلسه تشکیل میدهند تا مسئله را شناسایی کرده و با تبادل نظر، درپی حل آن برمی آیند.

۲. هدفهای عالی: هدفهای مشترک و بسیار عالی درنظر گرفته می شوند. هدفها به گونهای است که بدون مشارکت طرف مخالف نمی توان به آنها دست یافت.

۳. افزایش منابع: هنگامی که کمبود منابع موجب بروز اختلاف باشد، می توان با افزایش آن
 مشکل را برطرف نمود.

۴. اجتناب: کنار کشیدن از برخورد زیانبار مدنظر است.

۵. تسكين: كاهش دادن اختلافها و تأكيد بر منافع طرفين.

ع مصالحه: هریک از طرفهای مخالف کوتاه می آید.

۷. دستور: مدیر از اختیارات خود استفاده می کند و نظر قطعی خود را به آگاهی طرفین میرساند.

۸ تغییر دادن متغیر انسانی: با استفاده از روشهایی درصدد تغییر رفتار برمی آیند و با دادن آموزشهایی در زمینه تغییر نگرش، موجب از بین بردن رفتارهایی می شوند که باعث بروز اختلافات شده است.

۹. تغییر دادن متغیرهای ساختاری: با تغییر دادن برخی ساختارهای رسمی سازمان، پدیده تعارض را از بین می برند.<sup>۲</sup>

# بررسی مدیریت تعارض در سیره نبوی

پس از حضور پیامبر و در مدینه، زمامداری شهر در اختیار ایشان قرار گرفت. بسترهای بروز تعارض و درگیری در فضای آن روز مدینه هر لحظه امکان بروز نزاعی را فراهم میآورد: لذا لازم بود رسول خدای جهت جلوگیری از پیامدهای منفی این مسئله، طرحی نو دراندازند. فعالیتهای حضرت در این راستا را میتوان این گونه دستهبندی کرد:

١. پيامبر ﷺ در مواجهه با شرايط ناآرام و متشنج جامعه مدينه

فضای عمومی جامعه همواره بر یک منوال نیست؛ گاه تحت تأثیر عوامل خارجی یا شرایط پدیدآمده از

۱. همان، ص ۷۳ ـ ۶۸؛ نجف بیگی، سازمان و مدیریت، ص ۱۴۱ ـ ۱۴۰؛ رایینز، تئوری سازمان، ص ۳۷۶ ـ ۳۷۰.

۲. همو، *رفتار سازمانی*، ج ۳، ص ۸۰۰.

۳. فلاحزاده و قاضیخانی، «بررسی تاریخی زمینههای بروز تعارض در مدینةالنبی»، فصلنامه تاریخ اسلام، ش ۴۹، م. ۲۵

داخل، جو شکنندهای بر جامعه مستولی می شود. در چنین شرایطی، براثر مساعد بودن زمینه بروز هیجانهای کاذب و منفی، حتی رفتارهای عادی ممکن است باعث بروز تعارض و اختلاف شود. مدیرِ آگاه با ارائه راهکارهای مؤثر، افراد جامعه را از فرو افتادن در ورطه این هیجانها باز می دارد و سعی می کند با کمترین پیامد منفی، جامعه را به سلامت از این شرایط عبور دهد تا مانع پدید آمدن نزاع در میان گروههای داخلی گردد.

در این بخش برآنیم که اقدامات رسول خدای را در چنین شرایطی رصد نماییم:

# یک. ممنوع کردن تحریک دیگران

زمانی که شرایط ویژه و بحرانی پدید می آید، باید مراقب حساسیت و زودرنجی افراد و از کوره در رفتنشان بود. در شرایط سخت، جامعه برای تنش و درگیری آماده است؛ زیرا زمینه بروز هیجان فراهم بوده و این هیجانها عاملی است برای عصبانی شدن که عاقبت آن نیز معلوم است.

نبرد احزاب شرایط خاصی را بر مدینه حاکم کرده بود. زید بن ثابت براثر خستگی ناشی از حفر خندق، در انتهای کار خوابش برد و خواب او به حدی سنگین بود که وقتی عمارة بن حزم شمشیر و کمان و سپر او را برداشت، متوجه نشد. کار حفر به انتها رسید و مسلمانان پراکنده شدند. زید بیدار شد و اثری از سلاح خود ندید. خبر به رسول خدای رسید. پیامبر از سلاح خود ندید. خبر به رسول خدای رسید. پیامبر از مسلمانان در مورد فرمود: ای خواب آلوده! خوابیدی تا آنکه اسلحهات را بردند؟! پس پیامبر از مسلمانان در مورد اسلحه زید سؤال کرد. عماره گفت: ای رسول خدا! اسلحه او نزد من است. پیامبر فرمود: اسلحه او را پس بده. آنگاه مسلمانان را از این نوع شوخیها بر حذر داشت. ا

به هنگام فتح مکه، زمانی که سپاه اسلام به ورودی شهر رسید، سعد بن عباده پرچمدار سپاه مسلمانان این گونه رجز میخواند که امروز، روز جنگ و کشتار است. هنگامی که پیامبر از رفتار وی آگاه شد، علی به را فرمان داد که پرچم را از سعد بگیرد و فرمود: «امروز، روز رحمت است.» رفتار و گفتار سعد هر لحظه این احتمال را تقویت می کرد که قریشیان به تعصب آیند و دست به شمشیر برند؛ اما سخن رسول خدای شفایی بود بر دلهای بیمار قریش که قلبهای آنان را به اسلام و پیامبری جلب می کرد.

## دو. كنترل اخبار

در مواقعی لازم است برخی از اخبار برای مدتی پوشیده بماند تا اثر تخریبی آنها خنثی گردد. در جنگ

كاه علوم النباني ومطالعات فرسج

۱. واقدی، المغازی، ج ۲، ص ۴۴۸.

۲. مفيد، الارشاد، ج ۱، ص ۱۳۵ \_ ۱۳۴؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۴۰۷ \_ ۴۰۶.

۳. واقدی، المغازی، ج ۲، ص ۸۲۲ \_ ۸۲۱.

خندق به پیامبر شخ خبر رسید یهود بنی قریظه پیمانش با پیامبر شخ را وانهاده و به دشمنان پیوسته است. پیامبر شخ گروهی از مسلمانان را مأمور تفحص درباره این خبر کرد و از آنان خواست پس از تحقیق و بررسی اگر خبر صحیح بود، با کنایه فقط پیامبر شخ را از صحت آن آگاه کنند تا روحیه سربازان تضعیف نگردد، و اگر خبر دروغ بود، با صدای بلند کذب آن را اعلان کنند. اینان نیز پس از بررسی و آگاهی از صحت خبر نزد پیامبر شخ بازگشتند و به کنایه با آوردن نام دو طایفهای که قبلاً پیمان شکسته بودند، پیامبر شخ را از صحت خبر آگاه ساختند. ا

#### سه. تنبيه خواص

هنگام بروز شرایط سخت، خواص جامعه باید صحیح عمل کنند تا مردم عادی از آنان الگو بگیرند و حق و باطل را تشخیص دهند. کوتاهی و کاهلی خواص پذیرفته نیست و آنان باید عواقب این رفتار را پذیرا باشند. سه نفر از مسلمانان به نامهای کعب بن مالک، مرارة بن ربیع و هلال بن امیه، پیامبر رسید را در نبرد تبوک همراهی نکردند. البته این عدم همراهی نه از سر ناتوانی و ضعف و یا نفاق، بلکه از سر سستی و تنبلی بود. اینان متوجه اشتباه خود شدند و از این عدم همراهی پشیمان گشتند. به هنگام بازگشت پیامبر به خدمت حضرت رسیدند و عذرخواهی کردند و عفو و بخشش را از حضرت طلب کردند؛ اما پیامبر با آنها سخن نگفت و به مسلمانان نیز دستور داد که هیچکس با آنها هم سخن نشود.

این سه نفر در یک محاصره عجیب اجتماعی قرار گرفتند و همسران و فرزندان آنان نیز هرچند از آنها جدا زندگی نمی کردند، اما به دستور رسول خدای با آنها همنشین و هم کلام نمی شدند. کار به جایی رسید که مدینه با آن وسعت برای آنان تنگ به نظر می آمد؛ لذا برای نجات از این رسوایی، شهر را ترک کرده و به کوههای اطراف مدینه پناه بردند. آنان مدت مدیدی به توبه و انابه مشغول بودند؛ حتی کار به جایی رسید که از هم جدا شدند و به تنهایی خدا را می خواندند. سرانجام خداوند توبه آنان را پذیرفت و رسول خدای لغو عدم هم نشینی و هم کلامی با آنان را اعلان کرد. آیه «وَ عَلَی النَّلاَثَةِ الَّذِینَ خُلُفُوا حَتَّی إِذا ضاقَتْ عَلَیْهمُ الأَرْضُ با رَحُبَتْ وَ ضاقَتْ عَلَیْهمُ أَنْفُسُهُمْ وَ ظَنُّوا أَنْ لا

۱. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۲۲۲ ـ ۲۲۱؛ قمى، تفسير قمى، ج ۲، ص ۱۸۱؛ يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامى، ج ۲، ص ۴۸۶.

۲. همان، ص ۵۳۱؛ طوسی، *التبیان فی تفسیر القرآن،* ج ۵، ص ۳۱۶. ...

۳. همان.

۴. توبه (۹): ۱۱۸.

۵. طوسی، التبیان في تفسیر القرآن، ج ۵، ص ۳۱۶.

## چهار. نابود کردن کانون فتنه

فتنه ها گاه برحسب اتفاق حاصل می شوند و به تبع آن ممکن است گروهی بخواهند از آب گل آلود ماهی بگیرند؛ اما چه بسیار اتفاق می افتد که جریانی به صورت هدفمند در جامعه تفرقه افکنی کند. این نوع جریان ها معمولاً دارای اتاق فکری هستند که آغاز طرحهای آنان از آنجا کلید می خورد.

خانه سویلهم یهودی و مسجد ضرار از این موارد است. هنگامی که مسلمین برای نبرد تبوک آماده می شدند، شرایط ویژهای پدید آمده بود؛ زمان برداشت محصول فرا رسیده بود و براثر خشک سالی پدیدآمده، عدم برداشت محصول برای آنان ناگوار بود. ضمن اینکه هوا به شدت گرم بود و راه پیمودن در بیابانهای خشک عربستان باب طبع کسی نبود. از سویی نیز منافقان و کینه توزان که از مقصد سفر پیامبر شه آگاه بودند، نقشه هایی در سر می پروراندند. ۲

در شرایط سخت آماده شدن برای نبرد تبوک، به رسول خدای خبر رسید گروهی از منافقان در خانه سویلهم یهودی گرد هم آمدهاند تا با طراحی نقشههایی مردم را از همراهی شما در این نبرد باز دارند. پیامبری با آگاه شدن از این خبر، گروهی از مسلمانان را به سرپرستی طلحة بن عبدالله مأمور ساخت به خانه سویلهم رفته، کانون نفاق را به آتش بکشند. با آتش زدن خانه، منافقان از دیوار و پشتبام متواری شدند. مسجد ضرار، کانون دیگر فتنه بود که حضرت با برخورد شدید آن را نابود نمود. پس از غزوه تبوک، در راه بازگشت به مدینه در وادی «ذیاوان» از جانب خداوند نیت واقعی بانیان این مسجد برای رسول خدای آشکار گردید؛ لذا حضرت گروهی از مسلمانان را مأمور ساخت به سوی این مسجد بروند و آن را تخریب نموده و بسوزانند. ها

## پنج. اطلاع رسانی

امروزه با توجه به وجود وسایل ارتباط جمعی و خبرگزاریهای متعدد، اهمیت اطلاعرسانی بر کسی پوشیده نیست. این اهمیت تنها مختص امروز نیست؛ زیرا اطلاعرسانی صحیح و بهموقع، خود عاملی است که هم میتواند از بروز اختلاف و تنش جلوگیری کند و هم اگر تنش رخ داده باشد، میتواند آن را کنترل و مهار کند.

تقسیم غنائم نبرد حنین، حوادثی را درپی داشت. پیامبر ایک به سران و اشراف مکه که تازه مسلمان

۱. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۱، ص ۱۵۱۶، علوم السالي ومطالعا مستر م

۲. مفید، *الارشاد، ج* ۱، ص ۱۵۶ ـ ۱۵۵.

٣. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ٢، ص ٤٦١٧ ابن عبدالبر اندلسي، الدرر في اختصار المغازي و السير، ص ٢٥٣.

ابن شبه، تاریخ المدینة المنورة، ج ۱، ص ۵۴ ۵۳.

۵. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۵۳۰ ـ ۵۲۹: يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامى، ج ۳، ص ۴۱۸؛ واقدى، المغازى، ج ۳، ص ۴۱۸؛

شده بودند (یا اظهار اسلام کرده بودند)، سهم قابل توجهی از غنائم اعطا کرد؛ اما انصار و برخی دیگر از مسلمانان قدیمی یا سهم نبردند، یا سهم کمتری دریافت کردند. این اقدام اعتراضهایی را به دنبال داشت. تخضرت در جواب اعتراضها، علت این کار را جلب قلوب این افراد اعلان کرد."

پیامبر ﷺ آنگاه که انصار زبان به اعتراض گشودند، آنها را جمع کرد و فرمود:

ای گروه انصار! آیا بهخاطر مختصری مال دنیا که من خواستم بهوسیله آن دل جمعی را بهدست آورم تا اسلام آورند، در دل از من ناراحت شدید، درصورتی که من شما را به همان اسلامتان واگذاشتم.<sup>۴</sup>

# ۲. اقدامات پیامبر الله در رویارویی با تعارضات

گاه جامعه دچار تنش می شود و براثر مسئلهای، نزاعی حاصل می گردد که لازم است رهبر جامعه آن را به گونهای مدیریت کند که کمترین پیامد منفی دامن گیر جامعه شود.

بازخوانی تنشهای رویداده و چگونگی مواجهه پیامبر شد با آنها می تواند ما را در الگوبرداری و طراحی و نظریه پردازی در مدیریت این گونه حوادث یاری رسان باشد.

## یک. بخشش و مدارا

برخورد و مقابله، همیشه بهترین راهکار مواجهه با تنش نیست؛ چهبسا بخشش و مدارا در برخی موارد ثمردهی بیشتری داشته باشد. گاه لازم است ظاهر برخی چیزها دیده نشود و یا مسئول مربوط روی آن پافشاری نکند تا شرایط به حالت عادی برگردد و بر تنش موجود افزوده نشود.

در جنگ احد حوادث غهباری بر مسلمانان وارد آمد؛ بهویژه اینکه کوتاهی سپاه اسلام در دفاع از پیامبر که کار را به جایی رسانید که زندگی رسول خدای با تهدید جدی مواجه شد و اگر ازجان گذشتگی معدود مؤمنانی چون علی نبود، آیندهای مبهم در پیش روی مسلمانان قرار می گرفت. بااین حال آن هنگام که مسلمانان پس از جنگ اظهار ندامت می کنند و تقاضای عفو و بخشش دارند، خداوند از پیامبرش می خواهد آنها را عفو کند و برای آنان طلب بخشش نماید.

۱. همان، ص ۹۴۷ \_ ۹۴۴؛ يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامى، ج ۳، ص ۴۲۴ \_ ۴۱۷.

۲. در مورد اینکه اعطا به «مؤلفة قلوبهم» از اصل غنائم بوده یا پیامبری از آن بخش که در اختیار ایشان بوده است آنها را اعطا کرده، اختلاف است که قول دوم را صحیح میدانند. (واقدی، المغازی، ج ۳، ص ۹۴۸)

٣. همان؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج ٢، ص ٢٩٤.

۴. همان، ص ۴۹۹.

۵. همان، ص ۱۱۶؛ طبرسی، مجمع البیان، ج ۲، ص، ۸۶۹.

ع آل عمران (٣): ١٥٩.

در نبرد بنی قریظه، یهودیان در مورد کار خویش خواستار مشورت با ابولبابه، یکی از اصحاب رسول خدای می می شوند. با اجازه پیامبری، ابولبابه به نزد آنان رفت؛ اما در هنگام مشورت با اشارهای به یهودیان فهماند که تسلیم نشوند. او به سرعت متوجه اشتباه خود شد؛ لذا روانه مسجد گردید و با بستن خود به یکی از ستونهای مسجد، به انابه مشغول گردید و از خداوند خواست از گناه او درگذرد. این خبر به رسول خدای رسید. حضرت فرمود: «اگر نزد ما می آمد، برایش طلب آمرزش می کردم.» این خبر به رسول خدای و زیر در ماجرای اعتراض ذوالخویصره تمیمی به نحوه تقسیم غنائم حنین توسط رسول خدای و زیر سؤال بردن عدالت حضرت، گروهی از اصحاب خواهان مجازات او می شوند؛ اما پیامبری مانع توسل به زور و قتل او می شوند؛ اما پیامبری توسل به زور و قتل او می شوند. ا

همچنین با تمام ناملایمتیهایی که پیامبر ﷺ از عبدالله بن ابی دیده بود، وقتی او در بازگشت از نبرد بنی المصطلق جمله اهانت آمیز «لَئِنْ رَجَعْنا إِلَي الْمَدینَةِ لَیُحْرِجَنَّ الْأَعَنُّ مِنْهَا الْأَذَلَّ» را بر زبان آورد، برخی اصحاب پیشنهاد قتل او را دادند؛ اما رسول خداﷺ با این اقدام مخالفت می کند. "

طبق آنچه از منابع برمی آید، تا وقتی رفتار منافقان تنها متوجه حضرت بود و شروع به اغتشاش و فتنه انگیزی نکرده بودند، پیامبر به با آنان مدارا می کرد. عبدالله بن مسعود به پیامبر خبر داد که منافقی می گوید: این هدایا به خاطر خدا نیست. حضرت از شنیدن خبر ناراحت شد و فرمود: «خداوند برادرم موسی را رحمت کند که بیش از این آزار دید و شکیبایی کرد.» ایشان بر این گفته ها شکیبایی می ورزید.

رسول گرامی اسلام گه گاه با بهره گرفتن از رأفت و گذشت، ضمن آنکه مراقب اوضاع بودند، به همین حد از مواجهه کفایت کرده و دامن زدن بیشتر به تنش را صلاح نمی دیدند.

# دو. شورآفرینی

در مواقعی لازم است حال و هوای جامعه عوض شود؛ مردم به یاد افتخارات خود بیفتند و حوادث افتخاراًمیز و وحدتافزا بازنمایی و باخوانی گردند تا احساسات فرو خفته بیدار شود و فضای همدلی و برادری دوباره خودنمایی کند و بدین ترتیب کینهها فراموش گردد.

۱. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۲۳۷ ـ ۲۳۶؛ طبرى، تاريخ الامسم و الملوک، ج ۲، ص ۵۸۵ ـ ۵۸۴؛ يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامى، ج ۲، ص ۵۳۹.

۲. همان، ج ۳، ص ۳۲۳ \_ ۳۲۱؛ طبری، تاریخ الامم و الملوک، ج ۳، ص ۹۲.

٣. واقدى، المغازى، ج ٢، ص ٤١٧؛ يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامي، ج ٢، ص ٥٨٥.

۴. هدایایی که به سران قریش در تقسیم غنائم نبرد حنین عطا شد و پیامبر از دلیل آن را جلب قلوب آنان به اسلام ذکر کرد.

۵. واقدی، المغازی، ج ۳، ص ۹۴۹.

شأس بن قیس از سالخوردگان یهود بود که از مسلمانان کینه سختی به دل داشت. روزی عبورش به جمع مسلمانان انصاری افتاد و آنان را صمیمی و مشغول خوشوبش دید. این همدلی و الفت از دو دسته مخالفی که در زمان جاهلیت دشمن خونخوار یکدیگر بودند، بر طبع حسود او خوش نیامد. لذا با خود اندیشید تا هنگامی که اینان با هم متحد و یکدل باشند، یهود نمی تواند در آن سرزمین زندگی کند. ازاینرو یکی از جوانان یهودی همراه خود را وادار نمود تا به جمع انصار ملحق شود و با یادآوری جنگ بعاث و سایر جنگهایی که میان اوس و خزرج روی داده بود، کینههای قدیمی را به یادشان آورد تا آتش زیر خاکستر گذشته شعله گیرد و از او خواست با خواندن اشعار حماسی جنگهای گذشته، به تحریک ایشان بپردازد.

این ترفند کارگر افتاد و آنان را رودرروی هم قرار داد؛ تفاخرهای گذشته زنده شد و کینه جای محبت را گرفت. در این میان اوس بن قیظی از اوس و جبار بن صخر از خزرج به هیجان آمده، به یکدیگر پرخاش کردند. یکی از آن دو گفت: اگر مایل هستید، آن روز را تجدید کنیم؟ این سخن طرفین را به تعصب آورد و قرار جنگ گذاشتند. آنگاه به سراغ سلاح رفته، خود را برای نبرد آماده کردند و در میعادگاه حاضر شدند. خبر به گوش رسول الله شهر رسید. حضرت جمعی از مهاجران را همراه خود ساخت و به نزد ایشان آمد. آنگاه در برابرشان ایستاد و فرمود:

ای مسلمانان! خدا را به یاد آورید. آیا دوباره یاد جاهلیت کردهاید، درصورتی که من در میان شما هستم و پس از آنکه خدا شما را به اسلام رهنمون گردانید و بدان گرامی داشت و توسط آن عادتهای جاهلی را از شما دور کرد و از کفر نجاتتان داد و میان شما اتحاد و همدلی ایجاد کرد.

این سخنان بر آنان اثر کرد و متوجه شدند به دام وسوسه شیطان افتادهاند. ازاینرو گریان شدند و همدیگر را به اَغوش کشیدند و به همراه رسول خدای بازگشتند. ا

## سه. تغيير فضا

به هنگام بروز تنش، هیجان پدید می آید؛ عدم کنترل این هیجانها، حاصلی جز نزاع و درگیری درپی نخواهد داشت. یکی از تکنیکهای استفاده شده توسط پیامبر شد، کنترل این هیجانها توسط تغییر دادن فضا بوده است.

هنگام بازگشت مجاهدان از نبرد بنی المصطلق، در توقف گاهی میان یکی از انصار بهنام سنان بن وبر جهنی و مردی از مهاجران با نام جهجاة بن مسعود (سعید) بر سر برداشتن آب نزاعی پدید آمد. به

١. حميرى كلاعى، الإكتفاء بما تضمنه من مغازى رسول الله و الثلاثة الخلفاء، ج ١، ص ٣٠٥ \_ ٣٠٤؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج ١، ص ۵۵۶ \_ ٣٠٥.

۳۸ □ فصلنامه علمی ـ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۳، زمستان ۹۱، ش ۷

رسم جاهلی، جهجاة مهاجران را به کمک طلبید و سنان از انصار استمداد خواست. در این میان عبدالله بن ابی (از منافقان) خشمناک گردید و در میان انصار بانگ برآورد:

آیا مهاجران را جرئت این است که با ما به مقابله برخیزند؟ آری، اینان ما را از خانه و زندگی خود آواره کردند و در سرزمین ما بر ما بزرگی می کنند. به خدا مَشَل ما و این پابرهنگان قریش مانند همان است که گفتهاند سگ خود را بپروران تا تو را بدردا به خدا اگر به مدینه برگشتیم، آنان که عزیز و محترم هستند، اشخاص خوار و ذلیل را بیرون خواهند کرد.

# آنگاه در ادامه چنین گفت:

اینها بدبختیهایی است که خودتان به سر خود آوردهاید. مهاجران را به شهر خود راه دادید و اموالتان را با آنها قسمت کردید، و اگر چنین نکرده بودید، اینان به جای دیگری می وفتند.

زید بن ارقم که شاهد ماجرا و سخنان عبدالله بود، نزد پیامبر شد و ایشان را از این حادثه آگاه ساخت. عمر بن خطاب که نزد رسول خداش حاضر بود، کشتن عبدالله را پیشنهاد داد. پیامبر شد با رد این خواسته فرمود: «آنگاه دیگران خواهند گفت محمد به کشتن یاران و اصحاب خود دست یازیده است.» پس پیامبر شد فرمود در میان سپاه بانگ حرکت برآورند؛ اما آن ساعت، ساعت، نبود که معمولاً رسول خداشه دستور حرکت میداد.

طبق دستور رسول خدای کاروان آن روز را تا شب و شب را تا به صبح به پیمودن مسیر ادامه داد و روز بعد که خورشید بالا آمد و هوا گرم شد، دستور توقف صادر شد. لشکریان که حدود یک شبانه روز راه پیموده بودند، خسته و کوفته به هنگام بیتوته به خواب رفتند.

این اقدام رسول خدای باعث گردید با از بین رفتن هیجانهای دیروز، آنان ماجرا را فراموش کنند و کینه حاصل شده از یاد برود.

نمونه دیگر مربوط به حوادث پس از جنگ بدر است. پس از پیروزی در نبرد بدر، در اردوگاه مسلمانان بر سر چگونگی تقسیم غنائم بهدست آمده اختلاف پدید آمد. آرسول خدای که اوضاع را چنین دید، دستور داد غنائم جمع آوری گردد و تحت نظارت یکی از مسلمانان بهنام عبدالله بین کعب حفاظت و بهسوی مدینه حمل شود. آدر راه بازگشت سپاه اسلام به مدینه، در منزل «سیر» پس از

۱. همان، ج ۲، ص ۲۹۲ \_ ۲۹۰؛ طبری، تاریخ الامم و الملوک، ج ۲، ص ۶۰۷ \_ ۶۰۵ یوسفی غروی، تاریخ تحقیقی اسلام، ج ۳، ص ۳۰۰.

۲. همان، ج ۲، ص ۲۸۴ \_ ۲۷۷؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۱، ص ۶۴۲ \_ ۶۴۱

٣. ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ١٣؛ يوسفى غروى، تاريخ تحقيقى اسلام، ج ٢، ص ٢٨٢ ـ ٢٧٧.

۴. همان؛ ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج ٢، ص ١٣.

فروکش کردن هیجانهای اولیه و آرام شدن مسلمانان، پیامبریک غنائم را بهطور مساوی میان سیاهیان تقسیم نمود.'

## چهار. استفاده از افراد شایسته جهت رفع تخاصم

پس از آنکه خالد بن ولید در مواجهه با بنیجدیمه برخلاف دستور رسول خدای دست به سلاح برد، پیامبر ﷺ علی ﷺ را جهت جبران آنچه خالد انجام داده بود، روانه آن قبیله می کند. علی ، ﷺ با درایت، خسارتهای وارده را جبران مینماید و رضایت آنان را جلب می کند. در بازگشت پیامبری اقدام على الله را در نحوه دلجويي بني جديمه تحسين مي كند. ً

در نبرد با بنی قریظه آمده است که از رسول خدای درخواست شد سعد بن معاذ را به عنوان حَکَم در سرنوشت بنی قریظه قرار دهد. پیامبر این نیز این خواهش را می پذیرد و سعد بن معاذ حَکَم قرار م*ی*گیرد. ٔ

این اقدامات نشان می دهد که می توان از افراد شایسته به هنگام نیاز جهت رفع تنش و تخاصم استفاده کرد.

#### پنج. مسكوت نهادن

شایعهای دهان به دهان می چرخید و دامن پاک همسر رسول خدای را به تهمت خیانت آلوده میساخت. گروهی که کینه پیامبری را در دل داشتند، مسببان این تهمت بودند و دیگر مسلمانان بهجای آنکه بر بهتان زنندگان بتازند، تحت تأثیر فضای فتنه، با اشاعه تهمت بر تشنج فضا دامن میزدند. ٔ خداوند در آیاتی چند از سوره نور <sup>۵</sup> به این ماجرا و حوادث مرتبط با آن میپردازد. <sup>۶</sup>

با دقت در این واقعه چند نکته حائز اهمیت است:

۱. دشمنان خارج از مدینه در این حادثه نقشی نداشتند؛ بلکه گروهی از بهظاهر مسلمانان شروع كننده اين ماجرا بودند.

۲. هنگامی که این تهمت مطرح شد، مسلمانان در برابر تهمتزنندگان نایستادند و آن را رد نکرده و دروغ نشمردند (آتش بهتان را در نطفه خفه نکردند).

١. طبرى، تاريخ الامم و الملوك، ج ٢، ص ٤٥٨.

٢. ابن هشام، السيرة النبوية، ج ٢، ص ٣٠٠؛ يوسفي غروي، تاريخ تحقيقي اسلام، ج ۴، ص ٢١٩ ـ ٢١٣.

٣. همان، ج ٣، ص ٢٥٧؛ واقدى، المغازى، ج ٢، ص ٥١٢ \_ ٥١١؛ يعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج ٢، ص ٥٦؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۲۳۹. ۴. همان، ص ۲۹۸؛ طوسی، التبيان فی تفسير القرآن، ج ۲؛ ص ۴۱۵.

۵. نور (۲۴): ۱۷ \_ ۱۱.

ع طوسى، التبيان في تفسير القرآن، ج ٧، ص ۴١۵.

۳. شایعه پراکنی و کوچک شمردن ماجرا؛ مسلمانان این شایعه را فارغ از گناه عظیم آن، دهان بـه
 دهان می پراکندند.

بنابر آنچه از منابع برمی آید، پیامبر که انتشار این بهتان را مشاهده می کرد، بر فراز منبر شد و بیان داشت چه کسی شر تهمت زنندگان را دفع می کند؟ سعد بن معاذ، بـزرگ اوسیان گفت: اگر ایشان از اوسیان باشند، شرشان را دفع می کنم و اگر از خزرجیان باشند، شما دستور دهی به سراغشان می رویم. در این زمان تعصب قبیله ای، بـزرگ خزرجیان را بـه مقابلـه بـا بـزرگ اوسیان می کشاند و بزرگان دو طایفه در حضور حضرت بگومگو می کنند و دوباره کینه های جاهلی خود را نشان می دهند. حضرت که اوضاع را چنین می بینند، آنها را به سکوت فرا می خواند. ا

سرانجام با نزول وحی، پاکدامنی همسر پیامبر از این تهمت اثبات می شود و خداوند با اشاره به چگونگی شروع و انتشار این تهمت، مسلمانان را توبیخ می کند و ضمن آموزش چگونگی برخورد با این نوع حوادث، مسلمین را اندرز می دهد که هرگز چنین کاری را تکرار نکنند. ۲

گاه مدیر جامعه مجبور می شود به دلیل آنکه اختلاف و تنش ایجاد شده جامعه را به بحران نکشاند، مسائل را اولویت بندی نماید. ازاین رو به دلیل حفظ نظم عمومی جامعه و جلوگیری از درگیری میان اوس و خزرج، با اینکه تهمت متوجه بیت رسول خدان است، پیامبری موقتاً از تعقیب و مجازات تهمت زنندگان منصرف می شود و صبر و شکیبایی پیشه می کند.

## شش. آشتی دادن

در ماجرای بهتان به همسر پیامبری، هنگامی که رسول خدای در مسجد از انصار دفع شر تهمتزنندگان را خواستار شد، بروز کینههای جاهلی دو قبیله اوس و خزرج را در مقابل هم قرار داد. پیامبری در آن مجلس آنان را امر به سکوت و آرامش کرد و آنها آرام شدند؛ اما کدورت همچنان باقی ماند. با نزول آیات ۱۷ ـ ۱۱ سوره نور و منزه دانستن دامن همسر پیامبری از این تهمت، رسول خدای پس از گذشت چند روز همراه با تنی چند، سعد بن معاذ (بزرگ اوس) را به خانه سعد بن عباده (بزرگ خزرج) برد و به اتفاق همراهان ساعتی آنجا ماندند. سعد بن عباده خوراکی تهیه کرد و پیامبری و همراهان از آن تناول کردند. چند روز بعد پیامبری در معیت چند تن از

۱. واقدی، المغازی، ج ۲، ص ۴۳۲ ـ ۴۳۱. البته درباره سال وقوع غزوه بنی مصطلق اختلاف وجود دارد که در ایـن معـاذ مقاله، نظر واقدی ترجیح داده شده است. لازم به ذکر است که بنابر قول دیگری کـه شـهادت سعد بـن معـاذ را پس از غزوه بنی قریظه و پیش از غزوه بنی مصطلق می داند، این موضوع از بحث ما خارج می شود؛ همان طور که در مورد نزول آیات سوره نور نیز اختلاف وجود دارد و برخی اقوال آن را مربـوط بـه سـال نهـم مـی داننـد. (یوسفی غروی، تاریخ تحقیقی اسلام، ج ۳، ص ۲۲۰ و ۲۵۹)

۲. نور (۲۴): ۱۷.

مسلمانان به همراه سعد بن عباده مهمان خانه سعد بن معاذ شدند و آنجا غذا میل نمودند. با این اقدام کدورتی که بین این دو قبیله بروز کرده بود، به صلح و آشتی مبدل شد. ا

#### هفت. حل مسئله

مدیر آگاه، با شناخت علت بحران درصدد دفع آن برمی آید. هنگامی که مسبب بحران عوامل خارجی باشد، لازم است علاوه بر حفظ وحدت داخلی و بالا بردن روحیه نیروهای خودی، به از میان برداشتن دلیل خارجی هم اندیشید؛ زیرا تا آن تهدید باقی است، شرایط بحرانی هم پایدار خواهد بود.

در نبرد خندق شرایط بحرانی بر مدینه حاکم بود؛ از سویی ائتلاف دشمنان، مدینه را به محاصره درآورده بود و از سوی دیگر، خیانت و نفاق به بازار آمده و آرامش داخلی مدینه را برهم زده بود. این جریانها دست به دست هم داده بودند و عرصه را بر مردم مدینه تنگ کردند و اگر یاری الهی و هوشیاری پیامبر نبود، سرانجام تیرهای برای مسلمانان انتظار می رفت.

پیامبر شد در این شرایط به برهم زدن ائتلاف دشمنان به عنوان کانون بحران توجه داشت و با ایجاد اختلاف بین قریش و یهود و همپیمانان ایشان، ائتلاف پدیدآمده را برهم زد. یاری الهی هم به کمک مسلمانان آمد تا بحران به وجود آمده، برطرف گردد. ۲

## برخورد

هرچند رویه پیامبر علی به تبع فرمان الهی، عفو و بخشش است و خداوند ایشان را رحمت برای عالمیان و دل رحم می خواند، اما اگر گروهی بخواهند به اعمال زشت خود ادامه دهند و قصد بازگشت و توبه را در مخیله خود راه ندهند، خداوند و رسولش نیز باب رحمت را بر آنان نخواهند گشود.

#### ١. جدا كردن غير خوديها

پیامبر ش با منافقان مرحله به مرحله رفتار کرد؛ آن هنگام که تنها حضرت را می آزردند، پیامبر ش شکیبایی می ورزید و به نصیحت و هدایت آنها اقدام می نمود. اما گروهی از منافقان بر لجاجت خود افزودند و به فتنه گری روی آوردند. در این هنگام حضرت به برخورد با آنان همت گماشت. یکی از روشهای حضرت، جدا کردن صف خودی ها از غیر خودی ها بود؛ به عبارت دیگر از حضور منافقان در جمع مؤمنان ممانعت به عمل آورد. برخی منافقان هتاکی را به حدی رسانیده بودند که با حضور در مسجد پیامبر ش و شنیدن سخنان مسلمین، به تمسخر آنان و دینشان روی آورده بودند. روزی پیامبر ش آنان را دید که در گوشهای از مسجد گرد هم آمده و بی واهمه به صحبت

۱. واقدی، المغازی، ج ۲، ص ۴۳۵.

۲. همان، ص ۲۸۱ ـ ۲۸۰؛ یوسفی غروی، تاریخ تحقیقی اسلام، ج ۳، ص ۲۲۰؛ ابن هشام، السیرة النبویة، ج ۲، ص ۲۲۹.

۴۲ 🗖 فصلنامه علمی \_ پژوهشی تاریخ فرهنگ و تمدن اسلامی، س ۳، زمستان ۹۱، ش ۷

مشغول هستند. پیامبرﷺ دستور داد آنان را از مسجد بیرون اندازند. در پی این فرمان، مسلمانان بـر سر منافقان ریختند و آنان را با وضع فلاکتباری از مسجد بیرون انداختند. ٔ

## ۲. تحریم معاشرت

گروهی از منافقان از همراهی سپاه اسلام در حرکت بهسوی تبوک<sup>۲</sup> سر باز زدند و هنگامی که زمان بازگشت مجاهدان فرا رسید، تصمیم داشتند با نشان دادن ظاهری پشیمان و عذرخواهی و سوگند دروغ، بهظاهر جبران مافات نمایند. اما خداوند پرده از چهره اینان برمی دارد و آنچه در نهان داشتند را برملا می کند. آلذا پیامبر علیه به مسلمانان دستور می دهد هنگامی که به مدینه رسیدند، از همنشینی و گفتگو با اینان پرهیز کنند. آ

نظم عمومی جامعه و آرامش فضای عمومی در مدیریت جامعه بهقدری اهمیت دارد که برهم زنندگان آن نباید از تعقیب و جزا مصون بمانند.

هنگامی که رسول خدای متوجه شیطنتهای بنیقینقاع میشود و رفتارهای آنان را آن گونه که مطابق دو همپیمان باشد، نمی بیند، به سوی آنان می رود و در جمع آنان با ایشان اتمام حجت می کند و آنان را از مکر و حیله برحذر می دارد.<sup>۵</sup> آنان سخنان پیامبریش را تهدید به حساب می آورند و به درشتی به حضرت پاسخ می دهند.

گاه لازم است برخی افراد از جامعه دور نگهداشته شوند؛ زیرا حضور آنان دیگران را نیز جری خواهد کرد. حکم بن (أبی) العاص از این نوع انسان هاست. او فردی بود که به آزار و اذیت مسلمانان، بهویژه پیامبر ایس می پرداخت. حکم به دنبال رسول خداعی روان می کشت و به اصطلاح به ادا در آوردن میپرداخت. براثر دعای پیامبرﷺ کو درحالی که حکم مشغول این کار بود، بـه حالـت کجـی دهـان و

۱. همان، ج ۱، ص ۵۲۸؛ یوسفی غروی، تاریخ تحقیقی اسلام، ج ۲، ص ۲۲۸.

۲. همان، ج ۴، ص ۳۵۷؛ واق*دی، المغازی*، ج ۳، ص ۱۰۷۱. ۳ ت... ۱۹۱، ۹۶ ۹۴

۳. توبه (۹): ۹۶ \_ ۹۴.

۴. نیشابوری، الکشف و البیان عن تفسیر القرآن، ج ۵، ص ۱۸۲ یوسفی غروی، تاریخ تحقیقی اسلام، ج ۴، ص ۳۹۹.

۵. همان، ج ۲، ص ۳۳۳؛ ابن هشام، *السيرة النبوية*، ج ۲، ص ۴۷.

ع محمد بن اسحاق، سيرة ابن اسحاق (كتاب السير والمغازى)، ص ١٤۴؛ ابن عبدالبر اندلسي، الدرر في اختصار المغازي والسير، ص ٢٩.

٧. ابن حزم اندلسي، جوامع السيرة النبويه، ص ١٣؛ يوسفي غروي، موسوعة التاريخ الاسلامي، ج ٣، ص ٢٧٥.

بینی باقی ماند. رفتارهای او به گونهای بود که پیامبر عصل حضور حکم در مدینه را صلاح نمی بیند و او را از مدینه تبعید می کند. ا

## ۵. جنگ و حذف از صحنه اجتماعی ـ سیاسی

قسمت عمدهای از جمعیت مدینه از آنِ یهودیان بود. با روی کار آمدن دولت اسلام در مدینه، پیامبر علی یهود را از نظر دور نداشت و با آنان پیمان نامه منعقد نمود. اما یهودیان بر پیمان خود پایدار نماندند و سعی داشتند به مسلمانان و حکومت نوپای آنان ضربه وارد کنند. پیامبر که اوضاع را چنین دید، به مقابله رودررو با یهودیان پرداخت و آنان را از صحنه اجتماعی ـ سیاسی مدینه حذف کرد.

پس از جنگ بدر و پیروزی مسلمانان، پیامبر شه متوجه شد که بنی قینقاع به سرکشی و نقض پیمان روی آوردهاند؛ لذا حضرت آنان را به اجتماع در بازارشان فرا خواند و ایشان را از پیامدهای رفتارشان برحذر داشت. هنگامی که رسول خداش دید این طایفه بر خیرهسری خود پای می فشارد، فرمان جهاد صادر کرد و به رویارویی و جنگ با آنان رفت. آبنی قینقاع که اوضاع را چنین دیدند، در ابتدا به قلعههای خود پناه بردند؛ اما از آنجاکه تاب مقاومت در برابر مسلمین را نداشتند، پس از پانزده روز محاصره تسلیم شدند. اما کار به همین جا ختم نشد؛ بلکه پیامبر شه دستور اخراج این قبیله را از مدینه بیرون کرد. آ

طایفه دیگر، بنی نضیر بودند که توطئه قتل رسول خدای را طراحی کردند. لشکر اسلام آنان را از محاصره کرد؛ بنی نضیر سرانجام چاره را در تسلیم شدن دیدند. پس از تسلیم، پیامبر انان را از مدینه کوچانید. \*
مدینه کوچانید. \*

بنی قریظه نیز در نبرد احزاب به مسلمانان خیانت کردند و به صف مشرکان پیوستند. پس از نبرد احزاب، رسول خدای علی در ابه عنوان طلایه دار به سوی بنی قریظه روانه ساخت. پس از محاصرهای که حدود بیستوپنج روز طول کشید، سرانجام بنی قریظیان تسلیم شدند. به فرمان رسول خدای دیگر جایی برای این گروه در مدینه نبود و آنان نیز همانند بنی قینقاع و بنی نضیر مدینه را ترک کردند. ه

۱. همان؛ بلاذري، انساب الاشراف، ج ۱، ص ۱۵۱.

۲. همان، ص ۳۰۹ ـ ۳۰۹: ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۴۹ ـ ۴۸، يوسفى غروى، موسوعة التاريخ الاسلامى، ج ۲، ص ۳۳۳.

۳. همان، طبری، تاریخ الامم و الملوک، ج ۲، ص ۴۸۱ ـ ۴۸۰.

۴. همان، ص ۵۵۴ \_ ۵۵۰؛ ابن هشام، *السيرة النبوية*، ج ۲، ص ۱۹۱ \_ ۱۹۰۰؛ يوسفى غروى، تــاريخ تحقيقـــى اســــلام، ج ۳، ص ۱۴۷.

۵ همان، ص ۲۴۹: ابن هشام، السيرة النبوية، ج ۲، ص ۲۳۵ ـ ۲۳۳: طبرى، تاريخ الامم و الملوك، ج ۲، ص ۵۸۲ ـ ۵۸۱.

#### نتىحە

مرور سیره نبوی به مصداق آیه شریفه «لَکُمْ فِی رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ» علاوه بر تبعیت ایمانی و اسلامی از فرمان خداوند، دستاوردهای مطلوبی در حوزه مدیریت نظام اجتماعی و سیاسی کشور به همراه دارد. مقاله حاضر در بخش نخست بهاختصار ادبیات مدیریت تعارض را در قلمرو دانش مدیریت مدن بررسی کرده است. در بخش دوم مقاله با تکیه بر مستنداتی از سیره نبوی، روشهای رویارویی رسول خدای در مواجهه با زمینههای تعارض، رویارویی و برخورد با تعارض طبقهبندی شدهاند. بسترهای بروز تعارض در مدینه در زمان حیات رسول خدای فراهم بود؛ لذا رسول خدای ناگزیر باید به مدیریت این درگیریها همت میگماشت. در راستای این مهم، آنگاه که تنشها هنوز به درگیری منجر نشده بود، حضرت سعی داشتند با کنترل عوامل تنش، جامعه را از پیامدهای آن مصون نگهدارند. در این میان، حضرت نقش خواص را هم مدنظر داشتند و در هنگام کوتاهی آنان از تنبیه چشم نپوشیدند. به هنگام روی دادن نزاع نیز حضرت با استفاده از روشهای گوناگون سعی داشتند آتش درگیری به کل جامعه کشیده نشود و تلاش نمودند جامعه با کمترین ضرر از این شرایط عبور نماید.

## منابع و مآخذ

- أن كريم.
- آقابخشی، علی و مینو افشاری راد، فرهنگ علوم سیاسی، تهران، چاپار، ۱۳۷۹.
  - ٣. ابن حزم اندلسي، جوامع السيرة النبويه، بيروت، دار الكتب العلميه، بي تا.
  - ابن سعد، الطبقات الكبرى، بيروت، دار الكتب العلميه، چ دوم، ١٤١٨ ق.
    - ٥. ابن شبه، عمر النميري، تاريخ المدينة المنورة، قم، دار الفكر، ١٣٦٨.
- 7. ابن عبدالبر اندلسي، الدرر في اختصار المغازي و السير، قاهره، وزارت اوقاف مصر، چ اول، ١٤١٥ ق.
  - ابن هشام، السيرة النبوية، بيروت، دارالمعرفه، بي تا.
  - ۸ بلاذری، احمد بن یحیی، انساب الاشراف، بیروت، دارالفکر، چ اول، ۱٤۱۷ ق.
- ۹. جو هچ، ماری و آن آل کانلیف، نظریه سازمان: مدرن، نمادین \_ تفسیری و پست مدرن، ترجمه
   حسن دانایی فرد، تهران، مؤسسه کتاب مهربان نشر، ۱۳۸۹.
- ۱۰ حمیری کلاعی، ابوالربیع، الإکتفاء بما تضمنه من مغازی رسول الله علیه و الثلاثة الخلفاء، بیروت،
   دار الکتب العلمیه، چ اول، ۱٤۲۰ ق.

۱. احزاب (۳۳): ۲۱.

- ۱۱. رابینز، استیفن، تئوری سازمان، ترجمه سید مهدی الوانی و حسن دانایی فرد، تهران، صفار، ۱۳۸۲.
- - ۱۳. رضاییان، علی، اصول مدیریت، تهران، سمت، ۱۳۷٦.
  - ١٤. \_\_\_\_\_، مديريت تعارض و مذاكره، تهران، سمت، ١٣٨٧.
  - ١٥. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، تهران، ناصر خسرو، چ سوم ، ١٣٧٢.
    - ١٦. طبري، محمد بن جرير، تاريخ الامم و الملوك، بيروت، دارالتراث، چ دوم، ١٣٨٧ ق.
    - ١٧. طوسي، محمد بن حسن، *التبيان في تفسير القرآن*، بيروت، دار احياء التراث العربي، بي تا.
- ۱۸. فلاحزاده، سید حسین و حسین قاضی خانی، «بررسی تاریخی زمینه های بروز تعارض در مدینة النبی»، فصلنامه تاریخ اسلام، ش ۶۹، قم، دانشگاه باقرالعلوم، بهار ۱۳۹۱.
  - ۱۹. قمی، علی بن ابراهیم، تفسیر قمی، تحقیق سید طیب موسوی جزایری، قم، دارالکتاب، ۱۳٦٧.
- ۲۰. محمد بن اسحاق، سیرة ابن اسحاق (کتاب السیر و المغازی)، قم، دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی، چ اول، ۱٤۱۰ ق.
- ۲۱. مفيد، محمد بن محمد، الارشاد في معرفة حجج الله على العباد، قم، كنگره شيخ مفيد، چ اول، ١٤١٣ ق.
  - ۲۲. نجف بیگی، رضا، *سازمان و مدیریت*، تهران، دانشگاه آزاد اسلامی، چ اول، ۱۳۷۹.
    - ۲۳. نعمانی، محمد بن ابراهیم، *الغیبه*، تهران، صدوق، چ اول، ۱۳۷۹.
- ۲۲. نیشابوری، احمد بن ابراهیم بن تعلبی، الکشف و البیان عن تفسیر القرآن، بیروت، دار احیاء التراث،
   چ اول، ۱٤۲۰ ق.
  - ۲٥. واقدى، محمد بن عمر، المغازى، بيروت، اعلمي، چ سوم، ١٤٠٩ ق.
    - ٢٦. يعقوبي، احمد بن ابي يعقوب، تاريخ اليعقوبي، قم، اهل بيت، بي تا.
- ۲۷. یوسفی غروی، محمدهادی، *تاریخ تحقیقی اسلام*، ترجمه حسین علی عربی، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی کی چ چهارم، ۱۳۸۳.
  - ۲۸. \_\_\_\_\_\_، موسوعة التاريخ الاسلامي، قم، مجمع انديشه اسلامي، چ اول، ١٤١٧ ق.

