# مناسک حج در نگارگری اسلامی و نقش آن در همبستگی ملی و وحدت اسلامی

مهناز شايستەفر\*

### چکیده

نگارگری مناسک حج، جلوهای است از چیه ودستی هنرمندان نگارگر مسلمان در بازنمایی مذهب در هنر اسلامی؛ همچنین بیانگر نمودی از حلقه صودت و محبت در میان مسلمانان است.

نگارههای مورد بحث در این مقاله از دورههای تاریخی ایلنخانی، تیموری: فوی و ترکان عثمانی، حدفاصل سلههای هشتم تا هفاهم/یازدهم/ چهاردهم و از میان نسخههای خطی جامع التواریخ، لیلی و مجنون، آثار آل مظفر، شاهنامه قوام الدین، جنگ اسکنادر سلطان، سلسلة الذهب، روضة الصفا، خمسه نظامی، حبیب السیر، سیرالنبی و چناد نگاره تک برگی انتخاب شده است.

در این مقاله ضمن بررسی محتوایی نگاره ها با محوریت حج و خانه کعبه، اهالف زیر پیگیری می شوند: ۱. بررسی نوع تأثیرگذاری مناسک حج در همبستگی ملی و وحلت اسلامی در نگارگری اسلامی / ۲. بررسی تکنیکی و ویژگی های هنری ترسیم مراسم حج در نگارگری اسلامی.

### واژگان کلیدی

مناسک حج، کعبه، همبستگی ملی، وحدت مسلمین، نگارگری ایرانی و عثمانی

<sup>☀.</sup> دانشیار گروه هنر اسلامی دانشکده هنر دانشگاه تربیت مدرس

#### مقدمه

دین اسلام با توجه به ضرورت زندگی اجتماعی برای انسانها و نقش عظیم و گسترده آن در پرورش، شکلگیری و تحول شخصیت آدمیان اهمیت بسیاری برای حفظ و سلامت اجتماع بشری قائل شده و به اشکال مختلف جهت رشد و تعالی اجتماعی انسان کوشیده است. از میان هنرهای مختلف، هنر نگارگری اسلامی به خصوص از دوره ایلخانیان به بعد به اشکال مختلف سعی داشته تا به ترویج و تبلیغ دین مبین اسلام بپردازد. نگارههای مربوط به مناسک حج نیز می کوشد تا رسالت مناسک حج را به خوبی نشان دهد. حج، مصداق بارزی از اهتمام اسلام در حفظ و تثبیت ارکان اجتماع انسانی و توجه آن به مسائل اجتماعی می باشد. در برگزاری احکام حج، مسلمین علاوه بر این که رو به خدای خویش می آورند و سر به سجده تعظیم و تسلیم می گذارند، به معراج عشق و عرفان می روند؛ با عبادت و ستایش حق به او تقرب می جویند و دلهای خویش را از شرک و جهل پاک می سازند و در عین حال، وحدت و انسجام خویش را مستحکم می کنند، تشکل و نظم را به دست می آورند، از حال و اوضاع یکدیگر باخبر می شوند و قدرت مردمی خود را در شمار الهی می آورند، از حال و اوضاع یکدیگر باخبر می شوند و قدرت مردمی خود را در شمار الهی بودن خویش، به جهانیان ارائه می دهند.

بدین گونه، مسلمانان در بینش و پرورش کنگره عظیم و جهانی حج، بـرادری، اخـوت، عدل، مساوات، آزادگی، محبت، تشکل و وحدت، قدرت و توانمندی خود را تمرین مـیکننــد و به جهانیان ارائه میدهند.

حج، زیارت بیتالله الحرام از فروع دین است که هر مسلمانی حداقل یک مرتبه در طول حیات خود، در صورتی که الزامات آن فراهم باشد، باید انجام دهد. (براند، ۱۳۸۳: ۱۹) به همین دلیل است که در تفکرات اسلامی، حج یکی از عوامل اصلی و اساسی است که ایجاد قرابت در میان آحاد مسلمانان می کند. ایمان و اعتقاد به وحدت معبود و خدای واحد است که در نتیجه، همگان به گرد یک محور می گردند و یا از صمیم دل با باور و ایمان به سوی

یک مقصد حرکت می کنند که «اینما المُومنون اِخْوَة» ابی تردید مؤمنان با یک دیگر برادرند و «انا لله و انا الیه راجعون» («ما از خداییم و به سوی او باز می گردیم»؛ این عقیده، نزدیک ترین، محکم ترین و مقدس ترین پیوند را در میان مسلمانان ایجاد می کند و برادری، یک دلی و یک جهت بودن را تحکیم می بخشد. (دوست محمدی، ۱۳۷۰: ۸۳) بنابراین عقیده توحیدی پایه و اساس ایمان، پشتوانه و تضمین کننده اخوت و برادری است.

در مناسک حج، ضمن بیان توحید، عشق، پرستش و میل به جاودانگی، از تجلیات فطرت انسانی است که از جایگاه نخستین خویش به دور افتاده است. (شکوهی یکتا، ۱۳٦٤: ٦٦) حج یک اسطوره پرستش و غایت تجربهای است که روح انسان در نزدیک ترین مکان با ذات یگانه الوهی تجربه می کند.

در میان تجربه زیبایی مضامین نگارههایی که مناسک حج و یا خانه کعبه را به تصویر کشیدهاند، انگیزه مکاشفه هنری برای انسان است که زیبایی مطلق را به عنوان غایت، هنگامی که به تجربه در می آید با خداوند متحد می داند. (افلاطون، ۱۳۳۷: ج۱)

در این نگارهها هنرمند بر آن است که هالهای از عرفان را بر نقش جاری سازد، هالهای برآمده از تجربهای روحانی که فراتر از فرمهای هندسی و تزیینی قرار دارد و امکان ارایه معنا و عمق احساس را در روند تلفیق عناصر دینی و هنری جاری میسازد. (الیاده، ۱۳۷۲: ۳۶) بدون شک این نگارهها علاوه بر تبلور زیبایی آن، از انسجام و توازنی برخوردار است که مایه امتیاز آن نیز می باشد.

در این مقاله سعی شده علاوه بر اشارات نمادین به تجلی و حدت اسلامی در مناسک حج به بررسی تکنیکی نگارههایی که از نسخههای خطی سدههای هشتم تا یازدهم ایرانی و عثمانی انتخاب شده است، بپردازیم. در همین راستا ابتدا لازم است وضعیت نگارگری این ادوار تاریخی را با تأکید بر نسخههای مورد استناد، مورد بررسی قرار دهیم.

۱. سوره حجرات، آیه ۱۰.

۲. سوره بقره، آیه۱۱۵.

### نگارگری اسلامی سدههای هشتم تا یازدهم ایران

از اواخر سده هفتم هجری، فرایند دیگری از اقتباسها و ابداعات در نگارگری ایران آغاز شد. هنر نگارگری در سدههای هشتم تا دهم، مدارج کمال را پیمود و سرانجام در سده یازدهم از پویندگی بازماند. در خلال این چهار قرن (سده هشتم تا یازدهم)، مغولان در ایلخانان و جلایریان، اینجویان، مظفریان، تیموریان، ترکمانان، ازبکان و صفویان بر بخشهایی از ایران یا در سراسر ایران فرمان راندند. (پاکباز، ۱۳۸۳: ۵۹)

در دوره ایلخانی و در مکتب نگارگری مغول شاهد تأثیر پذیری نگارگری ایرانی از نگارههای چینی هستیم. از این دوران است که در جهت مصور ساختن وقایع تاریخی و دینی گامی برداشته شده زیرا همه نمونههای تصاویر دینی موجود، متعلق به قرن چهاردهم / هشتم و پس از آن میباشد.

در این دوران است که جامع التواریخ، به دست وزیر دولت تازه مسلمان مغولی، «خواجه رشید الدین» نگارش شد. در نسخهٔ خطی جامع التواریخ که در سال ۷۰۷/۱۳۰۹ مصور شد، داستانهای قرآنی از جمله داستان آدم(ع) و بیرون شدن او از به شت یا ماجرای حضرت یونس(ع)؛ در کنار تصاویر صحنههایی از تورات و همچنین تصاویری از انجیل، به تصویر کشیده شده است. (عکاشه، ۱۳۸۰: ۱۲۸) این مهم، مسأله وحدت را نه تنها در میان مسلمانان بلکه در بین تمام ادیان الهی بازگو مینماید. ا

پس از انحطاط مغولان، دو مکتب هنری شیراز و بغداد، کانونهای هنری جلایریان میباشد. بررسی مدارک موجود در نگارگری پیش از تیموریان چندین نسخه شاهنامه را به دست میدهد که در شیراز مصور شده است.

هر چند که نگارههای بر جای مانده از این دوران، زمینه ادبی دارند؛ ولیکن به جهت

۱. در نگاهی دیگر می توان همبستگی در آزادی ادیان را توسط دولت مغولی نیز دانست.

۲. شیراز یکی از مراکز مهم عمده تجمع هنرمندان پیش از اسلام بود، پس از حکومت عباسیان، در دوره تیمـوری، صـفوی و حتی پس از آن در دوره زندیه شیوهای را بنیان نهاد که مراحل مختلفی از تکامل و تحـول را در هنرهـای گونـاگون بـه ویـژه نگارگری پشت سر گذاشت. به گونهای که شاهد تأثیرگذاری آن بر مکاتب همگام با خود یا پس از خود نیز هستیم.

پیوستگی ادبیات پارسی با عرفان و عناصر مذهبی موجود در آن ما شاهد نگارگری دینی، از جمله صحنهای از عبادت خانه خدا را در شاهنامه وزیر «قوام الدین» (۷٤۲ه.) هستیم.

در زمان حکومت جلایریان، هنر بسیار مورد توجه قرار داشت و همین مهم زیربنای پیوند نزدیکی را بین شیوههای گوناگون مکاتب هنری شیراز و تبریز در آستانه سده نهم استوار گرداند. تا جایی که بسیاری از خصایص اسلوب تیموری که بعد در هرات رشد کرد، در نگارههای نسخ خطی شیراز، قابل پیگیری است. از همین روست که عدهای معتقدند مهد مکتب نگارگری تیموری شیراز بوده است، (شریف زاده، ۱۳۷۵: ۹۷) زیرا حکایت نقاشی تیموریان، نه توسط «شاهرخ» در هرات، بلکه توسط برادرزاده او، «اسکندر سلطان» در ولایت فارس شروع شد.

یکی از نسخههایی که دال بر این مدعاست «جنگ اسکندر سلطان» میباشد. این کتاب وضع نقاشی این دوره را تا حدی به خوبی جمعبندی میکند و نشان میدهد که چه عناصری قدرت کافی داشتند تا بر عصر متعاقب که از تمامی تجارب این دوره مستفید گشت اثر گذارند. اثر مزبور دارای تاریخ ۸۱۳ هجری است و برای اسکندر سلطان، در شیراز نوشته شده و صفحات مصور زیبایی دارد، (گری، ۱۳۵۶: ۱۰۰) با تصاویری به سبکهای مختلف و متنوع در ۵۰۰ برگ که مانند یک دایرة المعارف اطلاعاتی است و شامل خمسه نظامی، سه قسمت شاهنامه، همای و همایون، رساله نجوم و… میباشد. این نسخه از جمله دارای چندین نگارهٔ مذهبی میباشد و ظاهراً با چند قسم به ترسیم و تذهیب آنها پرداختهاند.

دوره تیموری یکی از برجسته ترین دوران نگارگری ایران به شمار می رود. از مرکز حکومت تیمور «سمر قند» تاکنون هیچ گونه کتابی به دست نیامده، ولی در زمان حکومت «شاهرخ»، پسر «تیمور»، فرهنگ و هنر مورد حمایت قرار گرفت و با آرامشی که ایجاد گشت هنرمندان، آموخته های پیشین را به کمال رسانده و شیوه ای به دور از عوامل بیگانه بنیان نهادند.

نگارگری دوره تیموریان، سیر تحولی را در نگارگری دینی ایجاد نمود؛ در این دوران

بیشتر به مذهب و اهمیت آن، پرداخته شده و علاوه بر نسخ تاریخی، داستانهای مذهبی مصور در نسخههای ادبی قابل دستیابی است که دلیل آن گرایش حکام و وزیران زاهد آن دوره می باشد. همچنین آموزش علوم دینی نیز در این نسخهها دیده می شود، از جمله نسخ صرفاً مذهبی که از این دوران به یادگار مانده، می توان به معراج نامه اشاره کرد. این نسخه متعلق به عصر شاهرخ است که در حال حاضر در کتابخانه ملی پاریس نگهداری می شود. معراج نامه کتابی کاملاً مصور درباره سفر حضرت محمد(ص) به به شت و دوزخ است. (شایسته فر، ۱۳۸۶: ۷۲)

در این دوره گرایش خارجی و همچنین تقلید از هنرهای چینی و مسیحی کمرنگ شده و شاهد رشد سبک اصیل ایرانی هستیم.

در دوره صفویه مراکز بسیاری به تولید کتاب اشتغال داشتند و در ایس میان هنرمندان بسیاری، برای به تصویر کشیدن آنها به استخدام درآمده بودند. در این دوران نسخ مذهبی از جمله مهم ترین متون مصور است. آنچه از نقاشی دینی دوره صفوی به دست میدهد، از جهاتی با مذهب شیعی ارتباط بیشتر دارند هر چند که پایههای این تلفیق را در نگارههای دوره تیموری باید جستجو کرد. در این دوران نسخههای روضة الصفا و سلسلة الذهب به تصویر کشیده شد که حاصل توجه بسیار حامیان هنر نگارگری به موضوعات مذهبی و همچنین نشانگر اعتقادات شیعی توسط هنرمندان نگارگر می باشد. (همان: ۱۳۷)

نسخه خطی سلسلة الذهب نوشته «مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی» یکی دیگر از نسخ خطی مربوط به نگارگری مذهبی دورهٔ صفوی است که زیارت «امام زین العابدین» از کعبه را شرح می دهد. این نسخه خطی ظاهراً مربوط به مکتب تبریز و دربار شاه طهماسب است که در ۱۵۵۰ \_ ۹۷۱/۱۵۶۹ \_ ۹۷۰ نسخه برداری شده است.

اما نسخه خطی روضةالصفا یا باغ پاکی و خلوص (نسخه تاریخی جهان) نوشته «میرخواند» (میرخواند» (۱۰۰٤/۱۹۹۸) که در موزه قاهره نگهداری می شود، کتاب دیگری است که باید مورد توجه قرارگیرد. این نسخه خطی احتمالاً در دوره شاه عباس، تصویر سازی شده است به این علت

که شمایل نسخه خطی روضةالصفا بدون کلاههای مشهور مربوط بـه دوره صفوی تـصویر شدهاند.

کتاب دیگر حبیب السیر «غیاث الدین خواندمیر» (متوفی به سال ۹٤۱ هـق) از مؤرخان آخر عهد تیموری و آغاز عهد صفوی است. کتاب او تا حوادث او اخر عمر شاه اسماعیل را شامل می شود. دو جلد اول این کتاب شرح حال پیامبران از آدم تا خاتم است و حدوداً ۲۰ مینیاتور از زندگی و شرح حال پیامبران مختلف در آن وجود دارد.

### نگارگری عثمانی سدههای چهاردهم/ هشتم تا هفدهم/ یازدهم

روابط نزدیک سیاسی، فرهنگی و مذهبی مابین کشورهای ایران و ترکان عثمانی در حد فاصل قرون هشتم تا دهم منجر به رشد و نمو نقاشی هایی با مفاهیم مذهبی یکسان در ایس کشورها شد. در حقیقت مطالعه تاریخ نقاشی مذهبی در ایران زمان صفوی با تاریخ نقاشی و با دوره عثمانی همراه می باشد و این از آنجایی است که آنها تشابهات و ویژگی های مشابه و مشترکی در گسترش نقاشی در این دوران داشتند. (شایسته فر، ۱۳۸٤: ۱۵۱و ۱۶۵)

مرزهای امپراطوری همسایه جهت هنرمندان و دانشمندان ایرانی باز بود و از آنجایی که عثمانی ها و ایرانی ها دارای یک زبان مشترک درباری بودند این مسأله سهولت بیشتری میافت.

در کشور عثمانی نه تنها در زمان «شاه سلیمان»، بلکه در زمان حکومت اکثر پادشاهان عثمانی، کارگاههای هنری در کنار تهیه کتابهای تاریخ، حقوق و الهیات به تهیه قرآنها، کتابهای دعا و کتابهای عارفانه نیز مشغول بودهاند. این قبیل کتابها به مساجد باشکوه و مراکز علمی در استانبول و سایر شهرهای بزرگ امپراطوری عثمانی اهدا می شدند.

از جمله نسخههایی که هنرمندان ایرانی در دربار ترکان عثمانی مصور میساختند، نسخه سیرالنبی است. مجموعه شش جلدی این کتاب به همراه ۸۱۶ تصویر در سال ۹۷٤/۱۵۹۵ از روی نسخه سیرالنبی که حدود دو قرن قبل از نسخه مصور به رشته تحریر درآمده بود، به

تصویر کشیده شد. نقاشی های این کتاب به خوبی نمایانگر اقتباس و تقلید از کارهای مشابه ایرانی است. (شایسته فر، ۱۳۸۱: ۱٤۵) در یکی از این نسخه ها زندگی پیامبر(ص)، قبل از تولد به تصویر کشیده است. نسخ شش جلدی سیرالنبی در حال حاضر در موزه های جهان به صورت پراکنده نگهداری می شود؛ جلد اول، دوم و ششم آن در کتابخانه کاخ توپقاپی در استانبول، جلد سوم در مجموعه چارلز اسپنسر در کتابخانه عمومی نیویورک و جلد چهارم در کتابخانه چستربیتی در دوبلین نگهداری می شود و جلد پنجم گم شده است.

علیرغم اینکه نقاشی های این نسخه تقلیدی از نوع ایرانی است، اما سبک جدیدی ترکی در نقاشی های این کتاب گسترش یافت. استفاده از رنگهای غالب، جزئیات کم و کاربرد قلم موی پهن از جمله تفاوتهای سبک ایرانی و ترکی در این نسخه خطی می باشد. (Okasha,1981: 60) در حوزه نگاره های دینی با موضوع کعبه چند نقاشی تک برگی نیز از نگاره های عثمانی برجای مانده است.

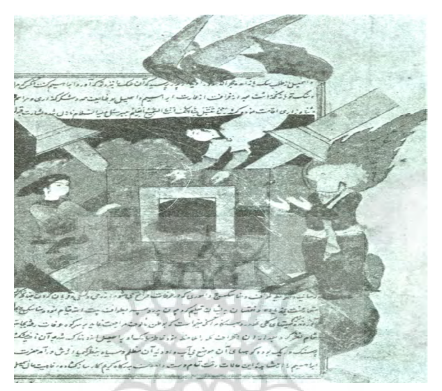
### شرح نمونههایی از نگارههای مناسک حج و ترسیم کعبه

خانه کعبه تا سال سی و پنجم از ولادت پیامبر یعنی پنج سال پیش از بعثت، بـر ساختار سابق خود باقی بود. در آن سال قریشیان بر آن شدند که آن را از نو بسازند و بـرای پوشـش آن تیرهای چوبی که از کشتی شکسته به دست آورده بودند، فـراهم آوردنـد. در آن هنگام مار هولناکی در چاه کعبه لانه کرده بود که مردم از او ترسان بودند. تا ایـن کـه روزی مـار از چاه بیرون آمده و خود را بر دیوار کعبه آویخت، آنگاه خداوند مرغی فرسـتاد کـه او را گرفـت و ربود و مردم از شر او آسوده شدند و این حادثه را نشانه آن دانستند که خداوند به تجدیـد ساختمان کعبه فرمان داده است، پس شروع به کار کردند و سوگند یاد کردند که در بنای آن از هیچ مال حرامی استفاده نکنند. هنگامی کـه دیـوار خانـه را تـا جایگـاه حجرالاسـود بـالا آوردند بر سر این که چه کسی آن را بردارد و در جایگاهش گذارد میان آنان اخـتلاف افتـاد و سالخورده ترین آنها پیشنهاد کرد که داوری را به نخستین کسی که سوی آنـان آیـد واگـذار

کنند و این نخستین وارد «محمد علیه الصلاة و السلام» بود. چون از او چاره جویی خواستند، پارچهای طلب کرد و حجرالاسود را در میان آن گذارد و گفت که از هر قبیله یک تن گوشهای از آن پارچه را گرفتند و سنگ را تا برابر جایگاهش بالا بردند و چون به آنجا رسید خودش حجرالاسود را برگرفت و آن را در جایگاهش نهاد. در تصویری متعلق به نسخه جامع التواریخ، پیامبر به صورت جوانی لاغر اندام ترسیم شده که در کنار دیوار کعبه ایستاده و در حال برداشتن سنگ از میان پارچهای است که چهار تن از سران قریش چهار گوشه آن را در دست گرفتهاند. (شایسته فر،۱۳۸۵)



از این تصویر چنین برمی آید که خانه کعبه و سنگ حجرالاسود قبل از بعثت پیامبر (ص) نیز از تقدس بسیاری برخوردار بودهاند، در نمونه دیگری از نگارگری ایرانی، به نحوه نوول آن بر «حضرت ابراهیم»(ع) اشاره شده است.



در این تصویر که متعلق به نسخه حبیبالسیر غیاث الدین خواند می باشد، ساختمان کعبه را هنگام بنا شدن توسط ابراهیم(ع) نشان می دهد. در آن زمان خداوند به ابراهیم(ع) وحی فرستاد تا خانه ای از برای او در زمین بسازد و پاره ای ابر را بر سر ابراهیم سایه افکن کرد تا او به راهنمایی جبرئیل به زمین جایگاه کعبه رسید و خانه را در زمینی که مساحت آن برابر سایه آن پاره ابر بود ساخت.

ابراهیم با کمک «اسماعیل»، خانه را از سنگهایی که از پنج کوه برگرفته بود ساخت و برای پایه آن سنگهایی از کوه حرا برگزید و در میان دیوار جایی برای حجرالاسود خالی گذارد. ابراهیم در این تصویر بر پا ایستاده، دستهایش را به حال دعا و تضرع به سوی آسمان بلند کرده، نقابی چهرهاش را پوشانده و شعلهای نورانی از شانههایش برافراشته است. چنانکه گویی از اینکه وی در ساختن خانه یاری داده است خدا را سپاس می گوید و

از او میخواهد که به پسرش اسماعیل در اینجا زندگانی هموار و آرامی عنایت فرماید. در سمت چپ تصویر، اسماعیل ایستاده و دستش را به سوی خانه دراز کرده که شاید اشاره به کمکی باشد که در ساختن کعبه به پدرش رسانده است. نقاش بر چهره اسماعیل، با آنکه او هم پیامبر است، نقاب نگذارده و بر سر او کلاهی ترسیم کرده که این کلاه و همچنین جامههایی که بر تن ابراهیم و اسماعیل است، هیچ یک به پوشش بادیه نشینان نمی ماند و پدر و پسر هر دو کمربند بر کمر بستهاند.

در بالای تصویر فرشته ای دیده می شود که از آسمان فرود می آید و دست هایش را دراز کرده و نزدیک است حجرالاسود را لمس کند. این اشاره به آن است که آن فرشته، حجرالاسود را نزد ابراهیم و اسماعیل آورده و این فرشته همان «جبرئیل» است، نکته قابل توجه، ستون های چهارگانه ای است که ساختمان بر روی آن بنا شده و نقاش آنها را به صورتی ابتدایی ترسیم کرده که با معماری زمان تصویر سازگار است. (عکاشه، ۱۳۸۰: ۱۳۷۷)

از جمله تصاویری که مراسم محرم شدن حاجیان را به خوبی نشان داده، تصویری است. مربوط به «شاهنامه قوامالدین» که به زیارت رفتن اسکندر را به تصویر کشیده است.



کعبه در میانه تصویر، به رنگ سیاه و خاکستری نشان داده شده، اسکندر در پای کعبه تاج از سر گرفته، دستار آویخته و دست بر حلقه و خانه خدا زده است. پشت سر او، در سمت راست، شخصی تاج او را در دست دارد و تعدادی از حامیان در حالی که احرام بستهاند در اطراف دیده می شوند. همچنین نگاره مشتمل بر دیوارهها و منارههای مسجدالحرام است و بالاتر از دیوارهها، صخرهای خاکستری قرار دارد. در آسمان آبی تیره، ستارههای طلایی پراکندهاند و ماه طلایی به شیوه خورشید چشم، ابرو و مو دارد. در پایین نیز گروهی دیگر از همراهان با بار شتر، اسب و فیل در خارج از صحنه با گذاشتن جدول ابیات مشخصاند در حالی که در سمت راست دو تن در شیپور میدمند. (شریف زاده، ۱۳۷۰)

نزدیک به یک قرن پس از کشیدن نگاره فوق، به سال ۸۱۲/۱٤۱۰ در نسخه خطی «جنگ اسکندر سلطان» نگاره دیگری از همین مضمون \_ رفتن اسکندر به مکه \_ به تصویر کشیده شده است. در این نگاره برپایی مناسک حج بسیار باشکوه تر به تصویر کشیده شده و صحنه طواف به دور کعبه به خوبی بازنمایی شده است. همچنین برخلاف تصویر فوق اسکندر نیز لباس احرام به تن دارد و چونان دیگر مردم عادی به برپایی مناسک حج پرداخته است.



آنچه این نگاره دو صفحهای به دست می دهد، این است که از اواخر دوره ایلخانی به بعد به تدریج با شکوه تر جلوه دادن مناسک حج که قطعاً از اهمیت حج در دوره تیموری نشأت گرفته، از جمله اهداف هنرمندان نگارگر بوده است. در این تصویر، پردهٔ مختص کعبه که صورت تزئینی دارد و کسوه نامیده می شود به زیبایی هرچه تمام تر نشان داده شده است. (براند، ۱۳۸۳: ۹۹)

این نگاره دو صفحهای از نسخهای است که در شیراز مصور گشته و در حال حاضر در موزه بریتانیا نگهداری می شود. در صفحه سمت چپ، بنای کعبه با رنگی متفاوت از دیگر نگارهها و به رنگ سبز با ساختمانی بسیار ساده که قسمتهای زیرین آن بنای آجری را نشان می دهد، به تصویر کشیده شده است. افراد در حال احرام اعم از سیاه پوست و سفید پوست همه در حال طواف هستند. اسکندر نیز در نزدیک خانه کعبه دست در حلقه در دارد و مشغول عبادت است. عبارت «لاالهالاالله» در لوح بالای در کعبه مشاهده می شود. مسجدالحرام نیز در پشت کعبه دیده می شود. از جمله قسمتهای برجسته این صفحه تصویری است که از آسمان و ابرها با رنگی متفاوت کشیده شده است. در میان ابرها و همچنین در پشت خانه خدا، ملائکه نیز در حال عبادت خانه خدا هستند. در صفحه سمت راست نیز ادامه شهر مکه و همچنین اتراق گاهها قابل مشاهده است. در این نگاره و حدت میان مسلمانان به بهترین و جهی قابل مشاهده است.

نگاره دیگری که طواف خانه کعبه را ضمن بازنمایی مسأله و حدت میان مسلمین به زیبایی به تصویر کشیده، نگارهای از خمسه نظامی است که در سال ۸۹۳/۱٤۹۰ مصور شده و منسوب به بهزاد است.



در این نگاره آنچنان که مشخص است، مجنون برای فراموش کردن عشق لیلی به حج مشرف شده است. در این تصویر مجنون با لباس احرام مقابل در کعبه ایستاده است و دیگر محرمین نیز به طواف خانه خدا مشغول هستند. همچنین توحید در این نگاره نیز ضمن وحدت میان مسلمین که با رنگهای چهره آنها بارز می باشد، مورد تأکید قرار گرفته است. در این نگاره، خانه کعبه از شکوه بسیاری برخوردار است. ضمن این که عبارت «سُبحان دی المُلکُ وَ المَلکُوت سُبْحان المَلک الحَی ّالَّذی لَایمُوت» بر بالای پارچه کعبه نگاشته شده است و همچنین در تکریم نماز، حدیث نبوی «عَجِلُوا بِالصَّلوة قَبلَ المُوت» با خط ثلث و حدیث «الصَّلوة عَمُود الدین» در زیر آن به خط کوفی بر جلال هر چه بیشتر خانه کعبه و

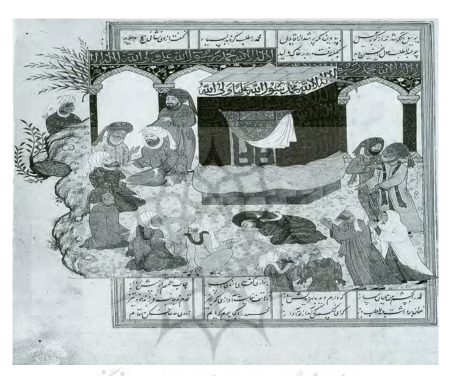
مهم جلوه دادن به جای آوردن واجبات دینی که قطعاً از تفکرات مذهبی زمان بـه تـصویر

در این تصویر نیز مسجدالحرام به زیبایی به تصویر کشیده شده است.

کشیدن نگاره نشأت گرفته است، اشاره دارد.

مناسک حج در نگارگری اسلامی و نقش آن در ... 💠 ۷۹

نمونه دیگری که به تکریم خانه کعبه قبل از بعثت پیامبر اشاره دارد، نگارهای است از نسخه آثار «آل مظفر» از «نظام الدین استر آبادی» که در سال ۹۷٥/۱٥٦۷ به تصویر کشیده شده است.



در این نگاره «عبدالمطلب» در حال شکرگزاری خانه خداست. وی با سپاس اینکه خداوند، پسرش «عبدالله» را در برابر ۱۰۰ شتر از قربانی شدن نجات بخشید، در درگاه خداوند زاری و تضرع می کند که اگر این لطف الهی نبود ناگزیر عزیز ترین پسرش را سر می برید. (سید نقوی،۱۳۱۲: ۲۰) رحمت الهی که به عبدالله زندگی بخشید تا پیامبر خدا از صلب او پا به جهان نهد، سخن دیگری است که نگارگر با تأثیرپذیری از داستان، به ترسیم این صحنه پرداخته تا بیانگر سپاسگزاری از پروردگار و آمرزش بی دریخ وی باشد.

در این تصویر خانه کعبه بسیار شکیل تصویر شده و از نکات بارز دیگر، فیضای شیعی

دوره صفوی حاکم بر نگاره است؛ شهادتین شیعی با خط نسخ بر بالای خانه کعبه نگارش شده است.

پس از مبعث حضرت رسول(ص)، پاک کردن کعبه، مهم ترین عبادتگاه مسلمین از بتها، مهم ترین مسئولیتی است که پیامبر(ص) آن را با کمک علی(ع) به انجام میرساند.



تصویر بالا، که از نسخه روضة الصفا انتخاب شده است، علی (ع) را ایستاده بر شانه پیامبر(ص) به قصد ویران کردن بتهای کعبه نشان میدهد. این مسأله در زمان بازگشت رسمی حضرت محمد(ص) به مکه، در سال هشتم هجرت اتفاق افتاد. پیامبر(ص) دستور شکستن بتها را داد. بت هبل، بزرگترین بت در مکه، مجسمه سنگی عظیمی بود که در بالای کعبه قرار داشت. این بت به شکل انسان بود و از سنگ سرخ بسیار گرانبهایی ساخته شده بود. (جوزی، ۱۲۸۵: ۲۷) در راستای دستور پیامبر(ص)، علی(ع) در هاله و حجابی یکسان قرار گرفته که این مسأله نوع اعتقادات آن دوره را بازتاب میکند.

شکستن بتهای کعبه که مغلوب شدن کافران را به دنبال داشت، یکی از وقایع مشخص تاریخ اسلام در مکه است. طبیعتاً هر کسی که در این واقعه شرکت کرده و کسی که بتها مناسک حج در نگارگری اسلامی و نقش آن در ... \* ۱۸

را نابود و یگانگی خداوند را تثبیت کرد، به طور طبیعی موقعیت و جایگاه مهمی خواهد داشت که این شخص علی(ع) بود. (شایستهفر، ۱۳۸۶: ۱۵۳)

یکی دیگر از نگارههایی که علاوه بر تبیین حقانیت خاندان پیامبر(ص) به گرامی داشتن و مهم شمردن مناسک حج اشاره دارد، نگارهای است از نسخهٔ خطی «سلسلة الـذهب» کـه زیارت امام زین العابدین(ع) از کعبه را شرح میدهد.



به گفته جامی، نویسنده اثر، که شاعر دوره تیموری است، «عبدالولید هشام» (۷٤۳ ـ ۷۲۳ ـ ۱۲۳۷۲٤ ـ ۱۰۳ ) پسر «عبدالملک» خلیفه دوران اموی، هنگام زیارت کعبه متوجه شد که به علت انبوه جمعیت، نمی تواند به خانه خدا نزدیک شود و آن را زیارت کند، اما جمعیت برای خشمگین ساختن او، هنگام ورود امام زین العابدین(ع) کنار رفته و اجازه دادند که حضرت به خانه خدا نزدیک شود و آن را ببوسد.

### ۸۲ \* نامه پژوهش فرهنگی

در این نگاره ها کعبه بسیار با شکوه به تصویر کشیده شده است. همچنین بیتی که در مورد طواف خانه کعبه و متولد شدن امام علی(ع) در آنجا نگاشته شده است به اهمیت خانه کعبه و به تقدس وجودی حضرت علی(ع) اشاره دارد. این نگاره، بسیار زنده به تصویر کشیده شده است، در گوشه سمت چپ تصویر افرادی مشاهده می شوند که در حال سؤال از یکدیگر هستند و این مسأله در ابیاتی که توسط «فرزدق» شاعر مشهور سروده شده، به خوبی بیان شده است.

در تصاویر نسخه خطی سیرالنبی، مربوط به دوران عثمانی، علاوه بر زندگی پیامبر اسلام (ص) سیر تحول در ساختار خانه کعبه قبل از اسلام و پس از بعثت رسول خدا قابل پیگیری است.



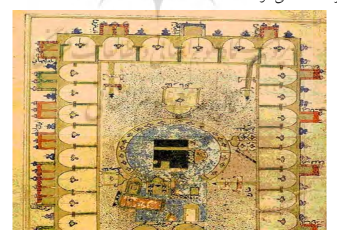
در تصویر بالا، که از نسخه سیرالنبی انتخاب شده است، خانه کعبه با ساختار واقعی آن نشان داده شده، بر دیوار روبروی آن نقش مستطیل طلایی رنگی دیده می شود که نماد در کعبه و یا جایگاه حجرالاسود است. خانه کعبه با پوششی که در رنگ نقش های موجدار

مناسک حج در نگارگری اسلامی و نقش آن در ... \* ۸۳

متمایل به سیاه دارد، پوشانده شده و بر بالای آن یک نوار طلایی کشیده شده است. در جلوی کعبه تصویر پیامبر(ص) با ردای سبز رنگ دیده می شود که به حالت دعا دستها را بر سینه نهاده است. بر فراز سر او همان شعله نورانی ویژه پیامبران گسترده شده و چهره آن حضرت سفید و خالی از اعضای صورت ترسیم شده است. در سوی چپ تصویر، شکل مستطیل مانندی دیده می شود که شاید نمادی از یک تخته سنگ باشد و در میان آن استوانه کوتاهی جای دارد که نمی دانیم مراد نقاشی از آن، چه بوده و شاید اشارهای به چاه زمزم باشد. (عکاشه، ۱۳۸۰: ۱۵۷)

این تصویر با همه سادگی که دارد، نمایانگر جلالت و هیبتی است که در پوشش کعبه و جلوس خاشعانه پیامبر و صفای زمزم پدید آمده و یادآور خاطرات گذشته و پیدایش چاه زمزم و بدل شدن آن سرزمین خشک و خالی به جایگاهی مسکون است که زائران از هر گوشه و کنار به سوی آن می شتابند. رنگهایی که نقاش برای کعبه و جامه پیامبر(ص) برگزیده چنان هماهنگی دارد که چشمها را به خود خیره می سازد.

همچنین وجود نگارههای تکبرگی از نگارگری عثمانی در این دوره که به عنوان راهنمایی برای حجاج میباشد، در تکریم مناسک حج قابل شناسایی است. یکی از این نگارهها در تصویر زیر، مشاهده می شود.



#### ۸۴ \* نامه پژوهش فرهنگی

این نگاره، خانه کعبه را در تاریخ ۹۹۰/۱۵۸۲ نشان می دهد. تمام قسمتهای خانه خدا و اتصالات آن با ذکر نام، مصور شده است. در این نگاره مقامهای مالکی، شافعی، حنبلی و مقام ابراهیم، چاه زمزم، منبر و منارهها در اطراف خانه کعبه مشاهده می شود.

در حاشیه خانه کعبه نیز از سمت راست پایین به سمت چپ: باب دریبه، باب السلام، باب النبی، باب علی، باب عباس، باب بازان، باب بغله، باب جیاد، باب الرحمه، باب شرفا، باب ام هالی، باب وداع، باب ابراهیم، باب عمره، باب سده، باب سطببه، باب الندوه، باب الزماده و چهار باب دیگر که نوشته های عنوان آن از بین رفته است، قابل مشاهده می باشد. (Blair, 1991: 46)

نحوه ترکیب رنگ این نگاره در جلوه گری فضای معماری کعبه بسیار بارز است که با تلفیق رنگهای گرم و سرد انجام شده است.

تمامی نگارههای فوق، بازنمایی از همبستگی و وحدت را که پیام دین اسلام را به همراه دارد، به نحو شایسته ای توسط هنرمندان نگارگر اسلامی به تصویر کشیده اند که پیامد آنها، ارتباط مستقیم هنر، دین و فرهنگ را انعکاس می بخشد.

#### نتيجه گيري

حج در یک نگرش کلی، سیر وجودی انسان به سوی خداست، حج یک آفرینش دوباره از طرف مخلوق است و در نهایت اینکه حج در میان اعمال و احکام مذهبی بسیار ممتاز است؛ زیرا در مناسک حج مسأله هدایت مسلمان ها، امامت امت، اتصال تاریخی، اجتماعی و بشری و همچنین اشتراک تاریخی و فرهنگی برگرفته از روح اسلام، اتحاد سیاسی و وحدت طبقاتی، مسئولیت و تقوا به خوبی بیان می شود.

در نگارههای دوره ایلخانی تا صفویه و همچنین در میان نگارههای عثمانی، نگارههایی که از که از کعبه تصویر شده، زبان بیانی از نحوه برگزاری مناسک حج است. همچنان که از بررسی نمودهها برمی آید، تفکر وحدت اسلامی که از مهم ترین دستاوردهای حج می باشد،

مناسک حج در نگارگری اسلامی و نقش آن در ... \* ۸۵

در اکثر نگارها به وضوح قابل مشاهده است که از نشانههای آن می توان به چند رنگ بودن پوست بدن طوافکنندگان، یگانگی لباس احرام در میان آنها و حتی حالت عبادت و شکرگزاری آنها اشاره کرد.

موارد بیان شده این مهم را میرساند که مسأله وحدت اسلامی از دیرباز در تفکرات مذهبی و اعتقادی مردمان جایگاه خویش را داشته و حتی در هنر آنها نیز جلوه هایی از آن آشکار است.

همچنین در نسخههایی که به زندگی ائمه پرداخته شده است، حضرت ابراهیم به عنوان بانی کعبه و محمد(ص) به عنوان پیام آور توحید و یگانگی و خاندان پاک نبوت نیز پاسداران و پایداران آن معرفی شدهاند.

ژپوښشگاه علوم اننانی ومطالعات فرښځی پرټال جامع علوم اننافی



## منابع و ماخذ

- افلاطون، (۱۳۳۷)، «مجموعه آثار»؛ ترجمه محسن حسن لطفی، ج ۱، تهران، انتشارات گلشن.
  - الياده، ميرچا، (١٣٧٢)، «تاريخ اديان»؛ ترجمه جلال ستاري، تهران، انتشارات سروش.
- براند، باربارا، (۱۳۸۳)، «هنر اسلامی»؛ ترجمه مهنار شایسته فر، تهران، انتشارات مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
- پاکباز، رویین، (۱۳۸۳)، *«نقاشی ایران از دیرباز تا امروز»*؛ تهران، انتشارات زرین و سیمین.
- دوست محمدی، هادی، (۱۳۷۰)، «حج با شکوه ترین تجلی وحدت»؛ تهران، انتشارات سازمان تبلیغات.
  - سبط ابن جوزي، (١٢٨٥)، «تذكرة الخواص»؛ تهران، بي تا.
  - سید نقوی، میرخلیل، (۱۳۹۲)، *«تحلیلی از تاریخ دوران پیامبر(ص)»*؛ انتشارات هدی.
- شایسته فر، مهناز، (۱۳۸٤)، (رجایگاه و نمود مذهب در نگارگری ایرانی (ایلخانی و تیموری)»؛ مؤسسه مطالعات هنر اسلامی، شماره پنجم، پاییز و زمستان ۱۳۸٤.

- شايسته فر، مهناز، (۱۳۸٤)، «هنر شبيعي»؛ تهران، مؤسسه مطالعات هنر اسلامي.
- شایسته فر، مهناز، (۱۳۸۱)، «مقاله معنویت دینی در نقاشی های دوران صفوی و عثمانی»؛ مجله پژوهشی دانشگاه اصفهان، جلد سیزدهم، شماره ۱.
- شریف زاده، سید عبدالمجید، (۱۳۷۵)، «تاریخ نگارگری در ایران»؛ تهران، انتشارات حوزه هنری.
- شریفزاده، سیدعبدالمجید، (۱۳۷۰)، «نامورنامه»؛ تهران، نشر معاونت پژوهشی با همکاری اداره کل موزههای تهران.
- شکوهی یکتا، محسن، (۱۳۹٤)، «مبانی تعلیم و تربیت اسلامی»؛ تهران، انتشارات چاپ و نشر ایران.
- عکاشه، ثروت، (۱۳۸۰)، *«نگارگری اسلامی»*؛ ترجمه غلامرضا تهامی، انتـشارات حـوزه هنری.
- کنبای، شیلا، (۱۳۸۱)، *«نگارگری ایرانی»*؛ ترجمه مهناز شایسته فر، تهران، انتشارات مؤسسه مطالعات هنر اسلامی.
- گری، بازل، (۱۳۵٤)، *«نگاهی به نگارگری در ایران»*؛ ترجمه فیروز شیروانلو، تهران، انتشارات توس.
  - Babur, "Baburnamah", M.W Thachston, 1989, a Century or Princes, Sources Massachussetts Instue of Technology.
  - Blair, Sheilar, 1991, Images of Paradise in Islamic Art, Hood Museum of Art, Dartmouth.
  - Robert Hillenbrand, 2000, Persian Painting, From the Mongols to the Qajar, I.B. Tauris& Co Ltd.
  - Gray, Basil, 1995, **Persian Painting**, Art Albert Skira S.A, Switzerland.
  - Bahari, Ebadollah, 1996; Behzad, Master of Persina Painting; Lonon, IB Touris.
  - http://www.ee.bilkent.edu.tr/~history/ottoman33.html.
  - Okasha S., 1981, The Muslim Painter and the Divine, London, Park Land.