# چرایی وضع قانون اساسی از منظر بنیانگذار جمهوری اسلامی ایران

تاریخ تأیید: ۹۰/۱۰/۳۰

تاریخ دریافت: ۹۰/۹/۲۷

— دکتر اکبر غفوری <sup>\*</sup> علی خادمی مجومرد <sup>\*\*</sup>

حميد زارع مهذبيه\*\*\*

قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران - که مبیّن خصوصیات کمّی و کیفی کلّیه نهادها و مناسبات همه جانبه جامعه ایران است - ثمره اصلی مبارزات طولانی ملت ایران به زعامت ولی فقیه زمان، امام راحل; علیه تمامی مظاهر ضد اسلامی بوده و چارچوب عملی و اجرایی طرح حکومت اسلامی بر پایه ولایت فقیه را که توسط امام خمینی; در سالهای قبل از انقلاب مطرح گردیده بود، ارائه می دهد. این قانون همچنین نمونه ای عالی برای محرومین و مستضعفینی است که چشم امید به استقرار نظام و حکومتی متکی بر مواضع ضد طبقاتی و سلطه گری فردی یا گروهی داشته و دارند و تبلوری از آرمان و آمالهای ملتهای تحت سلطه در طول تاریخ می باشد.

در این مقاله تلاش بر این است تا ابعادی از چرایی اهتمام امام; به تأسیس قانون

<sup>\*</sup> استادیار گروه علوم سیاسی دانشگاه یزد.

<sup>\*\*</sup> محقق و پژوهشگر حقوق.

<sup>\*\*\*</sup> كارشناس ارشد حقوق عمومي.

اساسی، به بحث گذاشته شود. همچنین نتایجی که در راستای این تصمیم دنبال کردهاند.

ارزش این تحلیل بر آن است که گروهها و جریانهای سیاسی حاضر در جامعه می توانند

نسبت به اهداف مذکور، اطلاع حاصل نموده و اهمیت اصل صیانت از قانون اساسی و

التزام به آن را به عنوان منشور ملی و هدایت گر رفتارها و نظریههای سیاسی، دریابند. بر

این اساس، هر اقدام و یا اندیشهای که در نهایت به مرجعیت این نهاد قانونی خدشهای

وارد نماید، در منطق امام; محکوم می باشد. برای این منظور، نویسنده در دو سطح به

تحلیل فلسفه وجودی قانون اساسی در سیره امام; تحت عنوان: چرایی تدوین قانون

اساسی بر اساس تئوری انتخاب عقلانی و چرایی تدوین آن بر اساس ضرورتهای دینی \_

سیاسی پرداخته است.

واژههای کلیدی: امام خمینی;، قانون اساسی، مخالفت سیاسی، انتخاب عقلانی، تعارض سیاسی، عدالت، جمهوری اسلامی.

#### مقدمه

در مقاله حاضر ابتدا فرآیند تدوین و تصویب قانون اساسی بحث می شود و سپس موضوع اصلی "چرایی وضع قانون اساسی از منظر بنیانگذار جمهوری اسلامی ایران" مورد تجزیه و تحلیل قرار می گیرد.

در اواخر سال ۱۳۵۷ قبل از پیروزی انقلاب و به هنگام اقامت امام خمینی; در پاریس، اولیه اولین بارقههای تدوین قانون اساسی به ذهن امام; و یارانش متبادر شد. پیشنویس اولیه در همانجا تهیه شد و پس از آن در ایران توسط جمعیتها و افراد مختلف مورد نقد و بررسی قرار گرفت. امام; در ۱۵ بهمن ۵۷ در حکم نخست وزیری مرحوم بازرگان و دولت جدید، تشکیل مجلس مؤسسان منتخب مردم برای تصویب قانون اساسی جدید را هم عنوان کردند. پس از آغاز به کار دولت موقت با تصویب هیأت دولت شورای عالی، طرحهای انقلاب در تاریخ هشتم فروردین ۵۸ تأسیس و در اساسنامه مصوب این شورا یکی از وظایف آن، تهیه طرح قانون اساسی بر مبنای ضوابط اسلامی و اصول آزادی دانسته شد.

پس از مدتی، تصمیم به تشکیل مجلس خبرگان قانون اساسی گرفته شد. در آن زمان به جز چند گروه رادیکال، گروهها و احزاب اصلی منتقد؛ یعنی حزب توده، نهضت آزادی و

ائتلاف گروههای پنج گانه (منافقین)، خلق جاما و ... با ارائه لیست در انتخابات شرکت کردند تا جایگاه خود نزد افکار عمومی را بسنجند. این انتخابات در ۱۲ مرداد ۵۸ برگزار شد و طی آن، کاندیداهای حزب جمهوری اسلامی حائز اکثریت آراء شدند. برای مثال در تهران هر ده کاندیدای حزب جمهوری اسلامی به مجلس راه یافتند.

پس از آن، مجلس خبرگان در روز ۲۸ مرداد ۵۸ با حضور ۷۲ نماینده از سراسر ایران (از جمله ۴۲ مجتهد) و با قرائت پیام امام; کار خود را آغاز کردند. به هر حال، قانون اساسی جمهوری اسلامی توسط مجلس بررسی نهایی و پس از سه ماه بحث و بررسی و تشکیل ۶۷ جلسه رسمی علنی، در ۱۷۵ اصل تنظیم شد و در ۱۲ آذر ۱۳۵۸ به تصویب مردم رسید. این قانون، نخستین تجربه تلفیق حقوق اساسی جدید با قوانین فقه شیعی در قالب یک حکومت اسلامی بود. توجه به آزادی های مردم، روح استبدادستیزی و تمرکز گریزی و استقلال، از ویژگی های بارز این قانون بود.

پس از پذیرش قطعنامه ۵۹۸ و عادی شدن نسبی شرایط و آغاز دوران بازسازی، با تکیه بر بعضی ضعفها و نواقص که در طی ده سال به دست آمده بود و از آنجا که در قانون اساسی، نحوه تجدید نظر مشخص نشده بود، نمایندگان مجلس شورای اسالامی و اعضای شورای عالی قضایی از حضرت امام خمینی;، رهبر انقلاب و بنیانگذار جمهوری اسلامی، تقاضای بازنگری در قانون اساسی کردند.

امام در تاریخ ۱۳۶۸/۲/۲۴ طی نامه ای به رئیس جمهور وقت، هیأتی متشکل از بیست نفر از رجال مذهبی و سیاسی و پنج نفر به انتخاب نمایندگان مجلس شورای اسلامی را مأمور بازنگری و اصلاح قانون اساسی در چند محور از جمله: شرایط رهبری، عدم تمرکز در مدیریت قوای مجریه و قضائیه و صدا و سیما، چگونگی بازنگری قانون اساسی در آینده، مجمع تشخیص مصلحت برای حل معضلات نظام، تعداد نمایندگان و تغییر نام مجلس شورا نمودند.

در اثنای کار این شورا، امام خمینی;، معمار بزرگ جمهـوری اسـلامی، نـدای حـق را لبیک گفت و جهان اسلام را در سوگ خود نشانید. شورای بازنگری از تاریخ ۷ اردیبهشت تا ۲۰ تیرماه ۱۳۶۸ با تشکیل چهار کمیسیون و طی ۴۱ جلسه علنی، ضمن اصلاحاتی در اصول و سرفصلها و مقدمه قانون اساسی، چهل و هشت اصل مدون را به تصویب نهایی رسانید.

حال با علم به اینکه قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران، فرایند تـدوین، تصـویب و

**YY** 

اصلاح را چگونه یشت سر گذاشته است، باید گفت که این قانون، انتظام بخش کلیه امور و شئون هر کشور و تعیین کننده روابط متعادل زمامداران و فرمانبرداران یک جامعه سیاسی است. التزام عملی بر اجرای این قانون مهم، ابـواب و منافـذ اسـتبداد را مسـدود، أزادی و حرمت افراد را تضمین و موجبات تلاش برای نیل به عدالت سیاسی و اجتماعی را فراهم مي کند.

این واقعیت که بسیاری از جریانهای انقلابی در تاریخ تحول سیاسی، به دلیل ابتناء بر تعارضهای ماهوی با نظامهای سیاسی حاکم، گرایش شدیدی به «تخریب ساختارهای قانونی» و تأکید بر نقش پیشگامانه انقلابیون، متناسب با مقتضیات زمانی و مکانی داشتهاند، برخی از تحلیل گران را بر آن داشته تا انقالابهای سیاسی را پدیدههایی چال چارچوبشکن که به دنبال تمرکزگرایی و رهایی قدرت انقلابیون از ساختارهای قانونی هستند، ارزیابی نمایند. ٔ

از این منظر، تجربه بزرگی چون «انقلاب اسلامی» را باید الگویی منحصر به فرد در حوزه کشورهای جهان سومی قلمداد کرد که برخلاف توقع عمومی، نه تنها بر نفی «قانون محوری» تأکید ندارد، بلکه تأسیس چارچوبهای قانونی جدید و ملتزم نمودن کلیه عناصر قدرت را بدانها، در دستور کار اولیه خود دارد. درک این پدیده مهم اگر چه از طرق گوناگون میسر است، اما استفاده از رهیافتهای روان شناسانه – با تأکید بر مطالعه رهبران – از کاربرد بالایی برخوردار است.

در نوشتار حاضر، نگارنده این پرسش اساسی را مطرح نموده است که: وضعیت گروههای سیاسی - اجتماعی مختلف در سالهای آغازین پیروزی انقالاب اسالامی در موضوع «قانون مندسازی رفتارها» چگونه بوده است؟، در این میان، موضع گیری حضرت امام خمینی; - به عنوان رهبر انقلاب و معمار جمهوری اسلامی - چه نقش و تأثیری داشته است؟ و نتایجی که حضرت امام; از وضع قانون اساسی به دنبال آنها بود چه بودند؟ مقاله حاضر حكايت از آن دارد كه تعريف سازماني قانوني بـراي قـدرت سياسـي، بیش از هر عامل دیگری از ناحیه «رهبری» مورد حمایت قرار گرفته و در نتیجه، شاهد نهادینه شدن آن در اولین روزهای تأسیس جمهوری اسلامی ایران هستیم.

به عبارت دیگر، انقلاب اسلامی نه تنها ماهیتی «قانون گریزانه» پیدا نمی نماید؛ بلکه از همان ابتدا گرایش به «تحدید» و «التزام به قانون» را به نمایش می گذارد که تجلی عینی أن را مي توان در تصويب «قانون اساسي جمهوري اسلامي ايران» مشاهده كرد. بـر ايـن

اساس، «انقلاب اسلامی» با ویژگیای متمایز از سایر الگوهای مشابه قرن بیستمی و با ماهیتی «قانون گرایانه» تکوین و استقرار مییابد.

این موضوع منجر می شود تا جریان انقلاب اسلامی و سازمان قدرت از بسیاری از آفاتی که معمولاً نظامهای سیاسی انقلابی به دلیل محرومیت از یک سازمان قانونی مرجع بدان گرفتار می آیند – پدیده ای که اسکاچ پل از آن به خود کامه گرایی یا انحراف عملی در اعمال قدرت سیاسی یاد نموده  $^{7}$  – به میزان زیادی ایمن بماند و تصویری «قانون مند بیابد. همین ویژگی است که منجر به هدایت جریان های سیاسی و جلوگیری از پدیدار شدن «دیکتاتوری» مجدد در کشور می شود. یعنی همان تجربه ای که تحلیل گران از آن به سیکل بسته «آنارشی – دیکتاتوری» یاد کرده و معتقد بودند که انقلاب اسلامی نیز به دلیل قرار داشتن در این سیکل بسته، به ناچار پس از غلبه بر دیکتاتوری پهلوی و تجربه نمودن فضای هرج و مرج گونه اوایل پیروزی انقلاب، به سمت استقرار یک رژیم نمودن فضای هرج و مرج گونه اوایل پیروزی انقلاب، به سمت استقرار یک رژیم فائق آید و هویت خود را استقرار و استمرار بخشد.

اگر این ایده دارای واقعیت تاریخی باشد، آن گاه می توان ادعا کرد که انقلاب اسلامی با تعریف یک سازمان حقوقی برای قرار گرفتن قدرت سیاسی در چارچوب آن – به نام قانون اساسی \_ توانسته است از این سیکل بسته خارج و به نظامسازی و توسعه بپردازد.

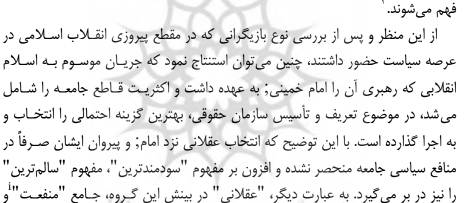
با این توضیح مشخص می شود که تدوین و تأسیس یک قانون اساسی اصول گرا و مردم سالار، تجربه ای ارزش مند در جریان انقلاب اسلامی به شمار می آید که لازم می آید هر چه بیشتر، موضوع تحلیل و شناخت قرار گیرد تا از این طریق، جایگاه و محوریت آن و نقشی که در استمرار حیات سیاسی انقلاب اسلامی می تواند ایفا نماید، مشخص گردد. به عبارت دیگر، کشف ظرفیت های قانون اساسی و تلاش برای تحقق اهداف آن، رسالتی بزرگ ارزیابی می گردد که به نظر می رسد پس از ربع سده تجربه، همچنان از این میراث گران بهای انقلاب، می توان در راستای توسعه و تقویت بنیادهای نظم اجتماعی بهره حست.

برای این منظور، نویسنده در دو سطح «نظری – کاربردی» به تحلیل فلسفه وجودی قانون اساسی پرداخته و تلاش مینماید تا ضرورتهای دال بر محوریت این قانون را در مقام نظر و عمل، استنتاج و بیان دارد.

## الف. چرایی و تحلیل بر اساس الگوی انتخاب عقلانی

الگوی انتخاب عقلانی – که ریشه در حوزه مطالعات اقتصاد سیاسی دارد و توسط نویسندگانی چون «وارن ایلچ من» و «نورمن آپهوف» در دهه هفتاد مطرح گردید – بر مبنایی ساده قرار دارد و آن اینکه: هر بازیگر، حسب منابعی که در اختیار دارد، اقدام به فعلیت بخشیدن آنها در محیط عملیاتی نموده و در نتیجه، بهترین گزینهای را که در بردارنده سود بیشتر – با هزینه کمتر – است، انتخاب مینماید.

به عبارت دیگر، بازیگران از میان گزینههای موجود و ممکن، حسب سودمندی شان و بر اساس اصل خردگرا (محاسبهاندیش) بودن انسان، کارآمدترین آنها را که هزینه قابل قبولی داشته باشد، بر می گزینند. لذا زوجهای انتخاب می تواند به صورت انتخاب بین "خوب – بد"، "خوب – خوبتر"، "بد – بدتر" و... تعریف شود که در هر وضعیت "سود و زیان" با توجه به امکانات و شرایط حاکم، برای هر بازیگری به صورت متفاوتی معنا و فده و شود میشود "



"ارزش" به صورت توأمان میباشد. به دنبال پیروزی انقلاب اسلامی در ۲۲ بهمن ۱۳۵۷ شرایط ویژهای بر جامعه ایران حاکم می گردد که نوع نگاه بازیگران سیاسی مختلف را به موضوع «تأسیس چارچوب قانونی» تحت تأثیر قرار داده و عرضه دیدگاههای متفاوتی را به دنبال دارد. مهم ترین این دیدگاهها عبار تند از:

\_\_\_\_

i. Interest.

ii. Value.

#### ۱. رشد گروههای سیاسی بی بنیاد و تعارض با سازمان قانونی جامعه

فضای ایجاد شده از ناحیه سرنگونی رژیم شاهنشاهی توسط انقلاب، مجال مناسبی را برای افراد یا گروههای خُردی که به دنبال منافع محدود شخصی یا گروهی خود بودند، به وجود آورد تا از طریق ایجاد سازمانهای غیر واقعی برای خود به تصویرسازی از خودشان در سطح ملی یا طبقاتی اهتمام گمارند. این بازیگران اگر چه از حمایت تعداد قابل توجهی از مردم برخوردار نبودند، اما به دلیل بهرهمندی از امکانات مادی و حمایتهای خارجی، توانسته بودند برای خود، جایگاهی درون معادلات جامعه بیابند. بدیهی است که این گروهها در وضعیت فارغ از حاکمیت ضوابط قانونی، بهتر می توانستند به حیات سیاسی خویش استمرار بخشند. به همین دلیل که از حیث نظری و عملی به دنبال آن بودند تا فضای هرج و مرج گونه اوایل انقلاب را تشدید نموده و به تبع آن، بر حجم فعالیتهای خود بیفزایند.

نتیجه این اقدام، توسعه چالشهای نظری نسبت به بنیادهای انقلاب اسلامی میباشد و که در موضوعاتی چون اسلامیت نظام، جایگاه ولی فقیه و نوع حکومت تجلی می یابد و تا حد بروز درگیریهای فیزیکی و برهم زدن انسجام و وحدت جامعه از سوی گروههای چپ به پیش می رود. °

#### ۲. اقلیت گرایی سیاسی و سهم خواهی از سازمان قانونی قدرت

اگر چه انقلاب اسلامی به رهبری امام خمینی; توانسته بود پیروزی خود را جشن بگیرد، اما با این حال مشاهده می شود که برخی از گروههای سیاسی – که داعیه دار حضور مؤثر در جریان براندازی رژیم ستم شاهی بودند – با این تصور که از جایگاه و اعتبار ویژهای در نهضت انقلابی برخوردارند، خواستار سهم گیری زیادتری از قدرت سیاسی می شوند.

این ادعا تا آن زمان که ساز و کارهای قانونی، نهایی و مبنای عمل قرار نگرفته بود؛ می توانست طرح و به صورت کلی بیان شود؛ اما تصویب قانون اساسی به طور طبیعی، این حدود را مشخص و محیط عملکرد آنها را محدود می ساخت. به همین دلیل است که در پی طرح اصول ناظر بر اسلامیت نظام و طرح ایدههای محوری چون ولایت فقیه، عملاً گروههای ملی گرا و لیبرال، فضای سیاسی را برای خود در حال تنگ تر شدن یافته و عزم خود را بر ناکام ماندن این اقدام جزم می نمایند.

این موضوع به ویژه پس از شکل گیری ائتلاف گروههای انقلابی پیرو حضرت امامز جدی می شود؛ به طوری که در سطوح مختلف (اعم از طرح ایده تشکیل مجلس خبرگان و متعاقباً در نحوه عملکرد اَن) اختلاف نظریهای متعددی طرح و دامن زده میشود.

در همین زمان است که شبهات نظری متعددی درون جامعه از سوی این گروهها مطرح می شود، از آن جمله؛ اینکه رسالت واقعی این مجلس چیست؟ تهیه پیشنویس جدید یا بررسی پیشنویس تهیه شده قبلی؟، و یا اینکه حدود صلاحیت مجلس خبرگان تا کجاست؟ طرح مسائلی از این قبیل چنان فضای جامعه را ملتهب ساخته بود که برخی از جریان های سیاسی امیدوار بودند، اصل موضوع فدا شود و بدین ترتیب، ائتلاف انقلابیـون برای تدوین و تصویب یک قانون اساسی بر مبنای اصول اسلامی ناکام بماند. ایـن گـروه چال حتی تا تهیه طرح انحلال مجلس خبرگان پیش رفته و با دریافت حمایت دولت موقت امیدوار بود که بتوانند به اهداف خویش دست یابند و یا اینکه در مجموع از تصویب قانون اساسی ممانعت به عمل آورد. $^{\vee}$ 

خلاصه کلام اُنکه این قبیل جریانهای سیاسی اگر چه با اصل ضرورت تأسیس قانون اساسی مخالفتی نداشتند، اما در خصوص محتوای آن، بسیار حساس بودند و دو گزینـه را فراسوی خود می دیدند:

اول آنکه، فرآیند تهیه و تصویب قانون اساسی را به نفع آرمانهای خویش - به ویژه در حوزه اسلامیت – تحت تأثیر قرار داده و از ورود چنین اصولی –که بـه گمـان ایشـان محدودیتزا بود - جلوگیری نمایند.

دوم آنکه، در صورت عدم توانایی برای تحصیل اهداف خویش، با ایجاد کارشکنی، از به پایان رسیدن این اقدام ممانعت به عمل آورند.

این رویکرد را میتوان، جدی ترین مانع آن دوره بـرای شـکلگیـری سـازمان قـانونی انقلاب، معرفی نمود که در نهایت، توسط حضرت امام; مدیریت شده و فرآیند اجرایی -حقوقی مجلس خبرگان به کار خویش ادامه می دهد. خطاب عتاب آلود امام; در حمایت از مجلس خبرگان و بی اساس دانستن کلیه شبهات مربوطه، در واقع توانست این اقدام را ناکام گذارد:

مجلس خبرگان با رأی اکثریت ملت مشغول به کار است. حال میبینیم که یک دسته چند نفری دور هم جمع می شوند و می گویند: مجلس خبرگان باید منحل شود. من نمی دانم که این آقایان چه کاره هستند و چرا مجلس خبرگان

# باید منحل شود!... مجلس منحل نمی شود و کسی حق انحلال ندارد... . ^

## ۳. اقلیت گرایی سیاسی و تشکیک در ضرورت سازمان قانونی برای انقلاب

در این میان می توان به طیف اند کی از مخالفان تدوین و تصویب قانون اساسی اشاره داشت که اگر چه در حوزه جریانهای انقلابی قرار داشتند، اما معتقد بودند که شرایط جامعه می طلبد تا زمام امور در دست انقلابیون قرار گیرد و روال به صورت موردی مدیریت شود. به عبارت دیگر، تعریف ساز و کارهای قانونی از آن حیث که به تعیین «بایدها» و «نبایدهای» قانونی منجر می شود، برای مدیریت فعال و لحظهای دوران انقلاب چندان مناسب نیست. لذا تصور ایشان آن بود که انقلاب فعلاً ضرورتهای دیگری دارد که بر تصویب قانون مقدم است. چنانچه انقلاب بتواند مسائل دوران اثبات خویش را به خوبی پشت سر گذارد و از شرایط اضطراری دوران تأسیس به دوره استقرار وارد گردد، در آن صورت، مسئله «قانون» نیز موضوعیت خواهد یافت.

بر این مبنا این دسته نه مخالف قانون اساسی، بلکه مخالف ضرورت آن بودند. افـزون بر آنکه ایشان معتقد بودند اقدام به تدوین و تصویب قانون اساسی در این دوران نمی تواند ثمربخش باشد؛ چرا که ملتهب بودن فضای کشور باعث می شود تا مخالفتها و موافقتها سمت و سوی سیاسی داشته باشد و در نتیجه، کاستیهایی در قانون اساسی راه یابـد. بـه عبارت دیگر، فضای باثبات و آرام دوران استقرار، برای تأملات قانونی به مراتب بهتر از فضای پرالتهاب دوران تأسیس ارزیابی می شود. همین امر، آنها را در این ایده که اقدامی زودهنگام در حال وقوع است، تأیید می نمود.

#### ٤. اصول كرايي اسلامي و ضرورت تعريف سازمان قانوني انقلاب

در مقابل جریانهای سه گانه بالا، رویکرد غالبی وجود داشت که امام خمینی; راهبری آن را عهدهدار بودند. از این منظر، فلسفه وجودی انقلاب در کلیه مراحل – اعم از تأسیس، استقرار و استمرار – بر پایه «قانون» قابل فهم میباشد؛ لذا اقدام به تدوین و تصویب قانون اساسی، نه یک امر تشریفاتی و نه یک ضرورت قانونی ساده، بلکه یک «رسالت» ارزیابی می شد که تأخیر در آن جایز نمی نمود. اهمیت انجام این رسالت از آن حیث قابل درک است که در چارچوب انتخاب عقلانی، به طور طبیعی جریان سیاسی در اکثریت، لازم است به این کار اقدام نماید تا بتواند هویت خود را تعریف و زمینه استقرار و امکان

استمرار آن را فراهم سازد. این وجه از تحلیل را می توان در خصوص وضعیت انقلاب اسلامی در فردای پیروزی به شکل زیر تشریح نمود.

از جمله ویژگیهای بر جسته رهبری امام خمینی; آن بود که در دوران مبارزه با رژیم ستمشاهی توانستند براندازی طاغوت را به شکلی استراتژیک طرح و عرضه بدارند؛ به گونهای که تمام گروهها و تشکلات سیاسی مخالف رژیم، به دلیل اشتراک در این هدف استراتژیک، با یکدیگر گرد آمدند. به همین دلیل است که جریان انقلاب در بردارنده طیف متنوعی از گروهها و افراد است. شمین امر توانست به تقویت نهضت انقلابی کمک کند و قدرت حاکمه را با مشکل مواجه سازد. تأکید حضرت امام مبنی بر اینکه افراد باید از بحثهای انحرافی پرهیز نمایند و بر سرنگونی رژیم پهلوی اجماع داشته باشند، در واقع از همین ناحیه قابل درک میباشد.

ویژگی مذکور اگر چه در دوران مبارزه بسیار کاراَمد بود، اما به طور طبیعی پس از پیروزی انقلاب و فرا رسیدن دوره «تأسیس» نمی توانست استمرار داشته باشد. ۱ دلیل این امر نیز به عدم دشمن مشترک (رژیم پهلوی) باز می گردد که گروههای مختلف را متوجه سهمخواهی از قدرت می نماید.

در چنین وضعیتی، حسب نوع ترکیببندی قدرتهای سیاسی، بازیگران مختلف، انتخابهای عقلانی» میتوان به انتخابهای عقلانی متفاوتی دارند. این گزینه ها را در قالب «انتخاب عقلانی» میتوان به صورت دو وضعیت زیر دسته بندی نمود:

# وضعیت اول: قدرتهای متعادل

در این حالت، شاهد حضور گروههای سیاسی مختلفی هستیم که هر یک دارای قدرتی بالنسبه مشابه با بازیگران دیگر است. وضعیت تعادل، رسیدن به ایده اجماعی و تأسیس «نظامنامه عمل سیاسی» (یا همان قانون) را امری ساده و عقلانی برای کلیه بازیگران می سازد. دلیل این امر نیز آن است که هر بازیگر امیدوار است حسب توان و قدرتش در آن ساختار جایگاهی بیابد. لذا در مجموع در قالب ائتلاف و یا غیر آن، امکان سازمان دهی بنیاد حقوقی نظام جدید حاصل می آید. این احتمال که عدم شرکت یا مخالفت به حذف بازیگر منجر خواهد شد، گزینههای احتمالی مقابل را تضعیف می نماید.

۸۴ وضعیت دوم: قدرتهای غیر متعادل

اگر میزان قدرتهای فاتح یکسان نباشد، به طور طبیعی گزینههای مختلفی فراروی هر یک از بازیگران قرار می گیرد که همسویی آنها را با یکدیگر مشکل میسازد. بدین صورت که:

اولاً، قدرت برتر به طور طبیعی به دلیل بهرهمندی از حمایت اکثریت لازم است هر چه سریعتر نسبت به تعریف سازمان قانونی نظام جدید اقدام نماید تا از این طریق، اراده عمومی را در قالب اصول حقوقی بازتعریف و تثبیت نماید. تأخیر در این اقدام از آن حیث که فرصت را برای گروههای معارض و رقیب جهت آسیب رسانیدن به اراده عمومی و تضعیف آن فراهم میسازد، اصولاً جایز و مطابق با بینش و حکمت سیاسی ارزیابی نمی شود. تأخیر در این خصوص می تواند به تضعیف جایگاه قانونی اکثریت منجر شود و در صورت استمرار، به از دست دادن مرجعیت قانونی و جایگزینی سایر گروهها نیز منتهی گردد.

ثانیاً، اما گروههای خرد و متوسطی که در مقابل بازیگر برتر جایگاه خود را اندک می یابند، چارهای ندارند، جز آنکه:

الف – در مقابل اراده عمومی تمکین کرده و به حاشیه معادلات سیاسی مطابق با اصول دموکراسی رانده شوند.

ب - در مقابل اراده عمومی ایستادگی کرده و به بازیگران معارض تبدیل شوند.

ج - به اقدامات تخریبی و کارشکنانه دست بزنند تا از این طریق، تحقق گزینه مطلوب بازیگر برتر را غیر ممکن ساخته و در نتیجه با دریافت زمان بتوانند به تقویت جایگاه و در نتیجه افزایش سهم بپردازند.

بر این اساس می توان چنین اظهار داشت که امام خمینی; در مقام رهبر جریان اصلی حاضر در صحنه انقلاب اسلامی، در واقع، بهترین گزینه عقلانی را در شرایط پس از پیروزی انقلاب به اجرا گذاردند و بدین وسیله، تکلیف جریانهای مختلف قدرتطلب که هر یک سهمی از نظام سیاسی جدید طلب می کردند – را با رجوع به اراده عمومی و در قالب قانون اساسی، مشخص ساختند. از این زمان است که معادلات قدرت، شفافیت لازم را می یابند و چارچوب و قواعد بازی سیاست روشن می شود. در نتیجه، عمل سیاسی «قانونی»، از «غیر قانونی» و یا «ضد قانونی» مشخص می شود و هرج و مرج ماههای اولیه پس از پیروزی انقلاب، مطابق با اصول و ضوابط قانون اساسی، به نفع نظم و ثبات سیاسی – اجتماعی، فروکش می کند.

به عبارت دیگر می توان چنین ادعا کرد که در قالب معادلات «نظم و ثبات» گزینه انتخاب شده توسط امام; كارآمدترين راهكار ممكن براى تعريف نظم قانوني ارزيابي می شود که در قیاس با گزینه های بدیل موجود، کمترین هزینه ممکن را دارا بوده است. بر همین اساس می توان الگویی از نظم ملی در سیره امام; استخراج نمود که مطابق با اصول عقلانی مطرح در الگوی انتخاب عقلانی می باشد. $^{77}$ 

#### ب. چرایی و تحلیل بر اساس ضرورت دینی و سیاسی

گذشته از تحلیل ارائه شده در خصوص انتخاب عقلانی به عمل آمده از سوی گروههای انقلابی به رهبری امام خمینی; تأکید ایشان به ضرورت تدوین و تأسیس قانون اساسی، دارای چند رکن استدلالی دیگر نیز میباشد که می توان با مراجعه به اهداف استراتژیک امام; آنها را به شرح زیر فهرست نمود:



#### ۱. هنجارسازی اجماعی

بررسی تحولات سیاسی - اجتماعی در جوامعی که تجربه انقلاب را در کارنامه خود دارند، نشان می دهد که زوال چارچوب های هنجاری پیشین اگر همراه با استقرار هنجارهای نوین نباشد، به طور طبیعی ناامنی و بی ثباتی را در پی خواهد داشت. ۳۳ به همین دلیل است که گروههای فاتح پس از پیروزی به هنجارسازی اقدام مینمایند. آنچه در این خصوص، ارزش و اهمیت بالایی دارد، آن است که این هنجارها از حداکثر میزان حمایت مردمی برخوردار باشد و بتواند به شکل اجماعی درون جامعه عمل نماید.

برای این منظور، روشهای مختلفی تجربه شده که طیفی از الگوها از مردمسالاری گرفته تا اقتدارطلبی را شامل میشود. در حالی که روشهای مردم سالار بر انتخاب آزادانه و آگاهانه مردم تأکید دارند و اجماع را مبتنی بر انتخاب و آگاهی تعریف مینمایند، روشهای اقتدارگرا اجماع را امری تأسیسی و بر مبنای تحمیل درک مینمایند. ً ''

روایت ارائه شده از سوی امام; نه به این خاطر می باشد که، امکان به کارگیری و اعمال زور برای ایشان فراهم نبود، بلکه به این دلیل بود که امام: - در عین حال که فاتحانه رهبر جامعه ایران اسلامی شده بود و می توانست به راحتی و بدون اعتنا به رأی مردم، نظریه حکومت اسلامی خود را که آرزوی دیرین شیعه بود عملی کرده و به منصه ظهور برسانند – اعتقادی به به کارگیری زور نداشتند و آرای مردم را بر آن ترجیح

مىدادند.

ما بنای بر این نداریم که یک تحمیلی بر ملتمان بکنیم. اسلام به ما اجازه نداده است که دیکتاتوری بکنیم. ما تابع آراء ملت هستیم.... ما حتی نداریم. خدای تعالی به ما حق نداده است. ۱۵ خدای تعالی به ما حق نداده است. ۱۵

بر این مبنا امام; گزینه دوم را برای هنجارسازی اجماعی بر می گزینند که در قالب مراجعه به انتخاب آگاهانه مردم معنا می یابد.

به همین دلیل ایشان متأثر از اصول سیاست دینی، در همان ابتدای پیروزی انقلاب و در حکمی که به مهندس بازرگان میدهند، تصریح مینمایند که رجوع به آرای عمومی برای تعیین نوع حکومت و تصویب اصول قانون اساسی، امری ضروری است که دولت موظف به زمینه سازی برای تحقق هر چه سریع تر آن می باشد.

جناب عالی را... مأمور تشکیل دولت موقت مینمایم تا ترتیب اداره امور مملکت و خصوصاً انجام رفراندوم و رجوع به آرای عمومی ملت درباره تغییر نظام سیاسی کشور به جمهوری اسلامی و تشکیل مجلس مؤسسان از منتخبین مردم جهت تصویب قانون اساسی نظام جدید و ... را بدهید.

براین اساس «قانون اساسی» از آن حیث که لازم است تا «هنجارهای مورد توافق ملت» را در مقام اداره امور جامعه در خود داشته باشد، حساسیت و اهمیت می یابد. به عبارت دیگر، امام; از این طریق، تأسیس مرجع، قانونی عالیای را دنبال می نمایند که غیر شخصی بوده و می توانست بر رفتار همگان حاکم باشد. این مرجع، مظهر «اراده عمومی» است و لذا از انتقادات متعارف به افراد و گروههای سیاسی درون جامعه به دور بوده و می تواند از این حیث کارکردی مثبت در ایجاد انسجام ایفا نماید که امروزه با عنوان «التزام به قانون اساسی» از آن یاد می شود.

#### ۲. سامان دھی ملی

اگر چه انقلاب اسلامی به دلیل الطاف الهی و بهرهمندی از رهبری منحصر بفرد امام خمینی;، فرهیختگی تودههای انقلابی و تهذیب و کمال اخلاقی فردی متصدیان قدرت، بلافاصله پس از پیروزی توانست نوعی انسجام و نظم بومی را تولید و تجربه نماید، اما در عمل – همزمان با گذشت زمان – چالشهایی در حال وقوع بود که نمود آن را می توان در بروز تعارض درون دولت موقت، مخالفت برخی از احزاب و گروههای سیاسی با یکدیگر

λY

و حتى برخى از سازمانهاي رسمي با همديگر - چون دولت موقت با شـوراي انقـلاب -ملاحظه نمود. این وضعیت از آن حیث که تعارضات را به درون جامعه منتقل می نمود و فضای عمومی را - به دلیل غلظت بالای سیاسی آن - به شدت تهییج مینمود؛ خطرناک بوده و می توانست به هرج و مرج گرایی و در نهایت، در گیری های داخلی منجر شود که اندیشه گرانی چون هانتینگتون، آن را آفت عمومی کشورهای جهان سومی ارزیابی مینمایند.^^

در نتیجه، امام; با توجه به نگرش واقعبینانهای که داشتند، این نکته را مورد توجه قرار دادند که سطح این تعارضات در آینده رو به افزایش خواهد گذارد و البته مداخله پیوسته رهبری نیز نمی توانست یک راهکار سازمانی مناسب تلقی شود. بنابراین، اقدام برای الماسيس يک منشور ملي واحد که بتواند در حکم محور انسجام ملي در مقام داوری باشد، ضرورت تمام می یابد. تأکید امام; بر این مهم در واقع برگرفته از ویژگی بارز مدیریتی ایشان بود که معتقد بودند امور باید به صورت غیر شخصی سازمان یابد تا انقلاب اسلامی بتواند در صورت از دست رفتن هر یک از شخصیتهای محوریاش، همچنان به حیات خویش استمرار بخشد و آسیب نبیند. برای این منظور، «قانون اساسی»، بهترین گزینه ممکن به شمار می رفت و لذا به کرات این موضوع را مورد توجه قرار داده و بیان مے داشتند که:

نمی شود از (کسی) پذیرفت که ... قانون را قبول نداره ... مردمی که به قانون اساسی رأی دادند، منتظرند که قانون اساسی اجرا شود... همه باید مقید به این باشند که قانون را بیذیرند ولو برخلاف رأی شما باشد. باید بیذیرید... اگر می خواهید از صحنه بیرونتان نکنند، بیدیرید قانون را... اگر همه روی مرز قانون عمل بکنند، اختلاف دیگر بیش نمی آید. 19

در نتیجه، تأسیس قانون اساسی از آن حیث که سامان ملی ایجاد می کرد، ضروری و غیر قابل انکار مینمود. بعد از آن نیز امام; حداکثر تلاش خود را نمودنـد تـا ایـن قـانون، جایگاه محوری خود را حفظ کند.

بدین ترتیب می توان ادعا کرد که امام خمینی زبا حمایت از تأسیس قانون اساسی توانستند راهکار مؤثر برای فائق آمدن بر بحران ناشی از نبود «چارچوب قانونی» که هانتینگتون از آن سخن گفته بود، یافته و در ایران، آن را عملیاتی نماید.

М

#### ٣. حاكميت اصل عدالت

ویژگی بازر سیاست اسلامی، تأکید بر اصل عدالت میباشد؛ بدین معنا صاحبان قدرت لازم است در عین توانایی، حقوق ضعیفان را حتی اگر بر حق نباشند، رعایت کنند. به تعبیر حضرت علی □، اهمیت سازمان قدرت، تنها در آن است که احقاق حقی صورت گیرد. در غیر آن، نظم و ثبات استقرار نیافته و خشونت عیان میشود. چنان که به والیان خود خطاب مینمایند:

کار بر عدالت کن و از ظلم بپرهیز که ظلم و ستم، مسردم را آواره سسازد و (در نتیجه) بیداد فزون شود و از آن کار به شمشیر (و مبارزه) کشد. ۲۰

بر این اساس اگر چه امام; به عنوان رهبر بلامنازع نهضت انقلابی شناخته می شدند و تبعیت توده ها در ایشان منحصر بود (پدیده ای که می توانست بهترین دلیل برای صدور فرامین از سوی ایشان و اجرای آن ها توسط مردم باشد) اما در عمل چنین نکرده و معتقدند که تا اصول و مبانی قانونی تعریف و تصویب (از ناحیه مردم) نشوند، نمی توان نسبت به مؤاخذه و محاکمه گروه های معارض اقدام نمود. تأمل در رخدادهای روزهای آغازین پیروزی انقلاب اسلامی، حکایت از آن دارد که امام; در قبال بسیاری از چالشها تسامح پیشه کرده و به دعوت این افراد جهت روی گردانی از فتنه گری بسنده می نمایند. برای مثال، چالش نسبت به اصل اسلامیت نظام – اسلامیتی که توده های میلیونی از آن حمایت می نمودند – از سوی برخی از افراد و گروه ها مطرح می شود که خشم و نارضایتی مردم را به دنبال داشت.

همین وضعیت در خصوص استراتژی امام; برای تأسیس قانون اساسی مجدداً تکرار می شود که ناراحتی صریح امام; را به دنبال دارد. با این حال، برخورد با این گروهها در حد هدایت باقی می ماند و امام; مستند به اینکه ضوابط از پیش تعیین شده ای برای منع این گونه از رفتارها به صورت صریح و قانونی وجود ندارد – اگر چه از حیث عرفی، اراده عمومی بر وجود چنین ضوابطی دلالت داشت – از برخوردهای شدید خودداری می ورزند. ۱۱ به همین دلیل است که این دوره با نوعی از رقابتهای سیاسی لگام گسیخته همراه است که بعضاً انسجام ملی را نیز تهدید می نماید. این موضوع با همه پرسی ۱۹۱۰ فروردین ۱۳۵۸ و بعد از آن، تصویب نهایی قانون اساسی، تعدیل شده و شاهد برخورد قانونی با بازیگران متخطی می باشیم.

خلاصه كلام أنكه مقتضاى اصل عدالت مىطلبيد تا بنياد توليد ضوابط و قواعد حاكم

بر روابط سیاسی – اجتماعی – که همان قانون اساسی باشد – گذارده شود. بدین ترتیب، امام; در اجرای اصل عدالت اسلامی، زمینه را برای تأسیس قانون اساسیای فراهم آوردند که محصول ملاحظات اسلامی و تصویب مردمی بود و میتوانست بهترین جایگزین برای اعمال سلیقههای شخصی گردد. لذا عمل امام; و مردم در راستای تحقق عدالت، ارزیابی می شود.

این واقعیت که قدرتهای خودکامه از وضع قانون گریزان هستند و مایل به مرجعیت خود میباشند، نشان میدهد که «قانون» به دلیل حاکمیت بر همگان و تأکید بر اصل «برابری همگان در برابر قانون» نمی تواند از سوی نظامهای «غیر عادل» پذیرفته گردد.

در چنین فضایی، امام;، خود به عنوان مدافع اصلی تأسیس قانون اساسی وارد میدان فکری و اجرایی شده و نشان میدهند که جریان انقلابی، مخالف اصلی دیکتاتوری است. خلاصه کلام آنکه تأخیر در تأسیس قانون اساسی، از حیث فلسفی با بنیاد عدالتمحورانه نهضت اسلامی مردم ایران تعارض داشت و از این نظر، امام; به دنبال آن بودند تا جلوی این انحراف بنیادین را در جریان انقلاب اسلامی بگیرند.

# تضمين آينده انقلاب اسلامي

بررسی تجربههای تاریخیای چون انقلاب مشروطه در ایران و یا سایر جنبشهای مردمی در کشورهای دیگر، حکایت از آن دارد که با گذشت زمان، امکان و زمینه ظهور انحرافهایی در نهضتهای انقلابی پدیدار میشود که مدیریت آنها کار بسیار دشواری است. این وضعیت معمولاً با ارائه دیدگاهها و تفاسیر نوین و غیر اصیل آغاز میشود که در نهایت به استحاله اصول اولیه انقلاب منتهی میشود.

از جمله راهکارهای مؤثر جهت مقابله با این احتمال، تدوین و تصویب اصول و مبانی مستند به اراده عمومی ملت در قالب یک منشور ملی است که کار را برای معارضان و مخالفان دشوار می سازد. از این منظر، قانون اساسی چونان منشوری ارزیابی می گردد که اصول بنیادین و خطوط اصلی نظام سیاسی جدید در آن آمده است. این اصول در قانون اساسی به دو دسته اصلی تقسیم شدهاند:

اول. اصول مهمی که اگر چه امکان اصلاح در آنها میرود، اما مکانیزم اعمال اصلاح در آنها بسیار دشوار و تابع تصویب مراجع مختلفی است که عملاً راه را بر تغییرات سلیقهای و مستمر سد مینماید.

٩.

دوم. اصول مهمی که به هیچ وجه نمی توان نسبت به تغییر و یا حک و اصلاح در ماهیت آنها اقدام نمود. این اصول که بنا به تصریح نص قانون اساسی، غیر قابل تغییر شناسانده شده اند، در واقع، بیان گر هویت اساسی نظام سیاسی جدید می باشند؛ (اصولی مانند اسلامیت، ولایت فقیه، ابتنای قدرت بر اراده عمومی یا همان جمهوریت و ....

نتیجه آنکه امام; با توجه به تجربه تاریخی معاصر، بدان جا می رسند که تدوین و تصویب قانونی اصول و آرمانهای نظام جدید التأسیس می تواند آینده آن را ضمانت کند و لذا با قاطعیت تمام خواستار طی این مرحله قانونی در کشور می شوند. تأکید ایشان بر اینکه جلوگیری از هدر رفتن خون شهیدان انقلاب و حفظ دستاوردهای آن، تنها از طریق رأی دادن به قانون اساسی میسر است، می تواند مؤید همین مدعا باشد:

عناصر توطئه گر با قدم و قلم می خواهند جمهوری اسلامی تصویب نشود و رأی نیاورد؛ اینک می خواهند (که) به ثمر نرسد. قانون اساسی، یکی از ثمرات عظیم – بلکه بزرگ ترین ثمره – جمهوری اسلامی است و رأی ندادن به آن به معنای به هدر دادن خود شهیدان ما است.... اینجانب در روز اخذ آراء، رأی مثبت می دهم و از تمام برادران و خواهران عزیز خود از هر قشر و مسلکی که هستند تقاضا می کنم که به این قانون سرنوشت ساز رأی مثبت بدهند.

# نتایج وضع قانون اساسی از منظر امام;

حضرت امام; در فرایند تدوین و تصویب قانون اساسی، اهتمام ویژهای از خود نشان دادند؛ به گونهای که وضع قانون اساسی را یکی از اولویتهای خود برای تشکیل حکومت اسلامی شمردند:

ما وقتی میگوییم حکومت اسلامی، یعنی حکومتی میخواهیم که مال مردم را نخورد، یک حکومت باشد که برای قانون متواضع باشد، یعنی سر، پیش قانون فرود آورد، قانون هر چه گفت قبول کند، نه اینکه قانون برای مردم عادی باشد و قدرت مندها از قانون مستثنی باشند.

بدیهی است که نتایج وضع قانون اساسی از دیدگاه امام; بسیار میباشد و حضرت امام از وضع قانون اساسی، اهداف بسیاری را دنبال مینمودند. بدین ترتیب، ما در این نوشتار به دو نتیجه اصلی و شاخص وضع قانون اساسی از دیدگاه امام میپردازیم:

#### الف: قانون اساسي، تضمين كننده حقوق شهروندان

اجرای صحیح و کامل مفاد قانون اساسی، ضامن آزادی انسان و رهایی از زورگویها میباشد. از آنجا که قانون اساسی مبیّن حد و مرزهای حاکمیت است و راه هرگونه تحدّی و تجاوز را بر پایه قانون مسدود مینماید، لـذا تأکیـد و اتکـا بـر قـانون اساسـی، ضـامن آزادیهای مشروع شهروندان می گردد. امام در تاریخ ۱۳۴۳/۲/۲۵ پس از آزادی از زنـدان طی پیامی خطاب به ملت ایران فرمودند:

اگر به قانون اساسی اتکا دارید، قانون اساسی، مردم را آزادی داده است، قانون، این زورگوی ها را منع کرده است. ما می گوییم آقایان شما بیایید به قانون عمل کنید، آیا ما مرتجعیم که می گوییم بگذارید به قانون اساسی عمل شه د؟

یا در فراز دیگری، اجرای قانون اساسی را نقض استبداد سلطنتی دانسته و ساختار نظام پهلوی را به لحاظ ضدیت با قانون اساسی، یک استبداد سلطنتی محسوب می دارد:

شاه از مشروطه و قانون اساسی دم میزند؛ در صورتی که خود او در رأس مخالفین قانون اساسی و مشروطیت، اساس مشروطه را از بین برده است. اجبار مردم به ورود به حزبی خاص، نقض قانون اساسی است. اجبار مردم به تظاهرات و موافقت با امری که مخالف خواسته آنهاست، نقض قانون اساسی است. سلب آزادی مطبوعات، نقض قانون اساسی است، تجاوز به حقوق مردم و سلب آزادی های فردی و اجتماعی، نقض قانون اساسی است، تهاوز به حقوق مردم و سلب آزادی های فردی و اجتماعی، نقض قانون اساسی است.

در بیانات فوق، امام; با بهره گیری از استدلال منطقی ضمن تأکید بر مفاد قانون اساسی، عملکرد غیر قانونی رژیم را مورد انتقاد قرار می دهد و سلب آزادی های مشروع مردم از سوی رژیم را که در نخستین گام، مشارکت آزادانه مردم در احزاب سیاسی است، انحراف از قانون اساسی معرفی می کند.

# ب: تعیین کننده حد و حدود مسئولان و آحاد ملت

سرمنشاً بسیاری از مسائل و معضلات اجتماعی که در دوران پس از انقلاب باعث بی نظمی، ناامنی و اختلافات متعدد در حوزههای مختلف شد، بازتابی از خروج افراد از حد و حدود تعیین شده در قانون اساسی است؛ تا جایی که حوزه اجرایی کشور را با کم اقبالی

**S**3

مواجه ساخت و زمینه بی مهری مردم نسبت به عملکرد مسئولان و متولیان امور را فراهم کرد.

امام;، تعیین حد و مرزهای قانونی شهروندان را از اصول مسلّم و تکلیف شرعی همه معرفی نموده و در ضمن تذکرات خود به نکات مهمی اشاره دارند که به ذکر فرازی از سخنان ایشان بسنده می شود:

باید حدود معلوم بشود، آقای رئیس جمهور، حدودش در قانون اساسی چه هست، یک قدم آن ور بگذارد، من با او مخالفت می کنم. اگر همه مردم هم موافق باشند، من مخالفت می کنم..... در مقام تدبیر امور یک مملکت و در مقام اداره یک مملکت باید همه شماها و همه کسانی که دست اندرکار هستند و همه ملت بپذیرند آن چیزی را که قوانین، قانون اساسی پذیرفته است، بپذیرند آن چیزی را که قوانین، قانون اساسی پذیرفته است، بپذیرند آن چیزی را که مجلس به آن رأی می دهد و شورای نگهبان، آن را موافق قانون و موافق شرع می داند، باید بپذیرند اینها را. اگر می خواهید از صحنه بیرونتان نکنند، بپذیرید قانون را. نگویید هی قانون و خودنان خلاف قانون بکنید، بپذیرید قانون را، همه تان روی مرز قانون عمل بکنید و اگر همه روی مرز قانون عمل بکنید و اگر همه روی مرز قانون عمل بکنید و اگر همه روی مرز قانون عمل بکنید، اختلاف دیگر پیش نمی آید.

#### نتيجه گيري

قانون اساسی به منزله رویه سیاسی و سند حقوقی، متضمن مفاهیم و موضوعاتی است که آن را از قواعد عادی متمایز می کند. این قانون، اولاً، ریشه در ابعاد و زوایای گوناگون داشته و قلمرو اجرای آن به وسعت یک جامعه سیاسی و نسبت به تمام امور آن است. ثانیاً، مجموعه قواعدی است که ناظر بر روابط فرمانروایان و فرمانبران تنظیم کننده قدرت نابرابر آنان است. این ویژگی، موضوع تدوین قانون اساسی را از سایر قواعد متمایز میسازد.

تأکید مکرر امام; بر اصل «قانون گرایی» و تلاش ایشان در مقام رهبر انقلاب اسلامی برای تعریف یک سازمان حقوقی جهت تحدید و هدایت قدرت سیاسی، از جمله اقدامات بنیادین ایشان می باشد که در چند سطح قابل تجزیه و تحلیل است:

۱. در سطح استراتژیک، تأسیس قانون اساسی، بهترین گزینه ممکن برای گروه

سیاسی در اکثریت، در مقابل بازیگران کوچک و خردی که به دنبال دامن زدن به فضای آنارشیک اوایل انقلاب و بهرهبرداریهای سیاسی از آن – به نفع منافع گروهیشان و یا ایجاد تأخیر در نظمیابی امور به امید افزایش سهمشان از ساختار قدرت – بودند؛ ارزیابی میشود.

به عبارت دیگر در قالب الگوی انتخاب عقلانی، تأسیس قانون اساسی، کارآمدترین گزینه بود که اهداف استراتژیک انقلاب اسلامی را تأمین مینمود.

۲. در سطح تصمیمسازی سیاسی، تأسیس قانون اساسی در بردارنده چهار هدف اصلی
 است که عبارتند از:

۱-۲. هنجارسازی اجماعی.

۲-۲. سامان دهی ملی.

٣-٢. حاكميت اصل عدالت.

۴-۲. تضمين آينده انقلاب اسلامي.

بر این اساس مشخص می شود که قانون اساسی، شأنی سیاسی – استراتژیک در اندیشه و عمل امام خمینی; می یابد و لذا ایشان کوچک ترین تسامح و تساهلی را در خصوص پرداختن به این مهم نپذیرفته، از مرحله طرح ایده، تهیه پیش نویس و تصویب و نهایی شدن آن، حضور و نظارت کامل داشتند. اهتمام امام; تا بدان جا بود که عمل به قانون اساسی را تکلیفی دینی، انقلابی و عقلانی ارزیابی نموده و تصریح داشتند که لازم است تمام امور در این چارچوب جریان یابد. به همین دلیل است که در مقام پرسش از برخی از فرامین خارج از چارچوب قانون اساسی، ایشان می گویند:

ان شاء الله تصمیم دارم در تمام زمینه ها، موضوع به صورتی در آید که همه طبق قانون اساسی حرکت کنیم. آنچه در این سال ها انجام گرفته است، در ارتباط با جنگ بوده است... از تذکرات همه شما سپاسگزارم و به همه شما دعا می کنم.

گذشت زمان و بررسی تحولات تاریخی کشور نیز حکایت از آن دارد که قانون اساسی به مثابه منشور ملی کشور توانسته است در جلوگیری از بروز بسیاری از بحرانها و یا مدیریت معضلاتی که رخ نمودهاند، به صورت مؤثر، نظام سیاسی را یاری رساند. بنابراین، چنین به نظر میرسد که اهتمام ویژه به جایگاه قانون اساسی و پرهیز از طرح ایدههایی که فلسفه وجودی و کارآمدی این قانون را تحت تأثیر قرار میدهد، بر مقتضای تأمین

منافع ملی کشور و تحصیل مصالح دینی ای است که جمهوری اسلامی ایران برای آن شکل گرفته است. به عبارت دیگر، پاس داشتن ارزش استراتژیک قانون اساسی و التزام به آن، از جمله راهکارهایی است که می تواند – مطابق دیدگاه حضرت امام; تقویت نظم اجتماعی و نظام سیاسی را با هدف توسعه و تعالی برای کل کشور به دنبال داشته باشد.



سال چهاردهم/شماره پنجاه و پنجم / پاییز

 ا. تدا اسکاچ پل، دولتها و انقلابهای اجتماعی، ترجمه سید مجید روئین تن (تهران: سروش، ۱۳۷۶) فصل ۱.

۲. **ممان**، فصول ۷ – ۵.

3. W & N Ilchman, Uphoff, The political Economy of Change, London, University of California press, 1974, p. 8 – 13.

٤. بررسی مستندی از مواضع گروهها در قبال انقلاب اسلامی، ۱۳۶۱.

o. اصغر افتخاری، *انتظام ملی: جامعه شناسی سیاسی نظم از دیدگاه امام خمینی*; (تهران: ناجا، ۱۳۷۹) ص ۶۰ – ۵۷.

آ. دادگستری جمهوری اسلامی ایران، غائله چهاردهم استفه ۱۳۵۹ (تهران: دادگستری جمهوري اسلامي ايران، ۱۳۶۴).

۷. غلامرضا خواجه سروی، رقابت سیاسی و ثبات سیاسی در جمهوری اسلامی ایران (تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی، ۱۳۸۲) ص ۲۰۹ - ۲۲.

۸. روزنامه جمهوری اسلامی، مورخ ۱۳۵۸/۸/۳.

9. حمیدرضا ظریفی نیا، کالبدشکافی جناحهای سیاسی ایران ۱۳۵۸ تل ۱۳۷۸ (تهران:

آزادی اندیشه، ۱۳۷۸) ص ۸۰ – ۴۰.

۰ اصغر افتخاری، وفاق ملی: جامعه شناسی سیاسی وحدت از دیدگاه امام خمینی، (تهران: ناجا، ۱۳۸۲) ص ۲۵ – ۱۱. ۱۱. حسن آیت، **درس هایی از تاریخ سیاسی ایسران** (تهران: حزب جمهوری اسلامی،

(138

۲۲. اصغر افتخاری، ۱۳۷۹، پیشین، ص ۷۰ – ۶۱.

۳۳. دیوید ساندر، *الگوهای بی ثباتی سیاسی* (تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی، ۱۳۸۰) ص ۲۲۰ – ۲۱۸.

14. paul booker, Non - democratic Regimes, mac millan press,

2000, p. 8 - 35.

٥٥. صحیفه نور (تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی; ۱۳۷۸) ج ۱۰، ص ۱۸۱.

٦٦. همان، ج ۶، ص ۵۴.

۷۷. اصغر افتخاری، ۱۳۸۲، پیشین، ص ۱۵۹.

۸۸. ساموئل هانتینگتون، سامان سیاسی در جوامع دستخوش دگرگونی، ترجمه محسن

ثلاثی (تهران: نشر علمی، ۱۳۷۰) ص ۱۵ - ۲۰۵.

۹۹. سخنرانی حضرت امام;، مورخه ۱۳۶۰/۳/۶.

· · . *نهج البلاغه*، كلمه قصار ۴۷۶.

۱۱. اصغر افتخاری، اقتدار ملی: جامعه شناسی سیاسی قدرت از دیدگاه امام خمینی،

(تهران: ناجا، ۱۳۸۰) ص ۵۹ – ۵۸.

۲۲. روزنامه جمهوری اسلامی ایران، مورخه ۱۳۵۸/۹/۱۱.

٣٣. صحيفه نور، پيشين، ج ٤، ص ٨٧

٤٤. هم*ان*.

٥٥. صحيفه نور، پيشين، ج ١٠، ص ٩٥.

٦٦. *همان،* ج ۱۷، صص ۱۰۲ – ۱۰۳.

۷۷. **همان،** ج ۲۱، ص ۵۷.

ترومبت کاه علوم النانی ومطالعات فرسکی پرتال جامع علوم النانی