

تحقیقی در قصه های منظوم غنایی و بزمی (قسمت دوم)

ابن طفیل، رساله ای به نام حیبن یقظان دارد که ضمن بیان داستان حیبن یقظان، نام دو تن را در جزیره ای می بُرد؛ یکی ابسال، عالم به علوم باطن و دیگری سلامان، عالم به علوم ظاهر.

رمزهایی که در داستان سلامان و ابسال به عالم صغیر مربوط

می شود و عبارت است از:

سلامان: نفس ناطقه

ابسال: قوت بدنى ـ تن شهوت پرست (۵)

اسکندر در بازگشت خویش به یونان از او پراکنده بودند، سربازان اسکندر در بازگشت خویش به یونان از او پراکنده بودند، موضوع قصه های فراوان و شگفت انگیزی شد که نویسنده ای در حدود قرن سوم میلادی در مصر آن را گرد آورد، به یونانی نگاشت و به یکی از مورخان معاصر اسکندر، موسوم به کالیستنس نسبت داد. این کتاب ظاهراً به زبان پهلوی ترجمه شد و گویا مطالب آن با بعضی افزایش ها به وسیلهٔ سریانیان به ادبیات عرب راه یافت و با روایات منسوب به دی القرنین در آمیخت و از زبان عربی به همه مسلمانان و ایرانیان رسید.

قصهٔ اسکندر که پایهٔ تاریخی مشخصی دارد، وقتی به میان فرهنگهای گوناگون و تخیلات ابداعی ملتها افتاد، رنگهای داستانی شگفتی گرفت که از آن کتابها نوشتند و قصه ها پرداختند. این قصه در شاهنامه به کوتاهی نقش بسته است: شاید غرور ملی استاد طوس، او را بر آن داشته است که به آسانی از آن بگذرد و آنچه را که شایسته اثر خویش می دانسته برگزیند. نظامی با احترامی که به استاد طوس دارد گوید:

سخنگوی پیشینه دانای طوس که آراست روی سخن چون عروس در آن نامه کان گوهر سفته راند بسی گفتنیهای ناگفته ماند...

در کتاب اعلام قرآن خزائلی ـ ص ۲۹۶ ـ در این باره آمده است که در قرن چهارم هجری مسلمین با فلسفه ارسطو آشنا شدند و حکمت او را که با آیین توحید موافق تر از فلسفه افلاطون بود پذیرفتند. فلاسفه اسلامی به مقام شامخ ارسطو و تقرب وی در نزداسکندر توجه کردند. این امر علاوه بر آنکه ناشی از ارادت این فلاسفه به ارسطو بود، از اغراض سیاسی نیز خالی نبود؛ زیرا ایشان می خواستند که پادشاهان را به فلاسفه متوجه کنند و بدین وسیله مقامات دولتی را در اختیار گیرند و از نفوذ غلامان ترك جلوگیری کنند. ابن سینا به منظور سیاسی خویش توفیق یافت، توجه او به ارسطو و مقام اسکندر مقدونی بالا گرفت، در اطراف وی افسانه هایی ساخته و قصه هایی که به سریانی نوشته شده بود، به فارسی ترجمه شد. از سویی، چون مبنای نظر ابن سینا بر این بود که فلسفه و دین را به هم نزدیک کند، مناسب چنان دید تا اسکندر را

ذوالقرنین بداند؛ همان ذوالقرنینی که در قرآن مجید از او یاد شده است. فرخی در قصیده ای که مدح سلطان محمود است می گوید: فسانه گشت و کهن شد حدیث اسکندر

سخن نوآر که نو را حلاوتی است دگر

که در ضمن از آب حیات و ظلمات سخن گفته است. ابوریحان بیرونی نظر فوالقرنین اسکندر را نپذیرفته است و ارتباط ظلمات و اسکندر را ناشی از سوء تعبیر تورات می داند، چه در تورات آمده است که پادشاهان ماد و پارس در بابل گنجها را از ظلمات بیرون آوردند. گویا بابلیان خزانه های خود را در تاریکخانه می ساختند. بعدها ظلمات که محل گنجینه های بابلی بوده، منتهاالیه جهان فرض شده و گفته اند اسکندر به ظلمات سفر کرده و این سفر در جستجوی آب حیات بوده

اسکندر در یونانی، الکساندروس، مرکب از الکسو به معنی حامی و اندروس به معنی انسان و مجموعاً به معنی پناه و حامی انسان است؛ اسکندر، پسر فیلیپ یا فیلقوس، سومین کسی است که در یونان به این نام خوانده شده است.

چنانکه گفتیم قصه اسکندو، دو شاهنامه به کوتاهی بیان شده است؛ تولد اسکندر و جنگهای او با دارا، از دواج او با روشنک، لشکرکشی به هند و چین و حبشه، و بالا رفتن از کوه و آگاهی یافتن او از مرگ خود. همچنین، رؤیاهای کید هندی و گزارش جوابهای او ... و نامه اسکندر به مادر و بردن او به بابل و شیون مادر و زن اسکندر بر مرگ او.

به نظر می رسد که اسکنلونامه فردوسی، از مأخذ سریانی یا ترجمه پهلوی گرفته شده باشد. اسکنلونامه ای نیز در حدود قرن ۶ به نثر نوشته شده و اسکنلو ذوالقرنین در این کتاب قهر مان قرار گرفته است. مؤلف آن یک نفر ایرانی است زیرا در ضمن روایت قصه ها، از مردم ایران ستایش می کند و آنها را از اعراب شجاع تر می داند.

نظامی در باب اسکندر در دو بخش سخن گفته است، نخست در کتاب شرفنامه که داستان اسکندر را از ولادت تا فتح ممالک و بازگشت او به روم و دوم در اقبالنامه که از حکمت و علم و پیامبری اسکندر سخن رفته و هر جا که توانسته در قصه تصرفاتی به عمل آورده. قصد او پیروی از فردوسی است اما دلیل نظم قصه این است است که نظامی خوابی می بیند که خضر او را به نظم آن مأمور می کند. نظامی شرفنامه را به نام اتابک نصرة الدین ابوبکر محمد جهان پهلوان و اقبال نامه را به نام عزالدین ابوالفتح مسعود سروده است ؛ نخستین را اسکندرنامه بری و دومین را اسکندرنامه بری در و دومین را اسکندرنامه بری نام دو دو در برا به نام داند .

نظامی در سرودن مثنوی اسکندرنامه ، از مأخذ مختلفی که مطالبی تاریخی یا داستانی دربارهٔ اسکندر داشته اند استفاده کرده و حتی اشتباهات آنان را نیز در طی منظومه خویش جای داده است .

> malcor

اسكنلونامهٔ نظامی، با آنكه اثری تقلیدی است از بدایع شعر فارسی است که چون دیگر آثار نظامی در ادبیات ما نفوذ فراوان داشته است.

امیرخسرو دهلوی از شاعران و استادان زبان فارسی در هند، مثنوی آیینه سکنلری را به نام علاء الدین محمدشاه ـ در سال ۶۹۹ یعنی نزدیک صدسال پس از اسکندرنامه نظامی به نظم درآورد. بعد از امیرخسرو، عبدالرحمن جامی، خردنامه اسکنلری را که از جمله مثنویهای هفت اورنگ اوست به تقلید نظامی سرود.

بدرالعین عبدالسلام کشمیری از شعرای قرن دهم هند نیز قصه فوالقرنین را نوشت و به عبدالله بهادرخان پادشاه ازبک تقدیم کرد. (\*)

## ۴. داستانهای ایرانی

ویس ورامین \_ قصه عاشقانه و کهنی است که در حدود ۴۴۶ \_ ۴۵۵ فخرالدین اسعد گرگانی آن را به نظم آورد. زمانی که وی تصمیم به نظم کتاب گرفت، قصه به زبان پهلوی بود. پس فخرالدین اسعد می باید زبان پهلوی می دانسته که به برگرداندن آن اقدام کرده ؛ به عقیده مینو رسکی، این قصه به زبان پهلوی بوده و برخی از سخندانان آن را به فارسی برگردانده و یا زردشتیانی که پهلوی می دانستند آن را ترجمه کده اند.

صادق هدایت می نویسد که فخرالدین اسعد گرگانی اساس قصه را از ترجمه ای مخلوط با خط پهلوی که به پازند ترجمه شده بود، گرفته ؛ نسخه او پهلوی پارسی بود و او را نگران کرده بود. (")

استاد مینوی بر آن بود که این قصه به دوره اشکانی منسوب است ، شهرت فراوانی داشته و ابونواس در کتابش از آن نام برده است ، این قصهٔ قدیمی به فاجعه تریستان و ایزوب شباهت دارد.

ویس یا ویسه، زن مؤبد شاه و رامین یا رام برادر و در عین حال رقیب او است. در این قصه، آتش شهوت شعله می کشد و از حد و مرز شرافت و مقررات تجاوز می کند.

فخرالدین اسعد که این قصه را در قرن پنجم به خواهش خواجه عمیدابوالفتح مظفر نیشابوری، حاکم اصفهان به نظم آورد در سال ۴۴۶ آن را تمام کرد. در این قصه از نظر وصف و تمثیل و لطایف احوال روحی و احساسات شدید در ردیف قصه عاشقانه یوسف و زلیخا است و شوق و حال قصه شیرین و خسرو در آن دیده می شود؛ شاعر، خود نیز بدین نکته اشاره دارد.

به عقیده اته، با نظم قصه ویس و رامین تفاوت بین حماسه تاریخی و داستان رمانتیک از نظر اسلوب ظاهری شروع شد؛ نخستین در بحر متقارب و دومی داستان رمانتیک در بحر هزج (مقاعیلن) تعونه هایی هستند که تاکنون باقیمانده اند.

فخرالدین اسعد گرگانی از لحاظ توجه به حقایق روحی و تعمق در پدیده های روانی چون فردوسی مقامی شایسته دارد. هرچند نمی توان گفت فخرالدین اسعد نخستین کسی است که مثنوی بحر هزج را سروده، چون پیش از او مسعودی مروزی شاهنامهٔ خود را به همین وزن سرود؛ ولی می توان گفت که وی استاد و پیش کسوت قصه سرایی منظوم بوده است. چرا که بعد از فردوسی، حماسه ها در بحر متقارب سروده می شد، ولی بعد از فخرالدین اسعد غالباً در بحر هزج بوده است.

وقایع در قصه ویس و رامین نظم منطقی دارند و هر حادثه حادثه ای را به دنبال می آورد. قهرمانان خیالی و پنداری نیستند. به عقیده دکتر محجوب، در مقدمه ویس و رامین ص ۹۲، نظامی، خسرو و شیرین را از او تقلید کرده است.

قهرمانان قصه ویس و رامین از فرمانروایان و برگزیدگان اند و جلوه های زندگی این دسته در دوره های بیش از نظر جامعه شناسی از اهنیتی خاص برخوردار است. زنی که در منظومه بیش از هر کس نامش با احترام و همدردی یاد می شود، شهرو، مادر ویس است. زنی از نژاد جمشید که چندین شوی را دیده و نذر کرده است که دختر ناآمده

خویش را به مؤبدی فرتوت بدهد، ولی بعد دختر را به برادرش می دهد و تشریفات مذهبی را زیرپا می گذارد. شهرو با پول مؤید فریفته می شود و علیه دختر و برادرش در دژ را می گشاید و مؤید نیز به زور ویس را می رباید و به شبستان خویش می برد.

نکته دیگر آنکه دایه به صراحت به ویس می گوید که تمام زنان مهتران و نامداران، علاوه بر شوی با دیگری نیز سر و سری دارند؛ شوی و یار در برابر هم اند و اگر چنین نباشد تشریفات اشرافی ناتمام است و نازیا!

مثنوی عاشقانه ویس و رامین در سرایندگان بعد تأثیر فراوان گذاشت. زنی که فخرالدین اسعد برای سرودن این قصه برگزید مورد توجه سرایندگان بزرگی چون نظامی قرار گرفت و دلایل فراوانی وجود دارد که تأثیر این قصه را می توان در خسرو و شیرین نظامی دید و نوشته محققانه دکتر محجوب در مقدمه مثنوی ویس و رامین ص ۹۵ نیز آن را روشن تر ساخته است.

در اشعار شعرایی چون باباطاهر ، عطار ، سعدی ، حافظ و خواجو نیز اشاره های فراوان بدین قصه شده است . ذکر قصه گل و هرمز از شیخ عطار ضروری است . تلخیص آن از روی نسخه ای از مثنویهای عطار که در ایرلند است صورت گرفته و قصه به پیروی از داستان ویس و رامین و خسرو و شیرین نوشته شده و وقایع آغازین آن شبیه حوادث داستانی آنها با شیوه و اسلوب ویس و رامین است ولی به زودی از آن شیوه به در آمده و به وقایعی چون پیش آمدهای الف لیله و اللیلة یا قصه های افواهی نزدیک شده است . (۸)

شاعران گاهی هم ده نامه یا سی نامه عاشقانه ای به اسلوب فخرالدین اسعد گرگانی ساخته اند؛ فخرالدین اسعد ، از قول ویس، ده نامه انشا کرده است، مانند ده نامه او حدی ، ده نامهٔ ابن عماد ، ده نامهٔ عارفی ، ده نامهٔ عماد فقیه ، سی نامهٔ امیر حسینی ، سی نامه کاتبی و فراق نامهٔ سلمان ساوجی .

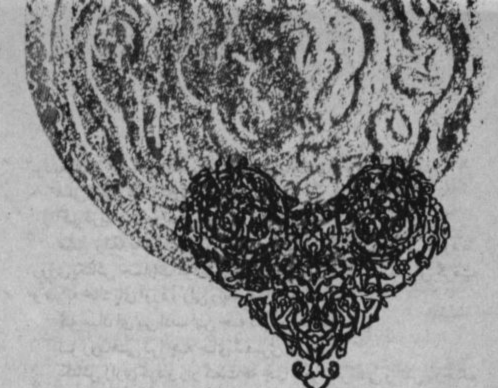
این بود مختصری درباره یکی از افسانه های شیرین عاشقانهٔ فارسی که قرنها سینه به سینه گشته بود تا روزگارانی که به زبان فارسی و پهلوی در آمیخت، به سال ۴۲۹ که طغرل اول به شاهی رسید، در سال ۴۴۳ اصفهان را گرفت و ابوالفتح مظفر نیشابوری حاکم اصفهان شد، آنگاه فخرالدین اسعد را در اصفهان نگاه داشت و او با پیشینهٔ دولتی با حاکم این مثنوی را شکوفاند.

خسرو وشیرین - این قصه شرح عشقبازیهای خسروپرویز، شاه ساسانی و شیرین، کنیزك ارمنی است. این کنیزك بعدها مهین بانوی دربال ساسانی شد. طبق روایات، فرهاد نیز بدو عشق می ورزید. این قصه که از زمان هرمز آغاز شده بود، در اواخر دوره ساسانی رواج گرفت و در آثار بعد از اسلام، چون المحاسن والاضداد جاحظ و غررالملوك فرس تعالبی و شاهنامه فردوسی بدان اشاره شده است.

قصه خسرو و شیرین را نظامی در سال ۵۷۶ به نام اتابک شمس الدین محمد جهان پهلوان ایلدگز (۵۶۸ ـ ۵۸۱) به بحر هزج و در ، ۶۵۰ بیت به نظم آورد و در سال ۵۷۶ در آن تجدیدنظر کرد و نام طغرل بن ارسلان سلجوقی و قزل ارسلان ایلدگز را بدان افزود.

شیرین، شاهزاده ارمنی در داستان نظامی از راه عفاف قدم بیرون نمی گذارد و پس از آنکه خسرو به دست پسرش شیرویه کشته می شود، خود را می آراید و در کنار تابوت شوی خودکشی می کند. این قصه را فردوسی در شاهنامه آورده است و در مقایسه با قصه خسرو و شیرین نظامی، اصالت و اختصار داستان فردوسی به خوبی دیده می شود. روش ایجاز فردوسی در کلام، متانت خاصی به این قصه می دهد، در صورتی که نظامی با شیوه خاص خود در وصف با ابداع صور خیال فراوان و گسترش جزئیات داستان، فرصت برای تخیل پردازی می یابد و حوادث داستان را به رنگ دیگر درمی آورد. این قصه با توجه به قدرت و هنر نظامی مورد توجه گویندگان دیگری نیز قرار گرفت:

خواجوی کرمانی ، گل و نوروز را سرود و در سال ۷۴۶ به



خسرو و شیرین نظامی، به شکلی هنرمندانه حال دیگری گرفت. نظامی، فرهاد را به میدان عشق کشانده و تازانده است، ولی آگاهی دقیقی از شخصیت او به دست نداده است. شاهزادهٔ ارمنی به قول نظامی عشقی سوزان به فرهاد داشت.

از مهمترین کسانی که به تقلید از نظامی ، خمسه ای سروده اند و به جای خسرو و شیرین ، فرهاد و شیرین ساخته اند ، امیر علیشیر نوایی است که در سال ۸۹۸ ، نظیره گویی با نظامی را به زبان ترکی آغاز کرد . امیر علیشیر از موضوع فرهاد در قصه نظامی بهره گرفته و حال و هوای دیگری به آن داده است . او دورهٔ تاریخی ساسانی را حذف کرده و فقط فرهاد را به صورت قهر مان این قصه پر ورانده است ؛ شخصیت ممتازی که با فرهاد نظامی ، امیر خسرو ، عارف و اشرف مراغه ای فرق دارد . (۱۱)

وحشی بافقی (۹۹۰م) نیز فرهاد و شیرین به صورت ناتمام سروده که وصال شیرازی آن را در سال ۱۲۶۵ به اتمام رسانده است.

همچنین از عرفی شیرازی نیز مثنوی فرهاد و شیرینی موجود است (۹۹۹-م)

میرعقیل کوثر، از مقربین دربار شاه عباس نیز در سال ۱۰۱۵، فرهاد و شیرین خود را به شاه عباس تقدیم کرد.

بهرام نامه یا هفت پیکر - قصه بهرام گور، منسوب به بهرام پنجم ساسانی (۴۲۱ - ۴۳۸) است که، پدرش او را به منذربن نعمان سپرد تا سوادی و تیراندازی بدو آموزد و تربیتی شاهانه و سپاهی بیابد.

نظامی، هفت گنبه یا بهرامنامه را که چهارمین مثنوی از خمسه است، در ۵۱۳ بیت و به نام علاءالدین کرپ ارسلان از اولاد آق سنقر، حاکم مراغه به نظم درآورد. این مثنوی که در سال ۵۹۳ به پایان رسید، از سر گذشت بهرام پنجم ساسانی معروف به بهرام گور سخن می کوید و بنیاد آن بر شماره هفت است. نظامی، زندگی بهرام را از کودکی تا رفتن به حیره و پرورش یافتن او در نزد منذربن نعمان و بازگشت به ایران و سلطنت وی شرح می دهد. آنگاه از از دواج او با هفت دختر هفت پادشاه هفت اقلیم و جای دادن آنها در هفت گنبد به مفت رنگ و رفتن بهرام در هر یک از روزهای هفته به یک گنبد و مهمان یک دختر شدن سخن می راند؛ در این قصه ، هر یک از دختران داستانی می سراید و نظامی جمعاً هفت داستان از قول آنان روایت می کند که از شباهگارهای شعر فارسی است. مپس شاعر از پریشانی اوضاع ملک به شباه گور از ملکداری و حمله شاه چین به ایران و ظلم راست روشن وزیر و هوشیار شدن بهرام گفتگو می کند و در پایان رفتن بهرام به دنبال گور خر و نابدید شدن او را می آورد.

قصه جمه ارم که عشق بهرام و شاه زاده رومی است در جوامع الحکایات به نشر آمده. در شاهنامهٔ فردوسی، قصه های گوناگونی از بهرام آمده و از همه مشهورتر که نشانهٔ عدالت پروری، مردم دوستی و جوانمردی اوست به نام بهرام گور و لنیک آبکش است. در این قصه، از مردی آبکش و یهودی خسیسی سخن به میان می آید و بهرام نیز با آزمایش شاهانه، حوادث تازه و جالبی را شکل می دهد. (۱۱)

نظامی، با توجه به اینکه قصه زندگی بهرام، رشادتها و جوانمردیها و عشقبازیهایش پیوسته موضوع قصه های دل انگیزی بوده است، به وصف و شرح زندگی بهرام گور پرداخته و خود را یکه تاز میدان داستان پردازی می داند و الحق چه ادعای بجایی که شاعر توانسته با استادی خاص خویش در بزمهای شاهانه بهرام هنرنمایی کند؛ چون شیرین در چشمه.

همچنین، این منظومه ها نیز به تقلید از هفت پیکر نظامی سروده شده است:

امیر خسرو دهلوی ، هشت بهشت خویش را در سال ۷۰۱ سرود. هاتفی خرجردی هفت منظر را سرود.

مولانا حافظ محمدفاضل سورتی در ۱۰۶۶ حکایتی از عشق بهرام ساخته و نسخه ای از این منظومه در کتابخانه بودلین به نام نتیجة الطبع نگهداری می شود.

تاج الدین احمد تقدیم کرد. گوهرنامه نیز در تصوف و اخلاق، بروزن خسرو و شیرین نظامی و به نام امیر مبارزالدین است.

هاتفی خرجردی ، خسرو و شیرینی سروده که در آن ، فرهاد ، رقیب خسرو ، در راه معشوق کارهای سخت انجام می دهد و در بیستون می ماند و چون به دروغ خبر مرگ شیرین را می شنود خود را می کشد . نخستین مقلد نظامی ، امیر خسرو دهلوی است (۶۵۱ - ۷۰۵ هـ) که به تقلید نظامی خسرو و شیرین را سرود . کار بدیع امیر خسرو در داستانسرایی آن است که تنها به قصه های گذشته بسنده نکرده ، بلکه ماجراهای عاشقانه عهد خویش را نیز موضوع داستان قرار داده و منظومه خضرخان و قولرانی را سرود که در شرح عشق خضرخان ، پسر علاءالدین خلجی به دختر رای گجرات به نام دولرانی است .

عرفی شیرازی (وفات ۹۹۹) نیز مثنوی فرهاد و شیرین دارد. قاسمی گنابادی در سال ۹۵۰، شیرین و خسرو را به نظم آورد. میرمحسن رازی که در زمان اکبرشاه به هند رفت و در بنارس وفات یافت (۱۰۲۰) مثنوی شیرین و خسرواو معروف بود.

جمشید و خورشید سلمان ساوجی نیز مثنوی دیگری است که به پیروی از خسرو و شیرین سروده شده و قدیمیترین نسخه آن در کتابخانه رایت بیک اسلامبول است.

نواب آصف خان جعفر (میرزا قوام الدین محمد) که در زمان اکبرشاه به هند رفت؛ منظومه او نیز بخشی به نام خسرو و شیرین و بخشی به نام فرهاد و شیرین دارد که قبل از سال ۹۹۵ تمام شد.

میرزا ملک مشرقی اصفهانی، معاصر شاه صفی (۱۰۳۸)، منظومه ناقصی دارد که به شاه صفی تقدیم کرده و عبدالله بن حبیب الله شهاب در سال ۱۱۹۴ آن را تمام کرده است.

در بیشتر آثاری که از نظامی تقلید شده است، ظاهراً جریان اصلی اقصه با حوادث و قهرمانان دیگر ادامه یافته و شاید داستانی دیگر یا پیامی دیگر بوجود آمده است.

قصه جمشید و خورشید را سلمان ساوجی در سال ۷۶۳ به نظم در آورد؛ این قصه به پیروی از خسرو و شیرین سروده شده و حکایت عشق جمشید، پسر خاقان چین به شاهزاده خورشید، دختر قیصر روم است. این قصه را سلمان ساوجی در دربار حکمران ایلکانی، امیرشیخ حسن بزرگ و شیخ اویس سروده است.

مهرو نگار از نظیره های دیگر خسرو و شیرین است و جمالی نامی در سال ۸۰۵ آن را به نظم آورده است.

محسرو و شیرین کُردی را نیز خانای قبادی در اورامان کردستان و به پیروی از خسرو و شیرین نظامی (در ۱۱۵۳) سروده است . (۱)

قرهاد و شیرین \_ فرهاد، سنگتراشی معاصر خسروپرویز بود که داستان عشق او به شیرین، معشوق خسرو معروف شد؛ گویند خسروپرویز ساختن تصاویر بدیع و نقوش زیبا را در کوه سمیره در قرمیسین (کرمانشاه) به فرهاد حکیم تکلیف کرد (فرهنگ معین).

پیش از نظامی، شعرا و نویسندگان دیگری نیز درباره فرهاد اشارتهایی دارند، اما صورت کامل این روایت و نقش فرهاد در قصه جامی، مثنوی هفت اورنگ را در سال ۸۲۰ و اشرف در هرات، معاصر شاهرخ مثنوی دیگری سروده است.

منظومه آسمان هشتم یا فلک الروح از روح الامین ، به نام سلطان محمد قطب شاه سروده شد.

مثنوی هفت دلبر از خاکی که به اکبرشاه تقدیم شد.

هفت اختر عیسی نیز در سال ۱۰۷۰ منظوم شد و همچنین دو منظومهٔ دیگر نظیر هفت پیکر از هدایت الله معصوم صفوی و شریفای کاشف سروده شده است.

رابعه ویکتاش - رابعه بنت کعب قزداری، از زنان شاعر و معاصر رودکی است. او دختر امیر عرب بود و در حدود بلخ امارت و مکانتی داشت و پسر کعب به نام حارث جانشین او شد. رابعه عاشق بکتاش، غلام برادر خود شد و حارث به بدگمانی رابعه را بکشت وی در شعر پارسی و تازی، هر دو مهارت داشت و سخن او به لطافت و اشتمال بر معانی دل انگیز زبانزد بود. عطار با بهره گیری از عشق رابعه، فضایی عرفانی برای عشق، در الهی نامه فراهم کرده است. او از بیان بوسعید مهنه به شرح حال این زن شاعر عاشق پرداخته و از معاصر او رودکی سخن گفته است. در کتاب اسرارالتوحید آمده است که چون شیخ از مدن طفل خردسال خویش فارغ شد، با چشمی گریان بیتی از غزلی دفن طفل خردسال خویش فارغ شد، با چشمی گریان بیتی از غزلی خواند که تذکره ها به نام رابعه بنت کعب آورده اند.

توسنی کردم ندانستم همی کز کشیدن سخت تر گردد کمند زشت باید دید و انگارید خوب زهر یابد خورد و پندارید قند(۱۲)

رابعه را بعضی، از قدیمتوین شاعران صوفی مشرب ایران می داند. با وجود اینکه اشعار وی عواطف تند عاشقانه را دربردارد و با توجه به چگونگی تصوف در قرن سوم و چهارم، شاید این رابعه با زن دیگری اشتباه شده باشد.

عوفی درباره وی گوید: پیوسته عشق باختی و شاهد بازی کردی. ولی جامی او را از شاعران صوفی به شمار آورده است.

عطار در الهی نامه، قصهٔ دل انگیز رابعه و بکتاش را به شیوه خاص خویش به نظم آورده و برای بیان مقاصد خویش از آن بهره گرفته است جامی نیز در نفحات الانس قصهٔ رابعه را نقل کرده است. فقیر در گلستان ارم که مثنوی عاشقانه ای است درباره رابعه که از مایه های شعری جلوه هایی قابل توجه دارد.

رضا قلیخان هدایت او را از ملک زادگان دانسته. او با همان اطلاعاتی که از الهی نامه دارد، قصه او را پرورانده است و او را زنی زیبا و بخرد می داند که میلی به بکتاش، غلام برادرش داشته است. علت انتساب رابعه به تصوف، شاید این باشد که صوفیه دو هر دووه، برای افزایش شوق و حال خویش در مجالس سماع اشعاری عاشقانه

می خواندند و شعر رابعه نیز از این توجه رنگ عرفانی گرفته است.

امیر بلخ کعب نام دادگر و دین پرور دختری داشت زین العرب نام، زیبا و دوست داشتنی، معدن حسن و زیبایی، طبعی لطیف و روان داشت، خوش زبان و شیرین گفتار بود، شعر به غایت نیکو می گفت. پدر درحال مرک او، را به برادرش حارث سپرد و سفارشهای پدرانه کرد تا دُردانه او را خوب بپرورند و پرستاری کنند.

روزگار چنین پیش آورد که بکتاش غلام برادر او و خزانه دار ملک، بالا بلند و زیبا اندام، در مجلس جشنی که حارث در کاخ به پا کرده بود، حضور داشت. دختر بر بام آمده بود تا شکوه جشن را تماشا کند. بکتاش را دید که ساقی بود و نغمه می خواند و بزم می آراست:

> دلش عاشق شد و جان متهم گشت زسرتا با وجود او عدم گشت

بر بام آمد و از بام صبر اوفتاد و عاشق بکتاش شد و از عشق بیمار گردید. دایهٔ دختر حیلتی ساخت و از راز او آگاه شد. رابعه از او خواست تا رازش را فاش نکند و نامه ای را همراه با تصویرش که کشیده

بود به بکتاش رساند. نامه به بکتاش رسید و فتنه ها برخاست که: همی میرم کنون ای زندگانی

اگر دریابیم ورنه تو دانی

عشق رابعه به غزل رنگ می گرفت و از بکتاش رنگ می سترد تا روزی بکتاش جسارت کرد و رابعه را در دهلیزی یافت. دامنش گرفت و سر به خاك پای آورد، ولی رابعه اورا از خود راند:

که هان ای بی ادب این چه دلیریست

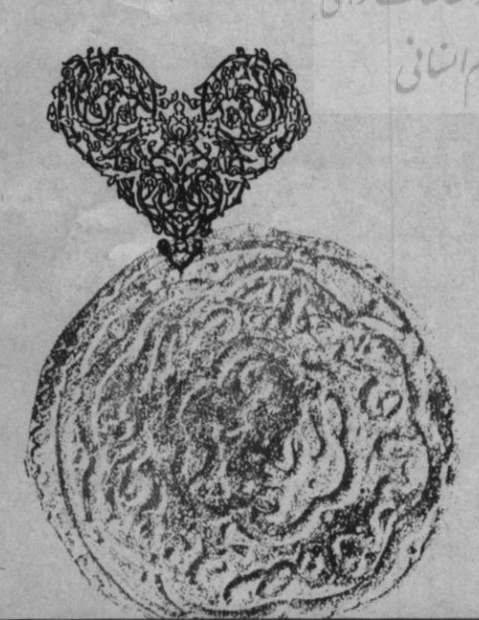
توروباهی تراچه جای شدیری است

بکتاش زاری کرد و راز گفت که چرا شعرم فرستی و آتش به جانم زنی. رابعه گفت در سینه دردی داشتم به نام تو گشودم و تو را بهانه ساختم که به قول بوسعید مهنه ؛ رابعه عشق حقیقی داشته و غلام را نشانه تیر بلا ساخته.

معروف است که رابعه عاشق در چمن زاری می رفت و از جور غلام می نالید. حارث سخن او شنید و بر او خروشید. رابعه کلام را برگرداند و به جای ترك یغما، سرخ سقاگذاشت تا برادرش آسوده خاطر شود. اوضاع دگرگون شد و دشمنی بر حارث هجوم آورد. حارث پیروز شد و بکتاش در تنگنا افتاد و نزدیک بود در بند دشمن افتد که رابعه در لباس سربازان به میدان آمد و او را نجات داد. او باز نامه ای به دایه سپرد و به بکتاش رساند و ماجرای رودکی و شعر رابعه در بخارا به دربار حارث و خشم حارث از رابعه و خیانت دوست بکتاش که به دربار حارث و خشم حارث از رابعه و خیانت دوست بکتاش که و رابعه را در جامی آویختند و رابعه را در حمامی سوزان رگ زدند و او با خون خویش شعرش را بر در برا حرث را کشت و در برا حمام نگاشت. بکتاش به حیلتی از چاه برآمد و حارث را کشت و دیوار حمام نگاشت. بکتاش به حیلتی از چاه برآمد و حارث را کشت و بر گور رابعه خودکشی کرد:

نبودش صبر بی سار یگانه بدو پیوست و کوته شد فسانه

محمود و ایاز \_ قصه محمود و ایاز از داستانهایی است که از دوره غزنوی به بعد در ادبیات و عرفان ایرانی راه یافته است . ابوالنجم ایاز بن ایماق از غلامان دربار محمود بود که در سال ۴۲۱ از پسر محمود ، امیر محمد اعراض کرد و در نیشابور به مسعود پیوست و در زمان این امیر حاکم قصر ارومکران شد و در ۴۴۹ درگذشت \_ نوشته اند که فرخی سیستانی با ایاز یا یکی از غلامان خاص با ده نوشی کرد ، سلطان از این واقعه آگاه شد و پر فرخی خشم گرفت و او را از درگاه براند . در تاریخ



بايسنقز تحرير يافته.

مثنوی ماه و خورشید و شمشیر وقلم ، از خواجه مسعود قمی معاصر امیر علیشیر نوایی.

مثنوی کلشن لطافت ، منسوب به شاعری به نام انشاء که در آن، خرد و توانگری به مناظره برخاسته اند.

شاه و گدا، از ملالی جغتایی نیز در سال ۹۳۹ سروده شد که مناظره ای است میان تیر و کمان .

در بحر مواج شعر و ادب فارسی، هنوز قصه های ناشناخته ای هستند که غواصانی عاشق می خواهد تا دل به دریا بزنند، این مرواریدهای یتیم را درآورند و برگردن عروس هنر جهان بیاویزند؛ قصه هایی چون افسانهٔ گلریز از ضیاء نخشبی و چهل طوطی-سمک عیار و هزاران قصهٔ دیگر که آینه تمام نمای زندگی مردمی هستند که سالها بر صحیفه روزگار نوشته اند. نوشته اند و مانده اند. تا

## اهم مآخذ

اعلام قرآن دكتر محمد خزاعلى امير كبير ١٣٤١ الهى نامه عطار تصحيح فؤاد روحاني رواز تاریخ ادبیات اته ترجمه دکتر رضا زاده شفق تاريخ ادبيات ايران دكتر صفا خمسه نظامي تصحيح وحيد دستكردي داستانها و قصه ها از مجتبى مينوى داستانهای ایران باستان از پیرنیا داستانهای دل انگیز ادب فارسی دکتر زهرا خانلری Manager Bally Three Land ديوان فرخي تصحيح دكتر دبير سياقي شيرين و خسرو امير محسرو دهلوي چاپ مسكو شاهنامه فردوسي جاب مسكو و بروخيم Charles and Shape of شعریی دروغ شعریی نقاب دکتر زرین کوب شعر و ادب فارسي زين العابدين مؤتمن كنج سخن ج اول دكتر فبيح الله صفا فرخى سيستاني دكتر غلامحسين يوسفي مآخذ قصص و تمثيلات مثنوي از بديع الزمان فروزانفر انشارات دانشگاه نگاهی به سلامان و ابسال جامی ـ دکتر جبی حبیبی وامق وعفرا تحقيق دكتر محمد شفيع امين باكستان ورقه و گلشاه تصحیح دکتر صفا مجله سخن ارسال ۲۱ به بعد مجله فانشكده ادبيات دانشكاه تهران ٣٣ تا ٣٧ مجله دانشکده ادبیات دانشگاه تبریز ۱۱ تا ۲۰ مجله مهر سال ۷ و ۸

د سلامان وابسال مجله دانشکده ادبیات / ۶ تیر ۲۴ ایر ج افشار فرهنگ معین: رمز و داستانهای رمزی پورتامداریان، انتشارات علمی سلامان وابسال جامی، مقدمه رشید یاسمی ۶ حماسه سرایی در ایران، دکتر صفا، ص ۳۵۴ ۷ مجله سخن، دوره ۸، ص ۴۴۳ ۸ داستانها و قصه ها از مجتبی مینوی، ص ۱۹۰ و مجله سخن، سال ششم، شماره ۱ ۹ مجله سخن، سال ۳۶، دوره ۸، مجتبی مینوی

١٠ مجله دانشكده ادبيات، سال۴۶/شماره٢، دكتر غلامحسين بيگدلي

۱۱\_مجله سخن، شماره ۳۵، سال۷

۱۲ ـ شعر و ادب فارسي، مؤتمن ص٩٨

١٣ فرخي سيستاني، مصحح دكتر يوسفي، ص٢٧٤، مجله يغما، سال ٢، ص٢٩٩

بیهقی -ص ۲۵۷- در باب ایاز آمده است: دامنا و ارکان محمودی از قبیل امیرعلی قریب حاجب بزرگ و عضدالدوله امیر ابویعقوب بن ناصرالدین سبکتگین برادر سلطان که سپهسالار بود و امیر حسن مشهور به حسنک وزیر ... و ابوالنجم ایاز ... این جمله با سایر فحول و سترگان بصواب دید یکدیگر، دریافت وقت را امیر ابواحمد محمد را از گورکانان که بدار الملک نزدیک بود آورده بجای پدر بزرگوارش نشاندند. »

از استبداد رأی محمود نیز آورده اند که روزی محمود بر ایاز خشم گرفت و به حسن میمندی گفت از این پس مرا با ایاز کاری نیست، جانم از او می جوشد. چه کنم؟ بند بروی نهم یا خونش بریزم یا آزادش کنم؟ میمندی در پاسخ گفت سخت ترین کیفر آن است که وی را بفروشی شاه از این پاسخ خوشش آمد و گفت این گمراه را بفروشید! چون او را به بازار بردند، خریدار از همه سوی روان شد و عاقبت مردی او را به سی هزار دینار خرید. چون چند روز گذشت، محمود پشیمان شد و به میمندی گفت ایاز را بیاور!

دلبستگی محمود به ایاز بیشتر برای فداکاریهای فوق العاده ایاز بود تا به سبب زیبایی اش. فرخی در قصاید خویش از حسن خدمت جنگجویی تیرانداز یاد می کند که در نزدمحمود و مسعود بازار گرمی داشته. مسعودیک بار چهل خروار زر بدو بخشید، چون در میان سربازانی که عصیان کرده بودند، وفادار مانده بود.

صوفیه، حکایاتی که از محمود و ایاز می آورند را نشانهٔ عشقی برفانی می دانند.

عطار نیز مثنوی یی به نام محمود و ایاز داشته که آقای احمد سهیلی خوانساری در مقدمه خسرونامه عطار - ص پنجاه و شش- به آن اشاره کرده است.

فخرالدین صافی، مثنوی محمود و ایاز را به سبک و وزن لیلی و مجنون نظامی سروده. وی فرزند حسین واعظ کاشفی است که در ۹۳۹ درگذشته است.

انیسی متوفی به سال ۱۰۱۴ مثنوی محمود و ایاز را در بحر خسرو و شیرین نظامی سرود؛ از این مثنوی، نسخه ای در بودلین وجود دادد.

زلالی، مثنوی محمود و ایاز را در مدت ۲۳ سال سرود؛ (یعنی از سال ۱۰۰۱ تا سال ۲۴۰۱).

صائب تبریزی (میرزا محمدعلی) - متوفی ۱۰۸۸ - که به هند رفت ا در خدمت شاه جهانبود و در عهد شاه عباس دوم به ایران آمد نیز مثنوی محمود وایاز دارد.

همچنین میر ابوطالب مازندرانی نیز در زمان شاه سلطان حسین مفوی مثنوی محمود و ایاز را سرود (۱۳۵ ـ ۱۱۰۵). (۱۳)

مناظره مناظره، بخش جالبی از منظومه های داستانی است که به تدریج از میان قالب قصیده و غزل بیرون آمده و راه مستقلی در پیش گرفته است ؛ گاه در صنعت پرسش و پاسخ یا گفت و شنید نیز از مناظره سخن گفته اند.

حکیم ابونصر احمدبن منصور اسدی طوسی، شاید نخستین کسی باشد که تحت تأثیر ادبیات تفننی عربی و اشعار فرزدق و جریر مناظره هایی ترتیب داده؛ وی مدیحه سرای ملکشاه سلجوقی بود که مناظراتی بین شب و روز و قلم و شمشیر دارد.

حسن و دل یا دستور و عشاق ، در پنج هزار بیت ، از مولانا یحیی سیبک نیشابوری که سر گذشت شاهزاده ای است به نام دل و دیگری به نام حسن نیز مضامین زیبا و دل انگیزی دارد .

نل و دمن اصل هندی است که به وسیلهٔ ابوالفضل فیضی دکنی از سانسکریت ترجمه و به خواهش اکبرشاه ـ در سال ۱۰۰۳ ـ در چهار هزار بیت سروده شد و در تهران نیز به چاپ رسید.

مثنوی گوی و چوگان طالب جاجرمی (در سال ۸۵۴) سروده شد. حالنامه (منسوب به عارفی از شعرای تیموری که به نام محمدبن