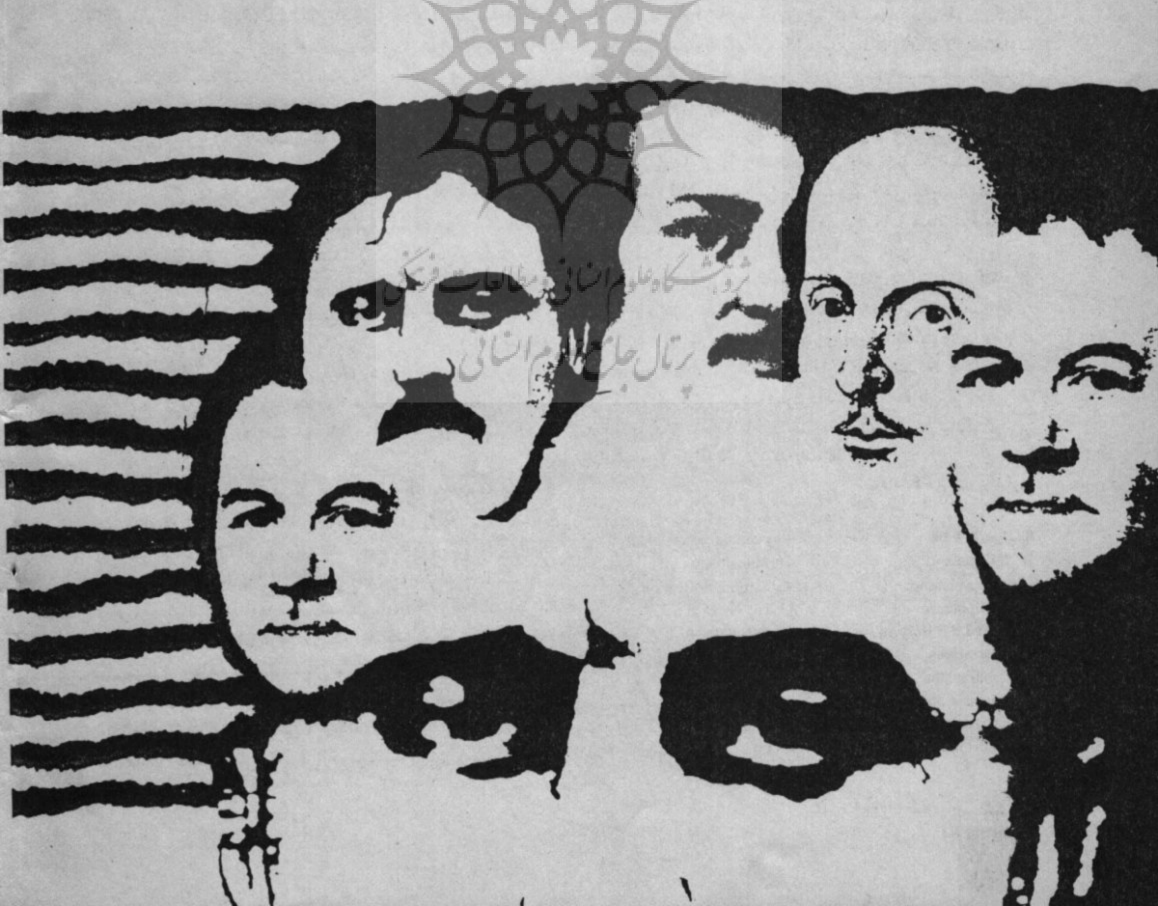
لای گفته بود که هویت فردی عبارت است از هویت ضمیر خودآگاهی که از طریق استمرار در زمان جریان دارد؛ به عبارت دیگر، فرد به واسطهٔ خاطرههایی که از افکار و اعمال گذشتهاش دارد، با هویت مستمر خود ارتباط می یابد. آهیوه نیز جایگاه منشأ هویت فردی را در مجموعهٔ خاطرههای فرد می دانست: «چنانچه خاطرهای نداشتیم، هرگز هیچ گونه تصوری از علیت نمی داشتیم و نتیجتاً تصوری هم از آن زنجیرهٔ علت و معلولی که نفس یا ذات ما را تشکیل می دهد، نمی داشتیم. آی این دیدگاه، از خصوصیات رمان است؛ کندوکاو در شخصیت آدمی، آن گونه که در نفوذ متقابل خودآگاهی گذشته و حال آن نشان داده می شود؛ موضوعی خودآگاهی گذشته و حال آن نشان داده می شود؛ موضوعی آن پرداختهاند.

در رهیافت دیگری به مسئلهٔ تعریف فردیّت اشیا که مرتبط اما بیرونیتر است، زمان، مقولهای ذاتی تلقی می شود. «اصل فردیت» مورد اعتقاد لاک، عبارت بود از موجودیت درجایگاه خاصی در مکان و زمان: همان گونه که او نوشت؛ از آنجا که «مفاهیم با منفصل شدن از ظرف زمان و مکان، عمومیت

می یابند هم نیز مفاهیم صرفاً هنگامی خاص می شوند که هر دوی این قبود تصریح شوند. به همین ترتیب، شخصیتهای رمان نیز فقط وقتی فردیت می یابند که در پسزمینه ای از زمان و مکانِ خاص شده قرار گیرند.

هم فلسفه و هم ادبیات یونان و روم عمیقاً از این نظر افلاطون اثاثیر پذیرفته بود که صور یا مثل، واقعیتهای غایی در پس اشیای محسوس دنیای فانی اند. این صور، ازلی ـ ابدی و لایتغیر پنداشته می شدند ا، و بدین ترتیب به طور کلی منعکس کنندهٔ پیشفر ضِ اساسیِ تمدنِ یونان و روم باستان بودند؛ که بر طبق آن، فقط چیزی که معنای بنیادینش مستقل از جریان زمان باشد، حادث شده است یا می تواند حادث شود. این پیشفر ض با نگرشی که پس از دورهٔ رنسانس پا گرفت و بر طبق آن زمان نه فقط بعدی مهم از جهان مادی، بلکه نیروی شکل دهندهٔ تاریخ فردی و جمعی انسان است، به کلی مغایرت دارد.

رمان بیش از هر چیز به خاطر نحوهٔ انعکاس این جهتگیری خصیصه نمای اندیشهٔ معاصر، ویژگیهای فرهنگ غرب را به بهترین نحو نشان می دهد. به عقیدهٔ ای آم. فورسو "،



ادبیات از دیرباز توجه مفرطی به تصویر کردن «زندگی بر بنیاد ارزشها» داشت و این رمان بود که با تصویر کردن «زندگی بر بنیاد زمان»، وظیفهٔ متمایزی به وظایف ادبیات افزود. ۱۱ از دید اسپنگلر ۱۲، پیدایش رمان به خاطر آن بود که انسان «فراتاریخی ۱۲» عصر جدید احتیاج به گونهٔ ادبیای دارد که بتواند به «کل زندگی» بپردازد. ۱۵ و اما در میان منتقدان معاصرتر، نور تروپ فرای ۱۳ اعتقاد دارد که ویژگی مشخصهٔ رمان در مقایسه با دیگر گونههای ادبی، «پیوند زمان و انسان غربی»

پیش از این، یک جنبه از اهمیتی را که رمان به بعد زمان می بخشد، بررسی کردیم و دیدیم که رمان شنت ادبی دیرینهٔ استفاده از داستانهای بی زمان را به منظور منعکس کردن حقایق جاودانهٔ اخلاقی زیرپا نهاد. ویژگی دیگری که طرح ۱۰ رمان را از غالب ادبیات داستانی پیشین متمایز می کند، استفاده از تجربههای گذشته در حکم علت أعمال حال است؛ به عبارت دیگر، طرح ادبیات روایی پیش از رمان، مبتنی بر همزمانی غیرمحتمل حوادث و یا تغییرقیافهٔ شخصیتها بود، حال آنکه در طرح رمان، به واسطهٔ عامل زمان، ارتباطی علی بین وقایع

برقرار می شود، و همین امر ساختار رمان را بس منسجمتر می کند. شاید از این هم مهمتر تأثیری باشد که تأکید رمان بر فرایند زمان، در شخصیت پردازی باقی می گذارد. بارزترین و افراطیترین نمونه در این زمینه، رمان سیلان ذهن ۱۱ است که مدعی است نقل قولِ مستقیمی از آنچه در اثر جریان زمان در ذهن فرد میگذرد به دست میدهد، اما رمان به طور کلی بسیار بیشتر از هرگونهٔ ادبی دیگری به تحوّل شخصیت در طول زمان توجه کرده است. و بالاخره تصویر مشروحی که رمان از مسائل زندگی روزمره به دست میدهد نیز مبتنی بر تسلط بر بُعد زمان است. به گفتهٔ نی ۱ج. گرین ۲۰ بخش بزرگی از زندگی انسان، صرفاً به خاطر گندبودن جریان آن، در آثار ادبی تقریباً بالکل منعکس نشده باقی مانده بود. ۲۰ رمان، مقیاس زمانی ای را به کار میبرد که در مقایسه با مقیاس زمانی ادبیات روایی قبل از آن، به نحو بسیار دقیقی مشخصتر است و شباهتی که بین رمان و بافت تجربه های روزمره وجود دارد نیز دقیقاً منوط به همین مقیاس زمانی است.

نقش زمان در ادبیات کهن، قرون وسطی و دورهٔ رنسانس، مسلماً بسیار متفاوت از نقشی است که در رمان دارد؛ مثلاً



محدود کردن وقایع تراژدی به بیست و چهار ساعت \_ یعنی همان اصل وحدتِ زمان که همگان با آن آشنا هستند ـ درواقع نفی اهمیت بعد زمان در زندگی انسان است؛ زیرا این کار با توجه به دیدگاه متداول در دنیای کهن که بر طبق آن واقعیت در کلیهای" ازلی - ابدی وجود دارد، به طور ضمنی دال بر این است که معلوم کردن حقیقتِ وجود، نیازی به یک عمر ندارد، بلکه چنین کاری در عرض یک روز نیز به طور کامل میسر است. جاندار پنداشتن مرگ به صورتِ کالسکهای بالدار یا دروگری عبوس، که بازهم همگان با آن آشنا هستند، نیز ذاتاً حاكى از همان نگرش است. اينها توجه ما را نه به جريان زمان، بلکه به خصوصیت بغایت ازلی ـ ابدی مرگ جلب میکنند و وقوف ما بر زندگی روزمره را تحتالشعاع خود قرارمی دهند تا برای رو به روشدن با زندگی پس از مرگ آماده شویم. در حقیقت جاندار پنداری مرگ، چه به صورت کالسکهٔ بالدار و چه به صورت دروگر عبوس، از این نظر به اصل وحدت زمان شبیه است که بنیادی غیرتاریخی دارد و به همین

ثابتی را تکثیر می کند که تا ابد کاربردنی اند.

این نگرش غیرتاریخی مربوط می شود به فقدان محسوس علاقه در زمینهٔ عامل زمانی دقیقه - به - دقیقه و روز - به - روز، و همین فقدان علاقه باعث شده است که طرح زمانی بسیاری نمایشنامه ها - چه آنهایی که شکبیر نوشته بود و چه آنهایی که بیشتر اسلاف او از اشیل ۳ به بعد نوشتند - کسانی را که بعدها به ویرایش و نقد آنها پرداختند گیج کند. در ادبیات داستانی گذشته نیز با نگرش مشابهای دربارهٔ زمان مواجه می شویم؛ گذشته نیز با نگرش مشابهای دربارهٔ زمان مواجه می شویم؛ توالی حوادث در زنجیره ای بسیار انتزاعی از زمان و مکان و اقع می شود و اهمیت بسیار اندکی برای زمان به منزلهٔ عاملی و قدان در واقع تخیلی تمام زمانها و مکانهای خاص در ملکهٔ در روابط انسانی منظور می گردد. کو لربح ۳ به «استقلال شگرف و قدان در واقع تخیلی تمام زمانها و مکانهای خاص در ملکهٔ پریان۳۳-۳ توجه کرده بود؛ همچنین بعد زمانی تمثیلهای بانین ۳ و رمانسهای قهرمانانه نیز به همین اندازه مبهم و خاص نشده است.

دلیل، بازهم نمونهٔ بارزی است از اهمیت بسیار اندکی که در

غالب ادبیات پیش از رمان به بعد زمان داده میشد. مثلا،

برداشت شکسیر از گذشتهٔ تاریخی، بسیار متفاوت از برداشت

عصر جدید است. تروا۲، رم، خاندان پلنتجنیت۲ یا خاندان

تیودر "، هیچ کدام آن قدر به گذشته تعلق ندارند که از زمان

حال یا از یکدیگر متفاوت باشند. در اینجا، شکسپیر دیدگاهِ

زمانهٔ خود را بازمی تاباند؛ زیرا سی سال پس از مرگ او بود که

واژهٔ «ناهمخوانی زمانی»<sup>۲۷</sup> برای نخستین بار وارد زبان انگلیسی

شد ۲۸، و او هنوز به درک قرون وسطایی تاریخ بس نزدیک بود

که بر طبق آن گردونهٔ زمان، در تمامی ادوار تاریخ، مثلهای ۲۰

اما به زودی مفهوم جدید زمان در بسیاری از زمینههای تفکر انسان گسترش یافت. اواخر قرن هفدهم شاهد پیدایش پژوهش عینیتری در بارهٔ تاریخ بود، و به همین دلیل تفاوت میان گذشته و حال بیشتر حس شد. ۲۵ در همین حال، نیوت ۳۰ و ۷۷ تحلیل نوینی از فرایند زمان ارائه دادند ۲۰۱۰ زمان مفهوم تداوم آهسته تر و مکانیکی تری را یافت که آن چنان دقیق مشخص شده بود که می شد سقوط اشیا و تسلسل اندیشه در ذهن را با آن سنحد.

این تأکیدهای جدید، در رمانهای دو آمنعکس شده است.

مخستین بار داستانهای او بود که تصویر زندگی فردی را هم در

دورنمای وصیع آن به منزلهٔ فرایندی تاریخی ارائه کرد و هم در

چشمانداز نزدیک آن که نشان می دهد این فرایند در پسزمینهای

از گذراترین اندیشه ها و آعمال تبلور می یابد. البته این درست

است که گهگاه مقیاس زمانی رمانهای دنو، هم فی نفسه متناقض

است و هم با صحنهٔ تاریخی ظاهری آن تباین دارد، اما مسلمأ

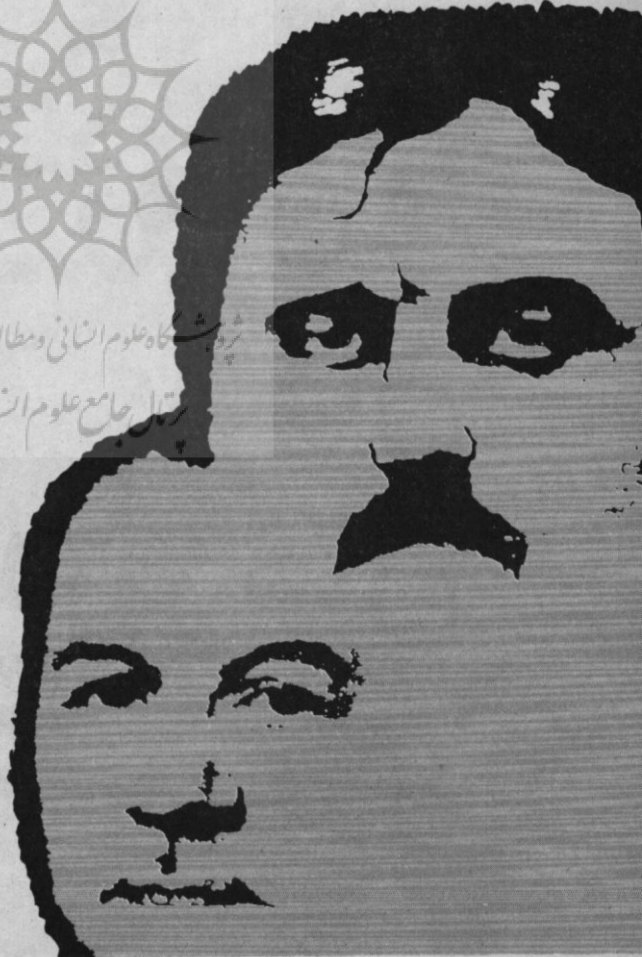
طرح شدن چنین ایرادهایی به خودی خود تحسینی است از

اینکه چگونه خواننده احساس می کند شخصیتهای آثار دنو ریشه

در بحد زمان دارند، واضح است که نمی توانیم تصور کنیم چنین

ایرادهایی جداً در بارهٔ «آد کیدیا» آنوشتهٔ میدنی آیا «سفو

زاش» آنوشتهٔ بانین مطرح شود؛ زیرا در این آثار شواهد کافی



دال بر واقعیت داشتن زمان وجود ندارد تا بتوان نوعی تباین در آنها یافت. اما دفو یقیناً چنین شواهدی را به دست میدهد. وی در بهترین آثارش ماراکلا متقاعد میکند که داستانش در مکان و زمان خاصی رخ می دهد و خاطرهای که از زمانهای او در ذهنمان باقی میماند، عمدتاً تشکیل میشود از مقاطعی در زندگی شخصیتها که به گونهای زنده و واضح تصویر شدهاند؛ مقاطعی که به طور سست به یکدیگر پیوند داده شدهاند تا چشماندازی متقاعدکننده از زندگینامهٔ شخصیتها را ارائه دهند. در آثار دنو، مفهومی از هویت فردی در تداوم زمان وجود دارد، و در عین حال این هویت فردی در جریان تجربه دستخوش تغییر می شود. این برداشت به گونهای بسیار محسوستر و کاملتر در آثار ریچاردسن آبه چشم میخورد. او سخت دقت می کرد تا تمام وقایع داستانش را در طرح زمانی مشروحی که پیش از آن هرگز سابقه نداشت، جای دهد: صدر هر نامه در رمانهای او به خواننده میگوید که آن نامه در کدام روز هفته نوشته شده است و غالباً ساعت نگارش نامه نیز ذکر می شود و این به سهم خود در حکم چهارچوبی غینی برای جزئیات زمانی، حتی فزونترِ خود نامهها است. مثلاً، دررمان او مى خوانيم كه كلويسا "ساعت ۴٠/ ۶ بعدا زظهر پنجشنبه ٧ سپتامبر درگذشت. استفادهٔ ریجاردسن از نامه در رمانهایش، همچنین این احساس را به خواننده القا می کرد که در واقع در همهٔ وقایع رمان شرکت دارد و این احساس به قدری قوی و بی نقص بود که تا آن زمان نظیر نداشت. ریچاردسن همان طور که در مقدمهٔ رمان «کلریسا» اشاره کرد، می دانست که «اوضاع بحرانی ... همراه با آنچه می توان توصیفها و بازتابهای وهلهای خواند» بهتر از هر شیوهٔ دیگری توجه خواننده را جلب میکند و در بسیاری صحنه های رمانهایش، ضرباهنگ داستان با توصیفی دقیق و مشروح آهسته می شود و به تجربهٔ واقعی شباهت می یابد. دستاورد ریچاردسن در این قبیل صحنهها، برای رمان حکم تأثیری را داشت که فن «نمای نزدیک» دی. دبليو. گريفيت ١٥ در فيلم باقي گذاشت: يعني بعد جديدي به بازنمایی واقعیت افزود.

فلاینگ ۱۶ در برخورد با مسئلهٔ زمان در رمانهایش، دیدگاه برونی تر و سنتی تری اتخاذکرد. او در رمان «شملا» استفادهٔ دیچاددمن از افعال زمان حال را به باد استهزا گرفت: «خانم جارویس ۱۰ و من تازه به رختخواب رفته ایم و در قفل نشده؛ اگر اربابم بیاید ـ ای وای! صدای پایش را می شنوم که همین الان از در واردشد. می دانید، همان طور که کشیش و دیای ۱۰ می گوید، من افعال زمان حال را برای نوشتن به کار می برم، خب، او هم بین ما در رختخواب است...» فیلاینگ در رمان «تام جونز» اشاره کرد که قصد دارد در خصوص بعد زمان، بسیار انتخابیتر از ریچاددمن عمل کند: «ما در نظر داریم... به جمی می می ازند و دارای تألیفات بیشمارند و برای حفظ یکنواختی مجموعهٔ نوشته هایشان تصور می کنند حتماً باید همان قدر دربارهٔ مجموعهٔ نوشته هایشان تصور می کنند حتماً باید همان قدر دربارهٔ مجموعهٔ نوشته هایشان تصور می کنند حتماً باید همان قدر دربارهٔ

جزئيات ماهها و سالهايي كه هيچ اتفاق مهمي در آنهارخ نداده است کاغذ سیاه کنند که دربارهٔ آن دوره های قابل توجهی که بزرگترین وقایع زندگی انسان به وقوع پیوسته است، بیشتر از روش آن دسته از نویسندگان پیروی کنیم که اذعان دارند انقلابهای کشورها را نشان میدهند.» ما رمان «تام جونز»، در عین حال ابتکار جالبی را در زمینهٔ پردازش داستانی زمان ارائه کرد. به نظر می رسد فیل دینگ در نگارش این رمان از تقویم استفاده کرده است، یعنی همان نماد اشاعهٔ برداشتی عینی تر از زمان توسط صنعت چاپ. صرفنظر از برخی استثناهای جزئی، تقریباً تمام وقایع این رمان، نه فقط در ارتباطشان با یکدیگر و زمانی که هر مرحله از سفر شخصیتهای مختلف از «کشور غرب» به لندن عملاً روی می دهد، بلکه همچنین در ارتباطشان با ملاحظههایی بیرونی از قبیل اهلهٔ دقیق ماه و جدولِ زمانِ شورش جيمز خواهان ٥٠ در سال ١٧٤٥ (یعنی سالی که قرار بود به اصطلاح سال اقدام شورشیان باشد)، به لحاظ ترتیب زمانی، هیچ گونه تباینی با یکدیگر

در این زمینه نیز، همچون بسیاری زمینه های دیگر، مکان، لازم و ملزوم زمان است. منطقاً هر مورد فردی و خاص، با اشاره به دو مشخصهٔ همپایه، یعنی مکان و زمان، تعریف می شود. همان طور که کولریج اشاره می کند، به لحاظ روان شناختی، پنداشتی که از زمان داریم «همواره با تصور مکان پیوند می خورد» ۵۰ در واقع، این دو بُعد به دلیل بسیاری مقاصد عملی، از یکدیگر جدایی ناپذیرند، همان گونه که اطلاق پذیری واژه های «حال» و «دقیقه» به هر دوی این ابعاد نیز دلالت بر همین جدایی ناپذیری دارد؛ در عین حال، اگر خوب دقت کنیم می بینیم که نمی توانیم به سهولت برههای خاص از دقت کنیم می بینیم که نمی توانیم به سهولت برههای خاص از دستی را مجسم کنیم مگر اینگه آن را در زمینهٔ مکانی اش نیز

مکان از دیرباز تقریباً همان قدر کلی و مبهم بود که زمان در تراژدی، کمدی و رمانس. همان طور که جانسن ۵ می گوید، شکسیر «توجهی به تمایز میان زمان و مکان نداشت» هم؛ «آرکید یا» ی میدنی نیز، درست مثل برزخهای سیار تماشاخانههای دورهٔ الیزابت ٨٨، محدود به مكان خاصى نیست. البته درست است که در رمانهای قلاشان ۹ و در آثار بانین بسیاری توصیفهای زنده و خاص جسمانی وجود دارد، اما چنین توصیفهایی اتفاقی و ناقص هستند. به نظر میرسد دفو نخستین نویسندهٔ انگلیسی باشد که سرتاسر داستانش را به گونهای مجسم می کرد که گویی در واقع در محیطی مادی رخ داده است. توجه وی به توصیف محیط اجتماعی هنوز متناوب است و نه دایم، ولی گهگاه جزئیات واضحی را مکمل دلالتهای مستمر داستانش می کند و موجب می شود که رابینسون کروزو نه و مال فلاندرز ' ارا بیش از هر شخصیتِ داستانی پیش از آن، به طور تمام و کمال به محیطشان ربط دهیم. یکی از ویژگیهای آثار دفو، همین چشمگیر بودن ثباتِ زمان و مکان است، به

• هم ملسقه و هم ادبیات یونان و روم عمیقا از این نظر افلاطون تأثیر پذیرفته بود که صور یا فکل، واقعیتهای غایم در پس اشیای محسوس دنیای فانی اند.

خصوص در نقشی که اشیای متحرکِ دنیای مادی در رمانهای او دارند: در رمان «مال فلاندرز» جامه های کتانی و طلاهای زیادی برای شمرده شدن وجود دارد و جزیرهٔ داینسون کروزو ته مملو از ظروف فلزی و لباسهای به یادماندنی است.

ریچادردس که در این مورد نیز نقش اصلی را در تکامل فن داستان رئالیستی داشت، فرایند مذکور را به میزان بسیار بیشتری جلو برد. در سراسر رمانهای او، توصیف مناظر طبیعی اندک است، اما توجه وافری به فضای داخلی محل سکونت شخصیتها شده است: محل اقامت پملا در لینکن شو ۳ بدفوش شواقعا به زندان میماند؛ سرای گرندیس به طور بسیار مشروحی برای خواننده توصیف شده است؛ و برخی از بسیار مشروحی برای خواننده توصیف شده است؛ و برخی از توصیفها در رمان «کلریسا»، پیش درآمدی است بر مهارت بالزاک در تبدیل کردن مکانِ رمان به نیرویی فعال و همیشه حاضر، مثلاً عمارت هار فو ۴ تبدیل میشود به محیطی مادی و اخلاقی که به طور هراس آوری واقعیت دارد.

در این زمینه هم، فیلاینگ بسیار از خاصگرایی ربجاددسن عقب است. او در رمانهایش، فضای داخلی محل سکونت شخصیتها را با جزئیات کامل توصیف نمی کند و توصیفهای مکررش از مناظر طبیعی، به روشی بسیار سنتی انجام گرفته است. با این حال، در طول تاریخ رمان، «تام جونز» نخستین رمانی است که یک عمارت گویتک در آن نقش مهمی دارد آب همچنین، فیلاینگ مکان وقایع رمانهایش را با همان دقتی توصیف می کرد که ترتیب زمانی آن وقایع را: بسیاری از جاهایی که تام جونز در مسیر خود به لندن از آنها می گذرد، با جاهایی که تام جونز در مسیر خود به لندن از آنها می گذرد، با نام مشخص شده اند و محل دقیق قرار گرفتن بقیه را نیز می توان

با استفاده از شواهد مختلف دیگری استنتاج کرد.

پس به طور کلی می توان گفت، گرچه هیچ یک از رمانهای قرن هیجدهم همطراز فصلهای آغازین «سرخ و سیاه ۴ میا «پدر گوریو ۴ نمی شود، که از همان ابتدا اهمیتی را که استاندان ۴ و بالزاک در تصویر کلیشان از زندگی برای محیط قایل هستند نشان می دهد، اما بی تردید پیروی از اصل واقعیت مانندی ۴ دفو، ربچاددسن و فیلاینگ را به آنجا سوق داد که مبتکر قدرت «قرار دادن کامل انسان در محیط مادی اش» باشند؛ و به عقیده الن بیت ۴ قابلیت متمایز کنندهٔ رمان به منزلهٔ گونهٔ ادبی نیز همین است. ۳ باید افزود، موفقیت چشمگیر آنان در این زمینه از جمله عوامل مهمی است که ایشان را از نویسندگان قبلی ادبیات داستانی متمایز می کند و جایگاه مهمشان را در سنت ادبیات داستانی متمایز می کند و جایگاه مهمشان را در سنت ادبیات داستانی متمایز می کند و جایگاه مهمشان را در سنت این گونهٔ بدیع ادبی نشان می دهد.

پانوشتها:

۱. John Locke ا ۱۲۰۴)، فيلسوف انگليس.

2. Human Understanding, Bk. II, Ch. 27, Sects. ix, x.

۳. David Hume (۱۷۷۱ - ۱۷۷۱)، فیلسوف اسکاتلندی.

4. Treatise of Human Nature, Bk. I, Pt. 4, Sect. Vi.

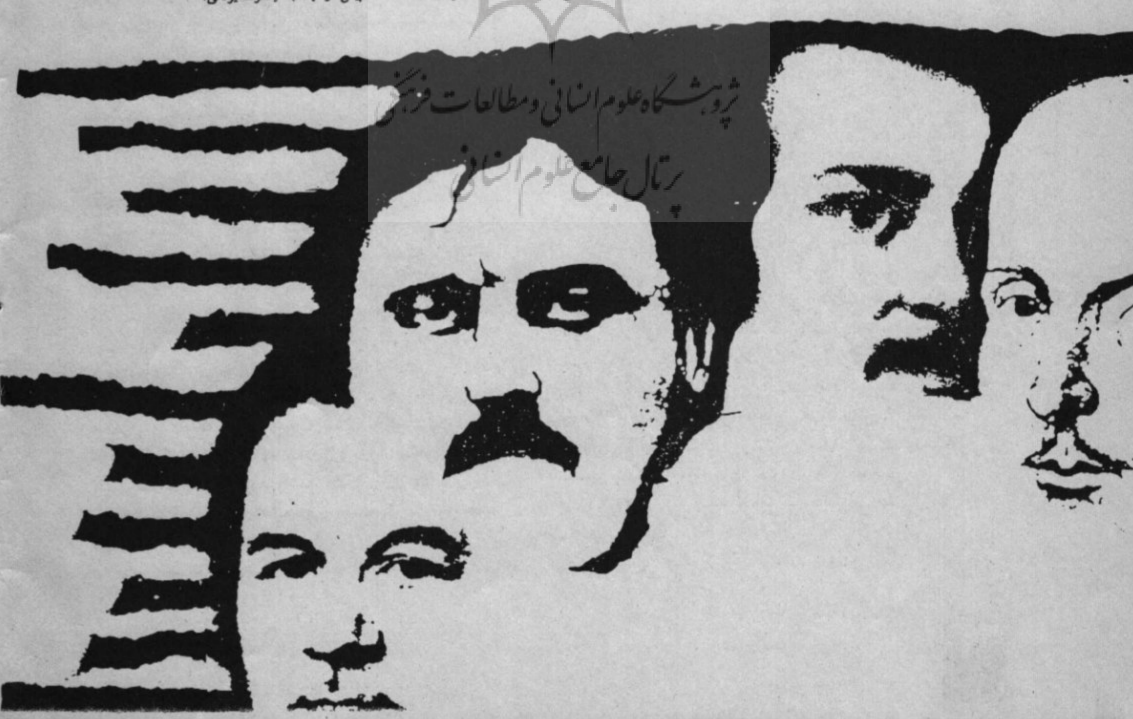
۵. Laurence Stern (۱۷۱۳ - ۱۷۶۸)، رماننویس ایرلندی.

ع. Marceel Proust (۱۹۲۱ ماننویس فرانسوی.

7. Approach

8. Human Understanding, Bk. III, ch. 3, Sect. Vi.

٩. افلاطون (٣٢٧ ـ ٢٢٩ پيش از ميلاد)، فيلسوف يوناني.



۴۰ Philip Sidney ، ۴۰ (۱۵۸۶ - ۱۵۸۶)، نثرنویس و شاعر انگلیسی.

41. The Pilgrim's Progress

۱۲۶۱) Samuel Richardson . ۴۲ رماننویس انگلیسی.

43. Clarissa

44. Close - Up

۱۹۴۸) David Lewelyn wark Griffith . ۴۵ مریکایی. انگلیسی: ۱۸۷۸ ماننویس انگلیسی.

47. Shamela

48.Jervis

49. William

50. Letter 6.

51. Tom Jones

52. Bk. II, ch. I.

55. Biographia interaria, ed. shawcross (London, 1907), I, 87. (۱۷۰۹–۱۷۸۴) Samuel Johnson . هناعر، فرهنگنویس و منتقد انگلیس.

57. Preface (1765), Johnson on Shakespeare, ed. Raleigh (London, 1908), pp. 21-22.

۵۸. «سیار» اشارهای است به دوره گرد بودن گروههای نمایش در انگلستان دورهٔ الیزابت؛ «برزخ» نیز اشارهای است به نمایش متداولی در آن دوره که مسیح در آن به برزخ می آمد تا ارواح مردمان متقیای که پیش از پیامبری او در گذشته بودند و نیز ارواح نوزادانی که غسل تعمید نشده بودند را رهایی بخشد.

59. Picaresque novel

60. Robinson crusoe

61. Moll Flanders

62. Lincolnshire

63. Bedforshire

64. Grandison Hall

۱۸۵۰) Honore de Balzac.۶۵ (۱۸۵۰)، رماننویس فرانسوی.

66. Harlow

67. Gothic

68. See Warren Hunting Smith, "Architecture in English Fiction" (New Haven, 1934), P.65.

69. Le Rouge et Le Noir

70. Le Pere Goriot

۱۷. Stendhal (نام مستعار Stendhal (نام مستعار ۱۸۴۲) Marie Henri Beyle) رمان نویس فرانسوی.

72. Verisimilitude

الم ۱۹۷۹) Allen Tate .۷۳ شاعر و متقد امریکایی (۱۸۹۹-۱۹۷۹) Allen Tate .۷۳ ماعر و متقد امریکایی 74. Techniques Of Fiction', in Critiques and Esssays on Modern Fiction 1920 - 1951, ed. Aldridge (New york 1952), P. 41.

۱۰ ازلی - ابدی بودن مثل را افلاطون به صراحت اظهار نمی کند، ولی این نظر که قدمتش به زمان ارسطو می رسد («مابعدالطبیعه»، کتاب دوازدهم، فصل ششم) مبنای کل نظام فکری آنها است.

Edgar Morgan Forster . ۱۱ (۱۹۷۰ - ۱۹۷۱)، رماننویس بریتانیایی.

12. Aspects of the Novel, (London, 1949), pp. 29 - 31.

Oswald Spengler . ۱۲ ماری، فیلسوف آلمانی.

14. Ultrahistorical

15. Decline of the West, trans. Atkinson (London, 1928), I, 130 - 131.

Northrop Frye . 19 (متولد ۱۹۱۲)، منتقد ادبی کانادایی.

17. The Four Forms of Fiction, Hudson Review, II (1950), 569.

18. Plot

19. Stream of Consciousness

20. T. h. Green

21. Estimate of the Value and Influence of Works of Fiction in Modern Times (1862), works, ed. Nettleship (London, 1888), III, 36.

۲۲. باید توجه داشت که نویسنده در اینجا «کلی» (Universal) به معنای فلسفی آن به کار میبرد.

23. Personification

24. Troy

The Plantagenets . ۲۵ خاندان سلطنتی انگلیس از سال ۱۱۵۴ تا سال ۱۱۵۴.

The Tudors . ۲۶ در آن به برزخ می آمد تا ارواح مرده . ۱۶۰۳ تا سال ۱۶۰۳ در آن به برزخ می آمد تا ارواح مرده . Anachronism . ۲۷ برای اشاره به شیء، فردیا بودند و نیز ارواح نوزادانی که غسل در فتاری که با زمان وقوع اثر تطابق ندارد به کار می رود. مثلاً ساعتی که درندایشنامه در زمانی اتفاق می افتد که هنوز ساعت اختراع نشده بود:

28. See Herman J. Ebeling; The word Anachronism, MLN, LII

29. Exempla

۳۰. Aeschylus بیش از میلاد)، نمایشنامهنویسن یونانی. ۴۵۶ میش ۱۸۳۴ میلاد)، نمایشنامهنویسن یونانی. ۳۱ Samuel Taylor Coleridge بیش از میلاد)، شاعر و منقد انگلیسی. ۲۳ The Faerie Queen بوشتهٔ شاعر انگلیسی ادموند اسهنسر (۱۵۹۹ میلاد).

33. Selected works, ed. poter (London, 1933), P. 333.

36. See G. N. Clark, The Later Stuarts, 1660 - 1714 (Oxford, 1934), pp. 362 - 366; Rene Wellek, The Rise of English Literary History (Chapel Hill, 1941), ch. 2.

1947 \_ ۱۷۲۷) Isaac Newton . 79 فيلسوف و رياضيدان انگليسي. 37. See especially Ernst Cassirer, Raum und Zeit, Das

37. See especially Ernst Cassirer, Raum und Zeit, Das Erkenntnisproblem (Berlin, 1922 - 23), II, 339 - 374.

۸۳. Daniel Defoe . ۲۸ (۱۷۳۱)، رماننویس انگلیسی.

39. Arcadia