

رکن الدین محمودبن محمد ملاحمی خوارزمی مولف کتاب المعتمد فی اصول الدین، ایکی از آخرین معتزلیان شناخته شدهٔ خوارزم و پیرو مکتب ابوالحسین بصری (متوفی ۴۳۶ ق) است که ابن المرتضی (متوفی ۴۸۰ ق) به خطا او را شاگرد ابوالحسین بصری معرفی کرده و دربارهٔ وی چنین نگاشته است: «و از دیگر معتزلیان ابوالحسین محمد بن علی بصری مؤلف کتاب المعتمد فی اصول الفقه است. وی علم کلام را از قاضی عبدالجبار بن احمد همدانی (متوفی ۴۱۵ ق) فرا گرفت و در بغداد درس می گفت. وی مردی مجادله گر و حاذق بود و تألیفات زیادی دارد که از آن هاست: تصفیح الا دلت، نقض الشافی در امامت و نقض المقنع فی الغیبة. آپیروان ابوهاشم جبایی (بهاشمه) از وی به دو دلیل نفرت داشتند: ابوالحسین بصری خود را به فلسفه مشغول داشته و در نوشتههای فلاسفه (الاوائل) خوض می نمود. دیگر آن که به ابوالحسین بصری خود را به فلسفه مشغول داشته و در نوشتههای فلاسفه (الاوائل) خوض می نمود. دیگر آن که به سخن می گفت. حاکم چِشُمی (متوفی ۴۹۴ ق) گفته است: و به این دو دلیل، خدا در علم وی برکت قرار نداد. من (ابن المرتضی) می گویم که این سخن حاکم جشمی از سر تعصب (بر بهاشمه) است، بهدرستی که خداوند در کتابهای اساس بیش تر آثاری است که کسان بعد از وی نگاشتهاند و بر آن اعتماد ورزیدهاند و همین گونه از کتب وی در اصول است بین وی الفائق، از شاگردان وی، شیخ نحریر محمود بن ملاحمی مؤلف المعتمد است. از ابوالحسین بصری عده ای فراوان از علما چون امام یحیی بن حمزه و بیش تر علمای امامیه پیروی کردهاند و فخر رازی از اشاعره (مجبره) در مسالهٔ لطیف و مسائل دیگری بر طریق ابوالحسین رفته است. آ

گفتههای ابن مرتضی که بخشی از آن به نقل از شرح عیون المسائل حاکم جشمی است، دقیق نیست و با کمک منابع دیگر می توان دریافت که ابن ملاحمی تنها پیروی مکتب کلامی ابوالحسین بصری بوده است. خالدوف(۱۹۰۵ می ۱۹۶۸ می) بنیانگذار بخش لغت عربی در دانشگاه تاشکند، رسالهای دربارهٔ جارالله محمدبن عمر زمخشری (متوفی ۵۳۸

ق) نگاشته و در آن از نسخه ای خطی به شمارهٔ ۲۳۸۷ در سن پطرزبورگ، مطالبی نقل کرده که روشنگر نکاتی از زندگی زمخشری و خاستگاه اعتزال وی و ابن ملاحمی است. این یادداشتها را عبدالکریم یافی در مجلهٔ مجمع اللغة العربیة بدمشق، سال ۵۷، ۱۹۸۲، صص ۳۶۵ ـ ۳۸۲ منتشر کرده است. یکی از مطالب با اهمیت در بحث ما عبارتی است که ابتدا متن عبارت عربی را می آوریم و سپس بر اساس آن مطالبی ارایه خواهد شد. در حاشیهٔ این نسخه در اشاره به رکن الدین ملاحمی و زمخشری چنین آمده است: «(برگ ۱۳۷ ب) محمودبن عمربن محمد ابوالقاسم الزمخشری الخوارزمی الامام العلامة المشهور بفخر خوارزم ـ رحمه الله ـ امام الدنیا فی علم الاعراب و اللغة و علم المعانی و البیان و الزهد و حسن السیرة فی السر و الاعلان. أدرکت أیامه و دخلت علیه سنة ثلاث و ثلاثین و خمسمائة و سلمت علیه إلا أنه عاقنی من القراءة علیه و الأخذ منه عوائق؛ فبقی ذلک حسرة علی؛ لأنه ـ رحمه الله ـ کان و سلمت علیه بلا أنه عاقنی من القراءة علیه و الأخذ منه عوائق؛ فبقی خالی کتب إلی جدّی کتاب تعزیة و هو بعد فی قرأ علی جدّی أبی اُمی شیئاً من الأدب فکان یعرفنی؛ و توفّی خالی کتب إلی جدّی کتاب تعزیة و هو بعد فی الکتاب یعتذر من عدم المجیء من زمخشر إلی اندرسبان؛ فقال فی آخره: و لیس علی مقصوص الجناح جُناح... ثم رزقه الله من التوفیق أن صار الامام رکن الدین محمود الاصولی و الامام أبومنصور من تلامذته فی علم التفسیر؛ فکانا یقر آن علیه و هو یأخذ منهما الاصول...» \*

(برگ ۱۴۱ ب) مات ركنالدين محمود الاصولى بن عبيدالله الملاحمى... ليلة الأحد السابع عشر من شهر ربيع الأوّل سنة ستّ و ثلاثين و خمسمائة كان معروفاً بالكلام فريد دهره فى هذه الصنعة و لـه تصانيف كثيرة فى هذا الباب مثل المعتمد فى اصول الدين و هو اربع مجلدات و الفائق فى الاصول و تحفة المتكلمين فى الرد على الفلاسفة من طالعها أو غيرها من مصنفاته عرف (فضله؟)... و كان ورعاً جداً و من نفاثات صاحب الكشاف فى مر ثبته:

ما بال خوارزم كانت أمس مشرقة واليوم أرجاؤها مغبّرة سود

لم يبق من نور أهل العدل باقية لما توفي ركن الدين محمود»<sup>ه</sup>

این مطالب مشخص کنندهٔ چند نکته است:

نخست، با توجه به تاریخ وفات ابوالحسین بصری(متوفی ۴۳۶ ق) و زمان وفات ابن ملاحمی(شب یکشنبه ۱۷ ربیعالاول سال ۵۳۶ ق) ارتباط مستقیم بین این دو منتفی می شود.

دوم، درمی یابیم که ابن ملاحمی ظاهراً متأثر از ابوالحسین بصری بوده و متأثر از وی زمخشری به اعتزال گرویده است. تردیدی نیست که این مصاحبتها در جرجانیه، پایتخت خوارزم بوده است، جایی که زمخشری اکثر عمر خود را در آنجا سپری نمود. از ابن ملاحمی به عنوان فردی متبحر در علم کلام یاد شده و از تألیفات وی، آثار زیر ذکر شده است:

۰۰- ۱. *المعتمد في اصول الدين* در چهار جزء

۲. الفائق في اصول. اين كتاب در چند نسخه خطى موجود است. بر طبق نوشته ابن ملاحمى در انتهاى يكى از نسخهها، تأليف آن در هفتم ربيعالاول روز چهارشنبه سال ۵۳۲ ه. ق به پايان رسيده است.

۳. ردیّهای بر فلاسفه با عنوان تحفهٔ المتکلمین فی الرّد علی الفلاسفهٔ. از وجود این اثر به واسطهٔ دو نقلی که مؤلف زیدی محمد بن حسن دیلمی (متوفی ۷۱۱ق) در کتاب قوائد آل محمد که در یمن به سال ۷۰۷ ق نگاشته، خبر داریم.^ خوشبختانه نسخهای از این اثر در ایران موجود است. ۹

ابن ملاحمی در کتاب الفائق علاوه بر اشاره به کتاب المعتمد، از دو اثر دیگرش نیز سخن گفته است:

۴. كتاب الحدود و

۵. جواب المسائل الاصفهانية

نسخهای ناقص از اثر دیگر ابن ملاحمی در اصول فقه در کتابخانهٔ بادلیان موجود است که در صفحهٔ آخر، از آن به عنوان التجرید، یاد شده است. کتاب التجرید، تلخیصی از کتاب المعتمد فی اصول الفقه نوشتهٔ ابوالحسین بصری

است. شايد نام كامل كتاب *تجريد المعتمد في اصول الفقه* باشد. <sup>۱</sup>

در مورد اساتید ابن ملاحمی، خبری در منابع نیست و خود او در کتاب المعتمد اشارهای در این زمینه ندارد. فزونتر آن که ابن ملاحمی حتی اشارهٔ صریحی به وابستگی خود به مکتب ابوالحسین بصری نکرده است. همان گونه که یاقوت در شرح زندگی ابومضر محمود بن جریر ضبی اصفهانی(متوفی ۵۰۷ ق) نحوی، ادیب و طبیب خوارزمی اشاره کرده، او نخستین کسی است که اعتزال را به خوارزم برده است و زمخشری پیرو او بوده است. آن گونه که در آن زمان رایج بود، ضبی در طب و فلسفه دست داشت.۱۱ مکتب ضبی ظاهرا متأثر از مكتب فلسفى ابوالحسين بصرى بوده است. هر چند دربارهٔ گفتهٔ یاقوت که ضبی اولین کسی بود که اعتزال را در خوارزم رواج داد، باید تردید نمود،۲۲ مگر آن که ضبی، مکتب ابوالحسین بصری را برای نخستین بار در خوارزم اشاعه داده و شاید ابن ملاحمی نزد او تلمذ کرده باشد.

در مورد شاگردان ابن ملاحمی نیز مطلبی در منابع ذکر نشده است، تنها می دانیم فخر رازی (متوفی ۶۰۶ ق) متکلم اشعری در مناظرات خود با علمای معتزلی خوارزم (حوالی سال های ۵۶۰ ق) با شاگردان ابن ملاحمی درگیر بوده و از ابن ملاحمی به محمود خوارزمی یاد کرده است.  $^{11}$  از طرف دیگر، فخر رازی اشاره کرده، در زمان وی تنها دو گروه از اعتزال باقی مانده است: بهاشمه، پیرو مذهب کلامی ابوهاشم مانده است: بهاشمه، پیرو مذهب کلامی ابوهاشم مکتب کلامی – اعتزالی خوارزم تا قرن نهم هجری مکتب کلامی – اعتزالی خوارزم تا قرن نهم هجری دوام آورد، در حالی که در دیگر مناطق، زودتر از این تاریخ از میان رفت.  $^{61}$ 

فرد دیگری که بعد از ابن ملاحمی به مکتب ابوالحسین بصری اشاره کرده، تقیالدین مؤلف کتاب الکامل فی الاستقصاء فی ما بلغنا من کلام القدماء است که اثرش در نسخهای خطی موجود است و دکتر السید الشاهد نخست بخشهایی از آن را در مقالهای و سپس تمام متن را تصحیح و منتشر کرده است. کتاب وی، اغلب ردیّههایی بر تعالیم ابوهاشم جبّایی است با استفاده از مکتب کلامی ابوالحسین بصری و ابن ملاحمی. در زندگی تقیالدین نکات زیادی دانسته نیست، ۳۰ جز آن که از کتاب وی برمی آید که فردی

سنّی بوده است. ۱۰ از کاربرد لفظ خوارزمی برای ابن ملاحمی، شاید بتوان گفت که وی در خوارزم ساکن نبوده است. تنها می دانیم که وی در اواخر قرن ششم و اوایل قرن هفتم زندگی می کرده، چرا که از وی، فقیه حنفی خوارزمی، نجم الدین غرمینی (متوفی ۶۵۸ ق) نام برده و از آثارش مطالبی نقل کرده است.

نجمالدین مختار بن محمود زاهدی غرمینی، مؤلف رسانة الناصریة در دفاع از اسلام است که آن را به برکه خان، شاهزادهٔ مغولی، تقدیم کرده است. ۱ آثار دیگر غرمینی، شرحی بر مختصر قدوری در فقه حنفی با عنوان المجتبی قابل ذکر است. غرمینی، با همین عنوان المجتبی، کتابی در اصول دین و فقه تألیف کرده است. ظاهراً این کتاب باقی نمانده است. اما در دو اثر زیدی به نامهای ایثار الحق علی الخلق و ترجیح أسالیب القرآن علی أسالیب الیونان نوشتهٔ محمد بن ابراهیم بن علیبن مرتضی معروف به ابنوزیر (متوفی ۱۹۸۸ ق) مورد استفاده بودهاند. این منقولات نشان دهندهٔ آن است که غرمینی از مکتب ابوالحسین بصری پیروی می کرده و بر همین اساس از مکتب ابوهاشم جبّایی انتقاد کرده است. ۲ غرمینی از آرای ابن ملاحمی نیز یاد کرده است. ۲ غرمینی از آرای

بنابر نوشتهٔ ابن ابی الوفاء، مهم ترین شرح حال نگار رجال حنفی، غرمینی علم کلام را نزد سراج الدین یوسف بن ابی بکر سکاکی خوارزمی (۵۵۵ ـ ۶۲۶ ق) عالم مشهور بلاغی و مؤلف کتاب مفتاح العلوم فرا گرفته که شاید وی نیز پیرو مکتب ابوالحسین بصری باشد. گرچه چنین در آثارش هویدا نیست و خود او نیز به استادان خود در علم کلام اشاره نکرده، اما محتمل است که شاگرد ابن ملاحمی باشد.

متکلمان امامیه و امام زیدی مؤید بالله یحییبن حمزه(متوفی ۷۴۷ ق) از مکتب ابوالحسین بصری و ابن ملاحمی یاد کرده و در مسائلی نیز با ابوالحسین همرأی بودهاند. اثر این نفوذ را در نوشتهٔ کلامی، عالم شیعی، سدیدالدین محمودبن علیبن حسن حمصی رازی(متوفی بعد از ۶۰۰ ق) میتوان دید. او در تألیف اثر کلامی خود، المنقذ من التقلید و المرشد إلی التوحید که در سال ۵۸۱ ق تألیف آن را به پایان رسانده، از کتاب الغرر ابوالحسین بصری استفاده کرده است.

در اثر کلامی مختصر و نافع نوشتهٔ عالمی امامی به متأثر بودن سدیدالدین حمصی از ابوالحسین

بصری در مسائلی اشاره شده است. ۲۳ در نسخهای خطی و موجود در کتابخانهٔ بادلیان از سدیدالدین حمصی به عنوان مخالف ابوهاشم جبایی در شیئیت معدوم (ان المعدوم هو شيء) یاد شده است. ۲۴ خواجه نصيرالدين طوسي(متوفي ۶۷۲ ق) که خود مکتبي کلامی مبتنی بر آرای فلسفی ابن سینا ایجاد کرده، اشاراتی به مکتب ابوالحسین بصری و ابن ملاحمی داشته است. علامه حلی(متوفی ۷۲۶ ق) در شرح خود بر کتاب تجرید الاعتقاد خواجه نصیر طوسی به برخی از آرای ابن ملاحمی و ابوالحسین بصری اشاره کرده و از ابن ملاحمی با عنوان محمود خوارزمی یاد کرده است. ۲۵ معاصر خواجه نصيرالدين طوسي، رضي الدين بن طاووس(متوفى ۶۶۴ ق)<sup>۲۶</sup> در كتاب خود، *الطرائف* في معرفة مذاهب الطوائف نيز از ابن ملاحمي به عنوان عالم بزرگ اهل اعتزال و شیخ اهل سنت سخن رفته است. ۲۷ این در حالی است که ابنطاووس تمایل چندانی به علم کلام نداشته است. متکلم امامی، كمال الدين ميثمبن على بحراني(متوفى ۶۹۹ ق) شاگرد خواجه نصیرالدین طوسی، به برخی از آرای ابوالحسين بصرى و ابن ملاحمى و تقى الدين اشاره کرده و از آنها در کتاب خود *قواعد المرام فی علم* الكلام سخن گفته است.۲۸ همچنین متنی وجود دارد که نشان می دهد خانواده ای از علمای امامیهٔ حله که در نیمهٔ قرن هشتم فعالیت داشتهاند،۲۹ تمایلاتی به مكتب ابوالحسين بصرى و ابن ملاحمى داشتهاند و همچون وی بر عقاید ابوهاشم جبّایی خاصه شیئیت معدوم خرده می گرفتهاند و چندان تمایلی به مکتب كلامى \_ فلسفى خواجه نصير طوسى نداشتهاند. از اعضاى اين خانواده شرفالدين ابوعبدالله حسينبن ابى القاسم بن محمد عودى اسدى حلى، شهاب الدين اسماعیلبن عدوی و احمدبن شرفالدین که درپ ذىحجهٔ ۷۴۲ ق به تأليف مشغول بوده، خبر داريم. $^ ext{ iny T}$ اطلاع دیگری از این مکتب خاص کلامی امامیه که راهی جدا از خواجه نصیر طوسی داشتهاند، در دست

خط سیر تفکر مکتب ابن ملاحمی را در آثار زیدیه می توان دنبال کرد که تاکنون نیز این اثرات باقی مانده است. <sup>۳</sup> بر این اساس، به نظر می رسد که آثار ابوالحسن بصری به یمن رسیدهاند. هم چنان که امروز، شواهدی بر این مطلب در دست است و آن وجود

نسخههای خطی آثار وی در کتابخانههای یمن است. ابوالحسین بصری در مسائلی چون نظریهٔ احوال، صفات خدا و قول ابوهاشم جبّایی در شیئیت معدوم با دیگر معتزله اختلاف داشته است. برخلاف مکاتب دیگر اعتزالی، ابوالحسین کرامات اولیا را پذیرفت. وی در مسئلهٔ جزء لایتجزّا و اختیار آدمی نیز با دیگر معتزلیان اختلاف نظر داشت.

ابن ملاحمی از اثر مهم کلامی ابوالحسین بصری به نام تصفح الادلة یاد کرده و در المعتمد فی اصول الدین به آن استناد کرده که موضوع آن رد و تخطئهٔ برخی از آرای دیگر معتزلیان بوده است. از این کتاب، ابن ابی الحدید در شرح نهج البلاغه و ابن تیمیه در درء فی تعارض العقل و النقل استفاده کردهاند. ۲۳ ابن ملاحمی در کتاب المعتمد فی اصول الدین، به غیر از کتاب التصفح که جز نقل های موجود در این کتاب و چند اثر دیگر، مفقود است، به کتاب های غرر و شرح العمد (شرحی بر کتاب العمد قاضی عبدالجبار) و مسألة فی تعلیق الدلیل بالمدلول ابوالحسین بصری اشاره کرده و مطالبی از انها نقل کرده است. هم چنین ابن ملاحمی از کتاب المغنی قاضی عبدالجبار نقل هایی آورده که با متن المغنی قاضی عبدالجبار نقل هایی آورده که با متن جاب شده، تفاوت دارد.

از دیگر آثار مورد استفاده در تألیف کتاب المعتمد که به ظاهر مفقودند، کتابهای المحیط بالتکلیف و شرح المحیط و تعلیق المحیط است که به واقع دو کتاب آخری، شرحی بر کتاب المحیط بالتکلیف هستند. از کتابهای الدواعی و الصوارف و شرح الجمل و العقود نیز یاد شده است. همچنین به آرای دیگری از ابوالحسین بصری اشاره شده که وی آنها را در محضر درس قاضی عبدالجبار فرا گرفته است.

ابن ملاحمی به اثری ناآشنا از ابن متویه، شاگرد قاضی عبدالجبار؛ یعنی کتاب التحریر اشاره کرده است. همچنین به کتاب جوابات [مسائل] التستریین از شیخ معتزله، عبدالله بن عباس رامهرمزی شاگرد ابوعلی جبایی(متوفی ۳۰۲ ق) نیز اشارتی رفته است. آبان ملاحمی از کتاب به نام مَن قال بالعدل من المحدثین نوشتهٔ ابن ابی حیه که احتمالاً همان محدث معروف، ابوالقاسم عبدالوهاب عیسی بن عبدالوهاب بن ابی الحیه مشهور به جاحظ ورّاق (متوفی ۳۰۹ ق) است، مطلبی نقل کرده است. آشاره ای به تفسیر قرآن مفسران بصری؛ یعنی عباس بن یزید بحرانی،

قاضی همدان (متوفی ۲۵۸ ق)،  $^{77}$  ولیدبن ابان اصفهانی (متوفی ۳۱۰ ق) $^{77}$  و کتاب  $^{70}$  ابن  $^{70}$  و ابن  $^{70}$  و متوفی ۲۷۹ ق) در کتاب  $^{70}$  ابن  $^{70}$  است. اشاره ای نیز به رسالهٔ منسوب به قابوس بن وشمگیر و رسالهٔ متکلم حنفی محمدبن عیسی برغوث (متوفی حدود ۲۴۰ ق) و کتاب  $^{70}$  از عالم نحوی ابوالحسین دهان شده است.  $^{70}$ 

از همه مهم تر در میان این نقل قول از کتب دیگر، استناد به دو کتاب *الاَراء و الدیانات* نوشتهٔ حسنبن موسی نوبختی و *المقالات* ابوعیسی وراق است که کتاب *المقالات*، ردیّهای بر نصارا، یهود و مجوس بوده است. <sup>۴</sup> هر چند باید به این نکته توجه کرد که ابنملاحمی از کتاب *المقالات* ابوعیسی ورّاق با عنوان کتابی در مناهب (فی دیانات) یاد کرده است، اما آشکار است که از کتاب *المقالات* نقل می کند، چرا که مطالب منقول تنها با نام همین کتاب ورّاق تطابق دارد. <sup>۴۱</sup>

## پینوشت:

۱. ركن الدين محمود خوارزم*ی، المعتمد فی اصول الدین*، تحقیق مارتن مكدرمت و ویلفرد مادیلونغ، الهدی، لندن ۱۹۹۱، نوشتار حاضر برگرفته از مقدمهٔ محققان كتاب با اندكی حذف و اضافه است.

۲. کتاب الشافی فی الامامة و المقنع فی الغیبة از آثار سید مرتضی (متوفی ۴۳۶ ق) است که هر دو به چاپ نیز رسیدهاند. شیخ طوسی در آغاز کتاب الغیبة به فردی اشاره کرده که بر دیدگاههای سید مرتضی در باب غیبت نقدی نگاشته که ظاهراً مقصودش ابوالحسین بصری باشد.

۳. ابن المرتضى، طبقات المعتزلة، تحقیق سوسنه دیوالد والزر (بیروت، ۱۹۹۱)، ص ۱۱۹. ابن مرتضی از ابن ملاحمی به عنوان مؤلف المعتمد الاکبر یاد کرده و به خطا کتاب الفائق او را به ابوالحسین بصری نسبت داده است. آقای مسعود جلالی مقدم (دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۵، ص ۱۳۶۸) به نقل از ابن المرتضی، ابن ملاحمی را شاگرد ابوالحسین بصری معرفی کرده که نادرست است. کتاب العهد که در سراسر مدخل ابوالحسین بصری آمده، تحصیف نام العمد است که شرح ابوالحسین بصری بر این کتاب باقی مانده و به چاپ نیز رسیده است. ابن تیمیه، فخررازی و ابن ابی الحدید به کرات از آثار غیر موجود بصری نقل قولهایی آوردهاند که آقای جلالی هیچ اشارهای به این مطلب نکردهاند. در مورد ابوالحسین بصری ر. ک:

EI2, Suppl (by W. Madelung) and E. Ir. (by . D. Gimaret)

در پایان جلد بیستم المغنی (جزء دوم) رسالهای کوتاه به نام الجواب الحاسم المغنی لشبهة المغنی از عالم زیدی محمدبن احمدبن علی بن ولید (متوفی ۶۲۳ ق) آمده است(صص ۲۶۳ ـ ۲۷۴). این عالم زیدی بعد از ذکر کتابهایی از معتزله در امامت از کتاب الفائق نوشتهٔ محمود بن محمد بن الملاح [الملاحمی] سخن گفته و متذکر شده که کتابی به نام الجواب الناطق الصادق لحل شبهة الفائق نگاشته است(همو، ص ۲۶۴). این شخص کسی جز رکن الدین محمود ملاحمی نیست. برای عبارت حاکم جشمی ر.ک: شرح عیون المسائل، ص ۳۸۷ در فؤاد السید، فضل الاعتزال و طبقات المعتزلة (تونس، ۱۹۷۴). دربارهٔ محمدبن ولید بنگرید به: ابراهیم بن قاسم المؤید بالله، طبقات الزیدیة الکبری، تحقیق عبدالسلام بن عباس الوجیه (عمان، ۱۴۲۱ ق)، ج صص ۹۲۲ صص ۹۲۲ عبدالسلام بن عباس الوجیه أعلام المؤلفین الزیدیة، صص ۸۴۴

۴. عبدالكريم اليافى، فى سيرة الزمخشرى جارالله، مجمع اللغة العربية بدمشق، سال ۱۹۸۲، مص ۳۶۷ ـ ۳۶۸. نام بدر ابن ملاحمى أن گونه كه در متن ذكر شده، محل تأمل است. شايد محمد يا عبدالله (يا عيدالله) نام بدر بزرگ وى باشد.

۵. اليافي، همان، ص ٣٨٢.

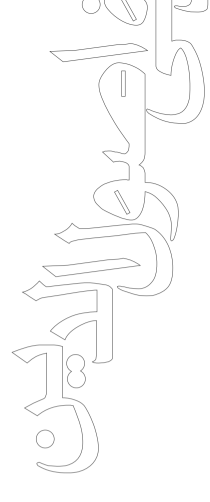
ع فهرست مخطوطات مكتبة الجامع الكبير صنعاء، ج ٢، صص ٤٩٣ ـ ٤٩٤.

۷. در مورد وی ر. ک: عبدالسلام بن عباس الوجیه، *أعلام المؤلفین الزیدیة* (عمان، ۱۴۲۰ ق)، صص ۸۸۳ ـ ۸۸۴.

٨. محمدبن حسن الديلمي، بيان مذهب الباطنية و بطلانه، تحقيق ستر و تمان (استانبول، ١٩٣٧)، ص ٣٣ و ٧٩.

۹. محمد کاظم رحمتی، نگاهی به مکتب متأخر معتزله، هفت آسمان، شمارهٔ ۹ \_ ۱۰ (۱۳۸۰) صص ۸۵ \_ ۸۸؛ حسن انصاری، کتابی تازه در نقد فلسفه، نشر دانش، سال ۱۸ شمارهٔ ۳ (۱۳۸۰) صص ۳۱ \_ ۳۲.

۱۰. آغاز نسخه افتاده است و بعد از برگ ۱۵ نیز بخشی از نسخه افتادگی دارد. نگارش کتاب در ربیعالاول ۵۲۵ (و شاید



۵ ربیعالاول ۵۹۵) به پایان رسیده است. در حاشیه این عبارت از مؤلف نقل شده است: «و یقول مجرد هذا الکتاب و هو محمودبن عبیدالله الاصولی الخوارزمی قرأ علیه هذا الکتاب قراءة فهم و احکام الشیخ الامام الجلیل الصائن صفی الائمة أبوسعید جنید بن محمود بن تاتبان (؟) الدهستانی و وافق الفراق من قراءته یوم الأربعاء غرة ذی القعدة سنة أربع و ثلاثین و خمسمائة.» بر این اساس، کتاب، شش ماه قبل از وفات ابن ملاحمی نزد او خوانده شده است. در این کتاب ابن ملاحمی به آرای خود اشاره نکرده است و بنجا یک جا (برگ ۲۲۹) اشاره کرده که عقیدهٔ ابوالحسین بصری با عقیدهٔ دیگرش تعارض دارد. کتاب المعتمد فی اصول الفقه ابوالحسین بصری توسط محمد حمیدالله (دمشق، ۱۹۶۵) در دو جلد تصحیح و چاپ شده است، دربارهٔ نسخهٔ التجرید ر. ک:

Bodleian Library, Ms. Arab e 103

1۱. یاقوت، ارشاد، ج ۷ ص ۱۴۵. ضبی را به عنوان استاد زمخشری در نحو و ادبیات یاد کردهاند. ر.ک: یاقوت، ج ۷ ص ۱۴۷؛ احمد محمدالحوفی، *الزمخشوی*، الهیئة المصریة العامة للکتاب، ص ۴۸.

۱۹۳۵. بیهقی، تتمة صوان الحکمة، تحقیق محمد شفیع (لاهور، ۱۹۳۵) ج ۱ ص ۱۳۵۵. حاکم جشمی (متوفی ۴۹۴ ق) از میان شاگردان قاضی عبدالجبار به ابومحمد خوارزمی اشاره کرده که در نیشابور تدریس می کرده است. ر.ک: همو، شرح عیون المسائل، چاپ شده در فضل الاعتزال و طبقات المعتزالة، تحقیق فؤاد السید، تونس، ۱۹۷۴، ص ۱۹۷۷. از میان شاگردان حاکم جشمی به احمد بن محمد بن اسحاق خوارزمی که از جشمی برای زمخشری مطالبی نقل کرده، سخن رفته است. ر.ک:

W. Madelung, *Der Imam al –Qasim ibn Ibrahim*, Berlin 1965, S. 187.

13. See D. Gimaret, theorie de l'acte humanin en theologie musulmane, Parise, 1980, pp. 59-60, 135, 144.

عبدالکریم شهرستانی که به خوارزم قبل از سال ۵۱۰ سفر کرده، از ابن ملاحمی نامی نبرده، گرچه با آرای ابوالحسین بصری کاملاً آشنا بوده است.

۱۴. فخرالرازی، اعتقادات فرق المسلمین و المشرکین، تحقیق سامی النشار (قاهره، ۱۹۳۸ م)، ص ۴۵.

۱۵. در مورد اعتزال خوارزم ر. ک: عدنان زر زور، *الحاکم* ۱۵. در مورد اعتزال خوارزم ر. ک: عدنان زر زور، *الحاکم* ۱۳۸؛

I. Goldziher, "Aus der Theologie des
Fachr al – din al – Razi", *Der Islam*, III

(1912), PP. 220 ff; W. Madelung, "The Spread of Maturidism and The Turks", Actas do Iv Congresso de Estudos Arabes e Islamicos, Coimbra – Lisbon, 1968, Leiden, 1971, PP. 115-16;

احمد محمد الصوفى، *الزمخشرى*، صص ۲۲ ـ ۲۵؛ مصطفى الصاوى الجوينى، قراءة فى تراث الزمخشرى، ص ١٩٥. Elsayed Elshahed, *Das Problem der transzen denten Sinnlichen Wahrnehmung inder spatmutazilitischen Erkenntn is theorie nach der Darstellung des Taqiaddin an – Nagrani*, Berlin, 1983.

محمدالشاهد اشاره نکرده که رکنالدین خوارزمی که تقیالدین در مواردی از وی نقل قول می کند، ابن ملاحمی است. تقیالدین از کتابهای المعتمد و الفائق ابن ملاحمی یاد کرده است(همان، ص ۵۶، ۱۰۶) در مورد گزارشی از این کتاب رک:

BSOAS, XL VIII (1985), pp. 128 – 129 (by W. Madelung

۱۷. حتى اسم وى نيز بهدرستى دانسته نيست و در نسخهٔ خطى جز به نسبش همراه با نام تقىالدين سخن ديگرى از متن از وى به نيست. اين نسب نيز بدون نقطه نوشته شده و مىتوان آن را البحرانى يا النجرانى خواند. در جاى ديگرى از متن از وى به المجالى نيز سخن آمده است.

See El – shahed, op. cit, p. 29.18

۱۹. ابن ابى الوفاء قرشى (متوفى ۷۷۵ ق) فهرست اين كتاب را با چند نقل قول از آن در *الجواهر المضيئة في طبقات الحنيفة،* ج ٣، صص ۴۶۱ نقل كرده است.

۲۰. دربارهٔ غرمینی ر.ک: ابن ابی الوفاء عبدالقادر القرشی، الجواهر المضیئة فی طبقات الحنیفة، ج ۳، صص ۴۶۰ ـ ۴۶۱؛
 اللکهنوی، الغوائد البهیة، تحقیق محمد النعسانی (قاهره، ۱۳۳۴ ق) صص ۲۱۲ ـ ۲۱۳.

Brockelmann, GAL, I, 381, Suppl, I, 656

احتمال دارد که نسخهای از کتاب وی؛ یعنی شرحی بر کتاب قدوری، در میان شروح متعدد بر این کتاب باقی باشد. دربارهٔ فهرست این شروح ر. ک: Sezgin, GAS, I, 453 ایثار الحق در قاهره ۱۳۴۸ ق و ترجیح اسالیب در بیروت ۱۴۰۴ ق منتشر شدهاند. چند نقل قول کوتاه از غرمینی در کتاب العواصم من القواصم، ابن الوزیر، تصحیح شعیب الأرناؤوط، عمان ۱۹۸۵ ـ ۱۹۸۷، نیز اَمده است.

۲۱. ابن الوزیر او را یکی از حامیان عقیدهٔ ابوالحسین بصری و یکی از بزرگان اصحاب ابوالحسین بصری معرفی کرده است. ر.ک: همو، ترجیح أسالیب القرآن علی آسالیب الیونان، ص ۹۱، ۹۴ در مورد آرای ابن ملاحمی ر. ک: همو، ایثار الحق، ص ۵۱: ترجیح، ص ۴۳، ۸۷ (زکی الدین را رکن الدین بخوانید) و ص ۸۹ ابن الوزیر با وجود اختلافاتی با تقی الدین او را خاتمة اهل الاصول تقی الأمة (الائمة) یا تقی الملة والدین العجالی میخواند. ایثار الحق، ص ۱۱۱ و ترجیح اسالیب، ص ۸۱، صص ۱۱۰ و از کتاب الکامل فی الاستقصاء نیز نام برده است. ترجیح، ص ۱۱۱.

77. أقا بزرگ الطهرانی، *الذریعة إلی تصانیف الشیعة* (نجف و تهران، ۱۳۵۵ ـ ۱۳۹۷ ق) ج ۳ صص ۱۵۱ ـ ۱۵۲ در مورد سدیدالدین ر. ک: منتجبالدین الرازی، فهرست اُسماء علماء الشیعة، تحقیق السید عبدالعزیز الطباطبائی (قم، ۱۴۰۴ ق) ص ۱۶۴؛ عبدالله افندی الاصفهانی، ریاض العلماء، تحقیق السید احمد الحسینی (قم، ۱۴۰۱ ق) ج ۵ صص ۲۰۲ ـ ۲۰۳؛

Modarresi Tabatabai, *An Introduction of shii law*, London, 1984, P. 46 مص گویا، روستایی نزدیک ری بوده است.

Ms Paris, Bibl Nat, Arab. 1252.23

از سدیدالدین به عنوان محمود الحمصی در برگهای b36 و a96 یاد شده است. آشکار است که کتاب در اواخر قرن پنجم نگاشته شده است. برای تاریخی که جرج وجیده پیشنهاد کرده، ر.ک:

G. Vajda, "Le Probleme de la Vision de Dreu (Ruya) d'apres quelques auteurs

siites duodecimains", *in Le shiism*, *Immamite*, ed., T. Fahd, Paris, 1970, pp. 34, 46

مؤلف رساله دربارهٔ معتزلهٔ بغداد و متكلمان امامیه مینویسد: «ینفون صفة الارادة الإلهیة و یذهبون إلی مان الداعی كاف فی وقوع الفعل عن القادر» برگ 318. گرچه این عقیدهٔ ابوالحسین بصری است و عقیدهٔ معتزله بغداد و مفید كه رأی همانند با آنان دارد، نیست. مشخص است كه این عقیده را از قول سدیدالدین برگرفته است. 24. Bodleian Library, Ms Arab, f64, fol, 103a

 ۲۵. الحلی، کشف المواد فی شوح تجرید /لاعتقاد، (قم، بیتا)، ص ۲۳۷.

 در مورد این عالم امامی ر.ک: مدخل آل طاووس در *دائرة المعارف بزرگ اسلامی.*

۲۷. ابن طاووس، *الطرائف* (قم، ۱۴۰۰ ق) ص ۲۱۰، ۳۱۳ و ۳۱۵.

۲۸. تحقیق سید احمد اشکوری، قم، ۱۳۹۸ ق، نقل قولهای فراوانی از ابوالحسین بصری اَمده و از ابن ملاحمی با عنوان محمود خوارزمی در ص ۱۴۷ و از تقیالدین به العجالی (ص ۸۲) سخن رفته است.

Bodleian Library, Ms. Arab. F. 64

این نسخه را احمد بن حسین بن عودی برای استفادهٔ شخصی نگاشته و حاوی چندین متن نشان دهندهٔ مواضع کلامی این خانواده است و فتوی از شیخ نجمالدین ابوالقاسم جعفر بن سعید محقق حلی (متوفی ۶۷۶ق) دربارهٔ عدم درستی، قول بهاشمه که معدوم شی است، نیز آمده است. نجمالدین شیئیت معدوم را رد کرده ولی قائلین به آن را کافر یا فاسق ندانسته است (برگ حسینی نقل شده که عقیده به شیئیت معدوم را کفر حسینی نقل شده که عقیده به شیئیت معدوم را کفر دانسته و گفته که به تأمل این قول، نباید از زکات سهمی داد. برگهای ۱۰۰ ـ ۱۰۰ در تأیید این قول به کتب شیخ مفید و شیخ طوسی و ابوالحسین بصری و ابن ملاحمی که در کتاب دیگرش ریاض العقول آمده، ارباع داده است (در مورد ریاض العقول ره ک: آقا

بزرگ الطهرانی، النریعة، ج۱۱، ص ۳۴۰). شهابالدین عودی در رسالهٔ کالامی منظوم (برگهای ۱۹۳۳). شهابالدین به مکتب ابوالحسین بصری اشاره کرده و قول معتزلیان بهشمی را رد می کند که وجود را زاید بر ذات میدانند و قول فیلسوف که زایدی بر وجود در هر چیزی است جز خدا و نظر بصراوی را تأیید می کند (منظور از بصراوی که به ضرورت شعری چنین آمده است، ابوالحسین بصری است)، چرا که وجود ما هو الا الذات فی کل شیء (برگ است)، چرا که وجود ما هو الا الذات فی کل شیء (برگ منه در این مورد عقیدهٔ کوتاهی از شرفالدین (برگ مذهب ابوالحسین بصری آمده است. هر دو عقیده که مذهب ابوالحسین بصری آمده است. هر دو عقیده که صفات کون الله مدرکا بصیراً سمیعاً الی صفهٔ کونه عالماً است، باز می گردد. در این مواضع، نظرات آنها با آرای شیخ مفید و ابوالحسین بصری موافقت دارد، اما با نظر شیخ مفید و ابوالحسین بصری موافقت دارد، اما با نظر شیخ طوسی و ابن ملاحمی ناسازگار است.

۳۰. از این مجموعه، رسائل زیر به چاپ رسیده است: ابنالعودی، ارجوزة فی شرح الیاقوت فی علم الکلام، به کوشش محمدرضا انصاری، در رسول جعفریان (به کوشش)، میراث اسلامی ایران، ج ۸، صص ۵۱۳ ـ ۵۲۳ و محقق حلی و شرفالدین حلی، مفاوضهای در مسألهٔ شبیئیت معدوم، به کوشش سیدحسین مدرسی طباطبائی، میراث اسلامی ایران، ج ۱، صص ۱۵۷ ـ

۱۳۱. در میان کتب چاپ شده که نشانگر نفوذ مدرسهٔ ابوالحسین بصری و ابن ملاحمی در میان زیدیان یمن است، می توان به کتاب *الأساس لعقائد الأکیاس* از امام منصور بالله القاسم ابن محمد (متوفی ۱۲۰۹ ق) اشاره کرد. مؤلف از مکتب کلامی ابن ملاحمی به ملاحمیه یاد کرده (تحقیق البیر نصری نادر، بیروت، ۱۹۸۰ م، ص ۶۹ کرده (تحقیق البیر نصری نادر، بیروت، ۱۹۸۰ م، ص ۶۹ نکرد، اما مکرر به مکتب ابوالحسین بصری اشاره کرده است.

 والنحل، تصحیح و. کیورتن (لندن، ۱۸۴۲ م) ص ۵۹؛ الرازی، اعتقادات، ص ۵۹.

۳۳. ابن ابیالحدید از الغرر و تصفح الا دلة نام برده است. ر. ک: همو، شرح نهج البلاغه، ج ۱، ص ۱۶۹؛ ج ۴، ص ۱۰ و ج ۱۰، ص ۲۲۱؛ ج ۱۶، ص ۲۲۲؛ ج ۱۰، ص ۲۲۲؛ ج ۱۰، ص ۲۲۲؛ ج ۲۰، ص ۲۲۲؛ ج ۲۰، ص ۲۲۲؛ ج ۲۰، ص ۲۲۲؛ ح ۲۰، ص ۲۲۲؛ ح ۲۰، ص ۲۵۲؛ کتاب درء فی تعارض العقل و النقل آورده است ر.ک: همو، همان، ج ۱، ص ۵۴ (عدم تکفیر قائل به قدم صفات و خلق افعال)؛ ج ۱، ص ۱۸۰ (معنی معجزه) و طرق حصول معرفت، ج ۴، صص ۱۱۲ - ۱۲۳؛ حدوث عالم، ج ۴، صص ۲۴۲ – ۲۴۳ و ج ۲۰ صص ۴۸ ـ ۴۹. از کتاب عیون الادلة (ج ۲، ص ۳۳۳) و غرر الادلة نیز مطلبی آمده است. ج ۵، صص ۳۳ ـ ۵۹.

٣٢. فضل الاعتزال، ص ٣١٢ و ابن المرتضى، همان، ص ٩٥.

۳۵. الخطیب البغدادی، تاریخ بغداد (قاهره، ۱۹۳۱ م) ج ۱۱، ص ۲۸. در تأیید این که ابن ابیحیه مورد اشارهٔ ابن ملاحمی، عبدالوهاب بن ابیحیه است، این است که ابن ابیحیه از محمد بن شجاع ثلجی، فقیه حنفی (متوفی ۲۶۶ ق) روایت می کند و دارقطنی نیز او را از روات ابن ابیحیه نام برده که فردی ثقه است، اما مانند ثلجی در مورد مخلوق یا غیر مخلوق بودن قرآن متوقف است. از عنوان کتاب وی این گونه برمی آید که برخلاف ثلجی از مکتب اعتزال حمایت می کرده است.

79. تاريخ بغداد، ج ۱۲، ص ۱۹۲؛ ابونعيم الاصفهانی، فكر اخبار اصفيهان، تحقيق س. د دريغ، ليدن، ۱۹۳۱ ـ ۱۹۳۴، ج ۲، ص ۱۹۴؛ الذهبی، تذكرهٔ الحفاظ، حيدرآباد، ۱۳۲۵، ۱۳۲۷، ج ۵، ص ۱۳۴.

۳۷. *اخبار اصفیهان*، ج ۲، ص ۳۳۴؛ و ت*ذکرة الحفاظ*، ج ۳، ص ۶ 38. E12, by Ch. Pellat

۳۹. در مورد این فرد چیزی دانسته نیست.

40. W. Madelung, "Abu Isa al-warraq uber die Bardesaniten, Marcioniten und Kantaer", Orients: Festschrift Fur Bertold Spulerzum Siebzigsten geburtstag, Lieden 1981, pp. 210-24; M. J. Modermott, "Abu Isa al – warraq on the Dahriyya", Melanges de .l'universite Sant Joseph, L (1984), PP. 387 – 402

الاست. در كتاب التوحيد، عن كتاب را ماتريدي (متوفى ۳۳۳ ق) در كتاب التوحيد .۴۱ .۲۸۴، ۱۹۹۱، ۱۹۹۹، ۱۹۹۱، ۱۹۹۹،