# بررسي جريان حكميت از منظری متفاوت\*

### صلاح الدين شهنوازي

یکی از رویدادهای مهم، حساس و تأمل برانگیز دوران خلافت راشده که در سالهای خلافت حضرت على رضى الله عنه روى داد، جريان حكميت است كه در جنگ صفين و براي پايان دادن به اين نبر د خونين تاریخ اسلام به وقوع پیوست. بسیاری از نویسندگان و مؤرخان در مورد حقیقت این جریان دچار سر درگمی شده و با اعتماد بر روایات ضعیف و غیرقابل اعتبار، چهرهای ناخوشایند از اصحاب بزرگوار پیامبر صلى الله عليه و آله وسلم بويژه حضرت ابوموسي اشعري و حضرت عمر و بن عاص رضي الله عنهما به تصوير كشيده اند. حضرت ابوموسي اشعري رضي الله عنه را به ضعف رأي و فريب خوردن و حضرت عمرو بن عاص را به زیر کی و فریبکاری متهم ساخته اند. در صورتی که این قبیل روایات، ساختگی بوده و توسط مخالفان و دشمنان صحابه وضع شده اند، و بعضى از نويسندگان بدون ارزيابي دقيق و سنجش علمي، آنها را يذير فته اند.

این دو صحابی بزرگوار از این اتهامات پاک و مبرا بوده و از بزرگان صحابه و مورد اعتماد رسول اکرم صلى الله عليه و آله وسلم و خلفاي راشدين و ساير صحابه بوده اند و توسط مسلمانان براي حل و فصل يک اختلاف و نزاع بزرگ که منجر به قتل هزاران مسلمان شده بود، انتخاب شدند، و آنها نیز برای حل و فصل این نزاع و درگیری و خاتمه دادن به آن، نهایت تلاش خود را مبذول داشتند. اما مخالفان صحابه حجم عظیمی از روایات نادرست را در این زمینه جعل کر دند؛ حق را باطل و طرح قضیهٔ حکمیت قر آن را که برای جلوگیری از خونریزی بیشتر مسلمانان مطرح شده بود، توطئه، نیرنگ و جنایت جلوه دادند، و در این زمينه سخناني را به اميرالمؤمنين حضرت على رضي الله عنه نسبت دادند كه با نقل صحيح در تعارض است. همچنین به اندازه ای دایرهٔ تبلیغات نادرست و خلاف واقع را علیه حضرت عمرو بن عاص گستر ده اند، که کمتر کتاب تاریخی ای را می بینید به سبب نقل روایات موضوع و ساختگی، حضرت عمر و بن عاص را به فریبکاری متهم نکند.

ما برای روشن تر شدن بیشتر قضیهٔ حکمیت، آن را در پرتو روایات صحیحی که مورد اعتماد محققان برجستهٔ تاریخ اسلام و اهل سنت است، بررسی می کنیم.

### جنگ صفین و جریان حکمیت

حضرت على رضى الله عنه پس از خليفه شدن، نمايندگان و كارگزاراني را براي مناطق مختلف تعيين كرد. ولايت شام را ابتدا به حضرت عبدالله بن عمر رضي الله عنه پيشنهاد كرد، اما وي نپذيرفت. لذا حضرت سهل بن حنیف را به جای حضرت معاویه رضی الله عنه به ولایت شام منصوب کرد، اما سپاهیان حضرت معاویه حضرت سهل را بازگر داندند. مر دم شام از بیعت با حضرت علی سرباز زدند و گفتند: حضرت علی اول از قاتلان حضرت عثمان قصاص بگیرد، سپس ما با او بیعت می کنیم. حضرت علی خواستهٔ مردم شام و حضرت معاویه را بهانه ای برای نافرمانی و عدم بیعت می دانست. لذا با هدف الزام حضرت معاویه و

### ۱۰ نــدای

هوادارانش به اطاعت از خود، با سپاهی پنجاه هزار نفری به سوی شام روانه شد. در یکی از روزهای تجهیز لشکر جهت حرکت به سوی شام، حضرت حسن بن علی رضی الله عنهما به نزد پدر رفت و گفت: «یا آبت دع هذا، فان فیه سفک دماء المسلمین و وقوع الاختلاف بینهم» [پدر جان از تصمیم لشکرکشی و جنگ صرف نظر کن، زیرا با وقوع چنین جنگی خون بسیاری از مسلمانها به زمین خواهد ریخت و در میانشان اختلاف خواهد افتاد]. اما پیشنهاد ایشان پذیرفته نشد.

از آنجایی که مردم شام بر خونخواهی خلیفهٔ سوم با حضرت معاویه بیعت کرده بودند و در این مورد کوتاه نمی آمدند، با رسیدن خبر حرکت سپاه عراق به سوی شام، به تجهیز لشکری شصت هزار نفری پرداخته و از جانب شمال شرقی دمشق برای رویارویی به سوی صفین روانه شدند.

نبرد میان دو سپاه در ماه ذی الحجه سال سی و شش هجری با در گیری های موردی و جنگ های پراکنده آغاز گردید و در طول ماه ذی الحجه ادامه یافت. گاهی روزی یک نبرد و گاه دو نبرد اتفاق می افتاد. با آغاز ماه محرم آتش بس اعلام شد، به این امید که میان آنان امکان گفت و گو و تفاهم پدید آید و زمینه برای صلح و آشتی و جلوگیری از خونریزی بیشتر فراهم شود.

در ماه محرم بود که حضرت علی هیئتی را به ریاست عدی بن حاتم طایی نزد حضرت معاویه فرستاد. عدی، معاویه را به بیعت با حضرت علی فرا خواند، تا زمینه و حدت هر چه بیشتر مسلمانان فراهم شود و جنگ و خونریزی پایان یابد! حضرت معاویه در پاسخ فراخوان عدی گفت:ماباعلی سر مخالفت و ناساز گاری نداریم و در مورد مقام خلافت با او در نمی افتیم، و او را به دست داشتن در شورش علیه حضرت عثمان و قتل ایشان متهم نمی کنیم، اما شورشیان و قاتلان بسیاری در میان سپاه او مأمن گرفته اند، تمام خواستهٔ ما این است که آن قاتلان شورشی را به ما تسلیم کند، پس از آن ما با او به عنوان امیر المؤمنین و خلیفهٔ مسلمین بیعت می کنیم و از او اطاعت می نماییم.

موضع حضرت معاویه واضح و روشن بود، اما حضرت علی رضی الله عنه در شرایطی قرار نداشت که بتواند خواستهٔ او را بر آورده نماید. حضرت معاویه در همین راستا هیئتی را به ریاست حبیب بن مسلمه نزد حضرت علی رضی الله عنه فرستاد، تا او را برای تسلیم قاتلان حضرت عثمان و پایان دادن به جنگ و خونریزی ترغیب کنند، اما آنان نیز بدون نتیجه بازگشتند. ماه محرم نیز بدون آنکه تلاش های مسالمت آمیز به نتیجه ای بیانجامد، پایان یافت و ماه صفر آغاز شد. مسالمت آمیز به نتیجه ای بیانجامد، پایان یافت و ماه صفر آغاز شد بود. روز چهارشنبه اول ماه صفر مرحلهٔ دوم جنگ آغاز شد و تا روز جمعه دهم صفر ادامه پیدا کرد. سخت ترین و خشن ترین رویارویی میان سپاهیان دو طرف در روز پنجشنبه نهم و شب جمعه دهم ماه صفر روی داد و آن شب را لیله الهریر [شب زوزه] نامیدند؛ زیرا بجز از بوک ک شمشیرها و نیزههای سپاهیان دو طرف، و زوزهٔ سگها و پکاچک شمشیرها و نیزههای سپاهیان دو طرف، و زوزهٔ سگها و گرگها، از فرط خستگی و کوفتگی، صدایی و کلامی از کسی شنیده نمی شد. در آن شب به اندازه ای جنگ و در گیری شدت گرفت که

نیزه ها و شمشیرها و سپرهای بسیاری از سربازان درهم شکست و از دست آنها افتاد، تا آنجا که جنگ با سنگ انداختن به سوی یکدیگر و حتی با چنگ و دندان به جان یکدیگر افتادن، ادامه یافت.

در طول یک نبرد سخت و فرسایشی، هزاران نفر کشته و زخمی شدند و خوف آن می رفت که هر دو سپاه تا آخرین نفراتشان به نبرد ادامه دهند و بجز زنان و کودکان کسی زنده نماند. اظهار این خوف ابتدا بر زبان اشعث بن قیس رئیس قبیلهٔ کنده جاری شد. ایشان در لیله الهریر خطاب به قومش گفت: ای مسلمانان! صحنهٔ دیروز رامشاهده کردید که چه تعداد از مردم عرب کشته شدند. ای مردم! سن زیادی از من گذشته است و تا به امروز هر گز چنین صحنه ای رامشاهده نکرده ام من گذشته است و تا به کسانی که در اینجا حضور ندارند، برسانید. اگر ما فردا رودروی هم قرار بگیریم، عربها نابود خواهند شد و حرمت و قداست شما از بین خواهد رفت. قسم به خدا! من این حرفها را از ترس مرگ نمی زنم، چرا که سن زیادی از من گذشته است، اما ترس من برای رنان و کودکان است. اگر ما فردا همگی از بین برویم بر آنها چه خواهد گذشت. بار الها! تو می دانی که من مصلحت قوم خود و مسلمانان را گذشت. بار الها! تو می دانی که من مصلحت قوم خود و مسلمانان را مدنظر دارم و در این زمینه از هیچ کوششی دریغ نورزیده ام. (\*)

خبر اظهارات اشعث بن قیس به حضرت معاویه رضی الله عنه رسید، ایشان گفت: قسم به پر وردگار کعبه! او درست می گوید. اگر این روند ادامه پیدا کند، همهٔ مردان جنگی دو طرف کشته خواهند شد و با پیش آمدن چنین وضعی، رومی ها از یک سو و فارس ها از سوی دیگر برای حمله به سرزمین های اسلامی طمع کرده و زنان و کودکان را پایمال خواهند کرد، پس باید چاره ای اندیشید، و این واقعیت را فقط انسانهای آگاه و بافر است درک خواهند کرد. سپس رو به سپاهیانش کرد و گفت: قرآن ها را بر نیزه ها بسته و بالا ببرید. در این روایت اصلانامی از حضرت عمرو بن عاص و یا نشانی از نیرنگ و فریبکاری وجود ندارد. به هر حال، طرح مسئلهٔ حکمیت اقدامی شجاعانه برای جلوگیری از گسترش خونریزی و کشتار میان مسلمانان و حفظ توان و نیروی امت اسلامی بود، حال چه از جانب حضرت معاویه و چه حضرت عمرو بن عاص رضی الله عنهما مطرح شده باشد. این موضوع فقط آشوبگران و قاتلان حضرت عثمان را که آتش جنگ و فتنه را بر افروخته بودند، آشفته و ناراحت کرد. (۲)

#### اصرار آشوب طلبان برتداوم جنگ

آشوب طلبان و کسانی که در قتل خلیفهٔ سوم و همچنین دامن زدن به جنگ جمل دست داشتند، به استمرار جنگ صفین نیز بسیار اصرار می کردند تا یا طرفین کاملاً در این جنگ از بین بروند و یا حداقل توانشان به قدر کافی تحلیل برود و آنان از قصاص و مجازات در امان بمانند. به همین خاطر وقتی دیدند که مردم شام مصاحف را بالا بردند، و حضرت علی نیز به درخواست آنها مبنی بر توقف جنگ و خونریزی پاسخ مثبت داد، و حشت زده شدند و تمام تلاش خود را به کار بستند تا حضرت علی رضی الله عنه را از تصمیمش منصرف کنند. ولی جنگ متوقف شده بود و کاری از دست آنها بر نمی آمد. لذا چاره ای ندیدند

## ندای ۱۱

جز اینکه علیه حضرت علی رضی الله عنه دست به شورش بزنند و با طرح مقولهٔ «لا حکم الا لله» شکاف جدیدی را به نام «خوارج» در میان امت اسلامی ایجاد کنند.

شگفت اینجاست که مؤرخان به این رفتار آشوب طلبان و قاتلان خلیفهٔ سوم، آن هم در این مرحلهٔ حساس، که منجر به شکل گیری خوارج گردید، زیاد توجه نکرده اند. ۳

اما روایت ابومخنف که در آن ذکر شده است که حضرت علی ابتدا پیشنهاد مردم شام را مبنی بر حکمیت قر آن نپذیرفت و سپس بر اثر فشار گروهی که بعدا به خوارج مشهور شدند، آن را پذیرفت؟ قطع نظر از ضعف در سند با مقام شامخ حضرت علی رضی الله عنه سازگاری ندارد، و در مقابل روایاتی که با سند صحیح و توسط راویان موثق روایت شده است، اعتباری ندارد.

بنابر روایات معتبر، شورشیان و خوارج وقتی از قبول تحکیم توسط حضرت علی رضی الله عنه باخبر شدند، در حالی که شمشیرهایشان را بر دوش گرفته بودند، نزد حضرت علی آمده و با پذیرش فراخوان شامیان به تحکیم کتاب الله مخالفت نموده و گفتند: باید جنگ را ادامه دهیم تا در نهایت خداوند خود میان ما و آنان داوری کند!

سهل بن حنیف انصاری رضی الله عنه خطاب به آنان گفت: ای مردم! رأی و دیدگاه خود را در برابر دین علم نکنید. اگر ما در روز حدیبیه اختیار می داشتیم، رأی خود را بر فرمان رسول خدا ترجیح می دادیم! اما چون امر ایشان حکم دین بود، آن را پذیرفتیم! پس از آن سهل به بحران و نابسامانی ای که پس از شهادت حضرت عثمان رضی الله عنه در میان مسلمانان پیش آمده بود، اشاره نمود و گفت: سو گند به خداوند از زمانی که مسلمان شده ام، در راستای دفاع از دین خداوند شمشیرهایمان را در هر جابه کار می گرفتیم و می دانستیم که چه کاری انجام می دهیم، به غیر از این وضعی که الآن داریم! هرگاه مشکلی را حل و فصل می نماییم، مشکل دیگری روی می دهد که نمی دانیم چگونه با آن برخورد نماییم. (۵)

خلاصه اینکه هم سپاهیان شام و هم سپاهیان عراق به این امید که راهی برای جلوگیری از خونریزی بیشتر و پایان دادن به اختلافات پیدا شود، به حکمیت و مصالحه تمایل نشان دادند.

#### دلايل يذيرش حكميت

طرح موضوع حکمیت قرآن از طرف حضرت معاویه بدون تأکید بر تحویل دادن قاتلان حضرت عثمان و یاقصاص آنان، و پذیرش حکمیت توسط حضرت علی بدون تاکید بر اطاعت و بیعت حضرت معاویه و مردم شام با ایشان، اتفاق و تحولی بود که حوادث جنگ صفین آن را به دو طرف تحمیل کرد؛ چرا که این جنگ منجر به نابودی تعدادی زیادی از مسلمانان شده بود و این موضع گیری جمعی را در طرفین تقویت کرد که پایان دادن به نبر د و جلوگیری از کشتار، ضرورتی است که باید برای حفظ شوکت و قدرت امت اسلامی به آن تن دهند.

حضرت على رضى الله عنه با توقف جنگ در صفين موافقت كر دو به حكميت رضايت داد و آن را پيروزي و فتحي به حساب آور د و سپس

به کوفه بازگشت در حالی که به اتحاد مسلمین، برطرف شدن اختلافات، تقویت دولت اسلامی و آغاز مجدد فتوحات اسلامی امیدوار بود.<sup>(۱)</sup>

عوامل متعددی سبب شد که طرفین به حکمیت و حل نزاع پیش آمده از این طریق بیندیشند، از آن حمله:

۱- طرح حکمیت در واقع آخرین تلاشی بود که برای جلوگیری از جنگ و خونریزی در میان مسلمانان صورت می گرفت. تلاشهایی که به صورت فردی یا گروهی از زمان جنگ جمل آغاز شده بود و به نتیجه نرسیده بود. نامه های زیادی برای این منظور بین طرفین رد و بدل شد. آخرین تلاشی که از طریق نامه صورت گرفت، نامه ای بود که حضرت معاویه در سخت ترین شرایط جنگ برای حضرت علی رضی الله عنه فرستاد و از ایشان خواست که جنگ را متوقف کند و گفت: به گمان من اگر ما و شما می دانستیم که این جنگ تا این حد ادامه پیدا خواهد کرد، هر گز به آن اقدام نمی کردیم. اگر در این قضیه عقل و تدبیر ما تاکنون درمانده است، باز هم فرصت برای ندامت از گذشته و جبران آینده وجود دارد.\*

۲- دومین عامل، کشتار و خونریزی بسیار زیادی بود که دامن هر دو سپاه را گرفته بود و ترس آن می رفت که سرانجام همه کشته و نابود شوند. از این رو درخواست توقف جنگ موضوعی بود که هر دو گروه به آن تمایل نشان می دادند.

۳-سومین عامل، خستگی و درماندگی مردم بود که بر اثر جنگهای طولانی توانشان تحلیل رفته بود و چنان وضعیتی پیش آمده بود که گویا همگی در انتظار این پیام صلح و آشتی بودند. اکثر سپاهیان حضرت علی گرایش به خاتمه جنگ و مخاصمه داشتند. به همین خاطر اکثر آ این جمله را بر زبان می آوردند که: «قد اُکلتنا الحرب و لانری البقاء الا عن الموادعة»؛ جنگ تمام قوای ما را تحلیل برده است و برای بقای خود چاره ای جز ترک مخاصمه نداریم. (۱۵ این جمله که بر زبان اکثر سپاهیان حضرت علی زمزمه می شد، نشان می دهد که بالا بردن قر آن ها جهت توقف جنگ، فریب و نیرنگی از طرف حضرت عمر و بن عاص و حتی به ابتکار ایشان نبوده است؛ بلکه در جنگ جمل کعب بن سور، قاضی بصره، برای توقف نبرد به چنین اقدامی دست زده بود. اما شور شیان جنگ طلبان و سبائی او را تیرباران کردند تا در اقدامش موفق نشود.

۴- چهارمین عامل، پاسخ مثبت به ندای وحی بود که خداوند در آن از بندگانش خواسته است: «فان تنازعتم فی شیء فردوه الی الله و الرسول»[نساء: ۵۹]؛ هرگاه در چیزی اختلاف کردید، آن را به خدا و رسول (یعنی به حکم شرع در پرتو قرآن و سنت) بازگردانده و ارجاع دهید.

به همین سبب وقتی به حضرت علی رضی الله عنه پیشنهاد شد که تصمیم گیری در این باره را به قر آن واگذارد، گفت: من در این ارتباط از شما اولی تر و سزاوارترم و به حکمیت و داوری کتاب خدا رغبت بیشتری دارم؛ کتاب خدا بین من و شما داور خواهد بود.<sup>®</sup>

یکی دیگر از اتفاقاتی که در جنگ صفین رخ داد و به روشن شدن موضع درست از نادرست و پایان یافتن جنگ کمک کرد، شهادت صحابي جليل القدر حضرت عمار بن ياسر به دست سپاهيان شام بود. حضرت معاويه و مردم شام به تصور اينكه موضع شان در خونخواهي حضرت عثمان رضي الله عنه و خودداري از بيعت با حضرت على رضي الله عنه، تا روشن شدن قضية قاتلان حضرت عثمان و قصاص آنان، موضع درست و برحقی است، در مقابل ایشان ایستادگی کردند تا اینکه سرانجام نبرد صفین روی داد. 🗥

اصحاب جليل القدري كه تا آن زمان در قيد حيات بو دند يكي از اين سه موضع را اختيار كرده بودند: ١- گروهي به خونخواهي خليفهٔ سوم و دفاع از این موضع پرداختند، ۲- گروهی موضع حضرت علی رضي الله عنه را تأييد كردند و به ايشان پيوستند، ٣- و اما گروه سوم، كه بیشترین تعداد صحابه را شامل می شد، کسانی بودند که مخالف نزاع و درگیری بودند و انزوا اختیار کرده بودند.

در این میان شهادت حضرت عمار اتفاق افتاد و در پرتو حدیث نبوی: «تقتلک الفئة الباغیة» [تو به دست گروه عصیانگر و سرکش کشته می شوی]، برای همگان روشن شد که حق با حضرت علی رضي الله عنه بوده است و همه بايد با ايشان بيعت و از ايشان پيروي مي كردند. اين اتفاق و روشن شدن موضع حق، ادامه نبرد را بي معنا کرد و همه را به تلاش برای پایان دادن به نبر د ترغیب کرد، و در چنین شرایطی موضوع حکمیت مطرح گردید و پذیرفته شد.

وقتی خبر شهادت حضرت عمار به حضرت عمرو بن عاص رسيد، گفت: «وددت أنى مت قبل هذا اليوم بعشرين سنة» الله كاش كه من بيست سال قبل از اين روز از دنيا رفته بودم.

#### انتخاب دو حكم

باطرح موضوع حكميت، جنگ صفين عملاً پايان يافت و گفت و گوها و مكاتبات ميان طرفين آغاز گرديد. در نهايت دو طرف به توافق رسيدند که از هر طرف یک نفر مذاکره کنندهٔ ارشد، یک نفر از سوی حضرت على و سپاه عراق، و يک نفر از سوى حضرت معاويه و سپاه شام، به عنوان حكم انتخاب گردند تا در مورد حل بحران بيش آمده و پايان متن توافق نامهٔ حكميت دادن به جنگ و اختلاف، به گفت و گو و مذاکره بیر دازند و بر سر آنچه که به خیر و مصلحت مسلمانان است به توافق برسند.

> از طرف سپاه عراق حضرت ابوموسى اشعرى (عبدالله بن قيس) و از طرف سپاه شام حضرت عمرو بن عاص قرشي به عنوان حكم و نمایندهٔ بر گزیده شدند.

> انتخاب حضرت ابوموسی اشعری بر خلاف آنچه در بسیاری از كتب تاريخي شايع است بنا به تحميل خوارج بر حضرت على نبوده است، زيرا خود آنها از مخالفين سرسخت پذيرش حكميت بودند و به همین علت نیز در مقابل حضرت علی موضع گرفتند و ایشان را تکفیر كردند. بلكه اين انتخاب بنا به ويژگيهايي صورت گرفت كه در شخصیت حضرت ابوموسی اشعری وجود داشت. ایشان از نسل اول مسلمانان، از مهاجرین به حبشه و مدینهٔ منوره، از فرماندهان بزرگ

سیاه اسلام در فتح ایران، و از علما و فقهای بزرگ صحابه به شمار می آمدند. امام شعبی از ایشان به عنوان یکی از چهار قاضی بزرگ صحابه نام برده است كه عبارتند از: حضرت عمر فاروق، حضرت على، حضرت زید بن ثابت و حضرت ابوموسی اشعری. در ضمن ایشان فردي صلحطلب بودند و در بين مردم عراق خصوصاً مردم كوفه و بصره از محبوبیت بسیار بالایی برخوردار بودند. از دوران خلافت حضرت عمر رضى الله عنه تا خلافت حضرت على رضى الله عنه به عنوان والي بصره و كوفه خدمت كرده بودند. حتى حضرت على پس از خلیفه شدن، با وجود عزل بسیاری از والیان و استانداران پیش از خود، ایشان را از ولایت کوفه عزل نکردند.۳۰

حضرت عمرو بن عاص نيز از جايگاه ويژهاي در ميان مسلمانان برخوردار بود. در سال هشتم هجری اسلام آورده بود. پیامبر اسلام صلى الله عليه وسلم در مورد اسلام وي فرمود: «أسلم الناس و آمن عمروبن العاص »؛ ديگر مردم اسلام آوردند ولي عمروبن عاص ايمان آورد.(۱۲) حضرت طلحه رضى الله عنه مي گويد كه من از آن حضرت صلى الله عليه وسلم شنيدم كه فرمود: «ان عمرو بن العاص من صالحي قریش»؛ همانا عمرو بن عاص از نیکان و صالحان قریش است.<sup>۱۳)</sup> در دوران خلافت حضرت ابوبكر و حضرت عمر رضي الله عنهما از فرماندهان بزرگ سپاه اسلام بود. در پیروزی مسلمانان در جنگ پرموک نقش بسزایی داشت. فاتح بخش زیادی از سرزمین های فلسطین، شام و مصر بود. در سالهای خلافت حضرت عثمان رضی الله عنه نیز از نز دیکان و مشاوران ایشان بود. وقتی شورشیان مدینه را عرصهٔ تاخت و تاز خود قرار دادند و خانهٔ خلیفه را محاصره کرده و سرانجام ایشان را به قتل رساندند، عمر و بن عاص در مدینه بو د ولی وقتی دید که در مقابل شورشیان کاری از دستش برنمی آید مدینهٔ منوره را به قصد شام ترک كردتا بتواند با كمك حضرت معاويه عليه شورشيان و قاتلان خليفه قیام کند.<sup>(۱۵)</sup> با توجه به ویژگیهایی که از دو حکم ذکر شد، روشن می گردد که آنچه را که مخالفان و دشمنان صحابه، به این دو بزرگوار ا نسبت مى دهند دروغ و افترايى بيش نيست.

بسم الله الرحمن الرحيم.١- اين قراردادي است كه على بن ابي طالب و معاویه بن ابی سفیان و پیروان آنها منعقد نموده و در آن به حکم شرع در يرتو كتاب و سنت رضايت داده اند.

۲- این قرار داد توسط حضرت علی به نمایندگی از مردم عراق اعم از کسانی که حاضرند و کسانی که حضور ندارند، و نیز توسط حضرت معاویه به نمایندگی از مر دم شام اعم از کسانی که حاضر ندیا کسانی که حضور ندارند، تصویب شده است.

٣-ما توافق نموديم كه به حكم قرآن گردن نهيم؛ آنچه راقرآن بپذيرد بپذیریم، و آنچه را مردود شمارد مردود بشماریم. همین است داوری ما و به أن راضي هستيم.

۴-حضرت على و هوادارانش به داوري عبدالله بن قيس (ابوموسي اشعری) و حضرت معاویه و هوادارانش به داوری عمرو بن عاص

# ندای ۱۳

رضایت دادند تا در قضیهٔ حکمیت به نظارت و قضاوت بپردازند.

۵-البته حضرت على و حضرت معاویه از عبدالله بن قیس و عمر و بن عاص عهد و پیمان محكمی گرفته و آنان را به عهد خدا و رسول متذكر شده و از آنها خواسته اند در این قضیه قرآن را راهنمای خود قرار دهند. اگر حل مشكل را در كتاب خداوند یافتند به آن عمل كنند، و اگر راه حل آن را در قرآن بیدا نكر دند به سنت جامع رسول خدا مراجعه كنند، و بر خلاف قرآن و سنت تصمیمی نگیرند و به دنبال شبهات نگر دند.

۶-حضرت عبدالله بن قیس و حضرت عمرو بن عاص از حضرت على و حضرت معاویه تعهد گرفتند که آنچه را آنان در پرتو کتاب و سنت فیصله کنند، بپذیرند، و حق ندارند قضاوت آنان را نقض نموده و یا با آن به مخالفت بر خیزند.

۷- آن دو - حضرت ابوموسی اشعری و حضرت عمروبن عاص - در مورد جان، مال، اولاد و خانواده خود در امنیت خواهند بود. کسی به قضاوت آنها راضی شودیا ناراض، آنها از حق تجاوز نخواهند کرد. در قضاوتی که آنها بر اساس حق در پر تو قر آن و سنت انجام می دهند، امت اسلامی باید از آن حمایت و پشتیبانی کند.

 ۸- اگر یکی از دو حکم و داور قبل از پایان قضاوت و داوری فوت نمودند، هواداران او انسان صالح و عادل دیگری را به جای او انتخاب نمایند، البته با همان عهد و پیمان قبلی.

 ۹- اگر یکی از دو امیر - حضرت علی و حضرت معاویه رضی الله عنهما - قبل از تاریخ تعیین شده برای حل این قضیه فوت نمایند، هو اداران و طرفداران او کسی را که به عدالتش رضایت دارند، به جایش انتخاب نمایند.

۱۰- همچنین دو گروه باید اسلحه را به زمین بگذارند و با هم به گفت وگو بپردازند.

۱۱-عمل بر تمام مواردی که در این قرارداد مطرح شده اند، از تاریخ انعقاد بر هر دو امیر، هر دو حکم و هر دو گروه لازم می باشد و خداوند بر این عهد و میثاق گواه است و او به گواهی دادن کفایت می کند. اگر هر یک از طرفین در این قضیه مرتکب خلافی شود و از حد تجاوز نماید، تمام امت از عملکرد آن طرف بیزار است و پس از آن هیچ کس نسبت به آنها تعهدی نخواهد داشت.

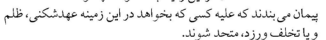
۱۲- همهٔ مردم در مورد جان، مال و اهل و اولادشان تا پایان مدت قرارداد از امنیت برخورداراند. همه باید اسلحه خود را به زمین بگذارند، راه ها باید امن باشد، کسانی که در این قرارداد حضور ندارند، همانند کسانی که حضور دارند، متعهد و پایبند به اجرای مفاد قرارداد خواهند بود.

۱۳ - هر دو حکم برای گفت و گو منطقه ای را بین عراق و شام در نظر بگیرند.

۱۴-هیچ کس در این گفت و گوها حضور نیابد مگر با توافق و رضایت طرفین.

اگر دو اگر دو اگر تا پایان ماه مبارک رمضان خواهد بود. اگر دو حکم خواستند زودتر از موعد مقرر تشکیل جلسه دهند، می توانند، و

اگر خواستند آن را به تأخیر بیندازندباز هم می توانند. ۱۶- اگر دو حکم تا پایان مدت قرارداد در پرتو کتاب و سنت به قضاوت نپرداختند، آنگاه دو گروه دوباره به همان حالت اولیهٔ جنگ بازخواهند گشت. ۱۷- همهٔ مسلمانان در این زمینه با خداوند عهد و



این توافق نامه چهارشنبه ۱۵ صفر سال ۳۷ هجری به امضای نمایندگان مردم عراق افراد ذیل آن را امضا کردند:

حضرت حسن و حسین دو فرزند حضرت علی، عبدالله بن عباس، عبدالله بن جعفر بن ابی طالب، اشعث بن قیس کندی، اشتر بن حارث، سعید بن قیس همدانی، حصین و طفیل دو فرزند حارث بن عبدالمطلب، ابوسعید بن ربیعه انصاری، عبدالله بن خباب بن ارت، سهل بن حنیف، ابوبشر بن عمر انصاری، عوف بن حارث بن عبدالمطلب، یزید بن عبدالله اسلمی، عقبه بن عامر جهنی، رافع بن خدیج انصاری، عمرو بن حمق خزاعی، نعمان بن عجلان انصاری، حجر بن عدی کندی، یزید بن حجیه نکری، مالک بن کعب همدانی، ربیعه بن شرحییل، حارث بن مالک، حجر بن یزید و علبه بن حجیه. از طرف مردم شام افراد ذیل امضا کردند:

حبیب بن مسلمه فهری، ابوالأعور سلمی، بسر بن أرطات قرشی، معاویه بن خدیج کندی، مخارق بن حارث زبیدی، مسلم بن عمرو سکسکی، عبدالله بن خالد بن ولید، حمزه بن مالک، سبیع بن یزید بن ابجر عبسی، مسروق بن جبله عکی، بسر بن یزید حمیری، عبدالله بن عامر قرشی، عتبه بن ابی سفیان، محمد بن ابی سفیان، محمد بن عمرو بن عاص، عمار بن احوص کلبی، مسعده بن عمرو عتبی، صباح بن جاهمهٔ حمیری، عبدالرحمن بن ذی الکلاع، تمامه بن حوشب و علقمه

ابوموسی اشعری و عمر و بن عاص در مورد محل برگزاری اولین نشست حکمیت در ماه رمضان در أذر ح، محلی بین عراق و شام در نزدیکی منطقهٔ دومه الجندل، به توافق رسیدند. پس از دست یافتن به توافق نامهٔ حکمیت، هر دو سپاه از صفین عقب نشینی نموده و به مواضع قبلی خود بازگشتند.

#### جلسهٔ حکمیت(۱۷)

در ماه رمضان سال سی وهفت هجری، بنابر توافق قبلی، زمان ملاقات حضرت ابوموسی اشعری و حضرت عمرو بن عاص فرا رسید و آنان در محل مقرر حضور یافتند. حضرت علی چهارصد نفر را به ریاست حضرت عبدالله بن عباس برای حضور در این نشست اعزام کرد. حضرت معاویه نیز چهارصد نفر را به محل نشست فرستاد که عبدالله بن عمر در میان آنان بود.

بعضی از مسلمانان خواهان شرکت دادن سعد بن ابی وقاص رضی الله عنه در این گفت و گوها بودند و بعضی نیز از او می خواستند

### ۱۴ ندای

که برای ایجاد و حدت در میان مسلمانان و پایان نزاع مقام خلافت را بپذیرد. اما او خود را از این حوادث کنار کشیده بود و از هیچ یک از طرفین جانبداری نمی کرد.

اولین نشست حکمیت برگزار شد و دو طرف راجع به راهکار های مختلف برای حل و فصل نزاع پیش آمده به بحث و بررسی پر داختند. نباید فراموش کرد که در آن شرایط که جلسهٔ حکمیت در آذر حدر حال برگزاری بود، خلیفهٔ مسلمین تنها امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب رضی الله عنه بود، و حضرت معاویه نه مدعی احراز مقام خلافت بود، نه خود را در مقام امیرالمؤمنین نهاده بود و نه اتباع و هوادارانش با او به عنوان امیرالمؤمنین بیعت کرده بودند.

منظور این است که دو طرف نزاع و اختلاف هر دو خلیفه و امیرالمؤمنین نبودند، بلکه یک طرف نزاع حضرت علی خلیفه و امیرالمؤمنین بود که اکثریت مسلمانان با او بیعت نموده و عده ای هم مانند مردم شام به رهبری حضرت معاویه بیعت با او را مشروط به مجازات شورشیان گردانیده بودند.

حضرت معاویه در مورداهلیت و شایستگی حضرت علی برای مقام خلافت اعتراضی نداشت، و به خود به عنوان جایگزینی برای حضرت علی نگاه نمی کرد، بلکه انتقادش در مورد پاره ای از تصمیم گیری های حضرت على بود، از جمله شتاب در عزل و نصب ها و عدم مجازات مجرمان شورشی، آن هم در شرایطی که هنوز بسیاری از مردم با آو بيعت نكرده بودند. حال با ملاحظه أنچه گفته شد، به جريان اولين نشست حکمین نگاه می کنیم تا به حقیقت موضوع بیشتر پی ببریم. واقعیت موجو د فراروی حضرت ابوموسی اشعری و حضرت عمر و بن عاص این بود که گروه زیادی از مردم با حضرت علی رضی الله عنه بیعت نمو ده و خو د را ملزم به اطاعت از او می دانستند، و از طر ف دیگر عده زیادی از مسلمانان شام و در رأس آنها حضر ت معاویه -نه بر پایهٔ عدم شایستگی حضرت علی و نزاع با او بر سر خلافت - هنوز با ایشان بیعت نکرده بودند، و بر این باور بودند که انتخاب ایشان از طریق اصول صحیح اسلامی - مورد نظر آنان - صورت نگرفته و تعدادی از 🚽 یافته تلقی کنند. اصحاب هنوز با ایشان بیعت نکر ده اند. از طرف دیگر احکام الهی را در مورد شورشیان فتنه گر و مجرم به اجرا نگذاشته و در عین حال بسیاری از آن جنایت کاران، خود را در میان سپاهیان ایشان جای داده و در کنار ایشان شمشیر می زدند.

از نظر آنان انتخاب حضرت على رضى الله عنه عملاً به ايجاد تفرقه انجاميده بودو زمينه رابراى جنگ هاى داخلى از جمله جنگ جمل كه در آن چندين هزار نفر كشته و زخمى شدند و همچنين جنگ صفين كه در آن بنابر يک روايت هفتاد هزار نفر كشته و تعداد بسيار زيادى زخمى شدند، فراهم كرد.

از نظر مخالفاً و حضرت على رضى الله عنه اين سؤال مطرح بود كه با توجه به اين همه حوادث و جنگهاى خونينى كه پس از انتخاب ايشان به عنوان اميرالمؤمنين در ميان مسلمانان روى داده است، و از طرفى بسيارى از مسلمانان هنوز با ايشان بيعت نكرده اند، اگر ايشان همچنان خليفه باشد و اوضاع نيز همچنان نابسامان و جنگ و نزاع ميان

مسلمین ادامه داشته باشد، آیا بهتر نیست که ایشان از مسئولیت خلافت صرف نظر نمایند و تصمیم گیری در این مورد را به اهل حل و عقد متشکل از اصحاب رسول خدا صلی الله علیه و آله و سلم بسپارند تا شخص مناسبی که همهٔ مسلمانان در مورد وی اتفاق نظر داشته باشند به عنوان امیر المؤمنین انتخاب گردد.

این موضوع توسط حضرت عمروبن عاص و حضرت ابوموسی اشعری، در اجتماع «أذرح» مورد بحث و بررسی قرار گرفت. پس از گفت و گوهای بسیار، حضرت ابوموسی اشعری و حضرت عمرو بن عاص در این مورد به توافق رسیدند که تصمیم گیری در مورد خلافت را به اهل حل و عقد و اصحابی که هنوز در قید حیات هستند و رسول خدا صلی الله علیه و آله و سلم تا هنگام فوت خود از آنان راضی بود، بسپارند؛ شورایی متشکل از خود حضرت علی، سعد بن ابی وقاص، سعیدبن زید و عبدالله بن عمر رضی الله عنه م که در شورایی که حضرت عشمان را به خلافت انتخاب کرده بودند، مشارکت داشتند.

آنان توافق کردند که اصحاب مذکور برای تصمیم گیری در مورد خلافت در «أذرح» تشکیل جلسه دهند و از میان خودیکی را به عنوان امیرالمؤمنین انتخاب و با او بیعت نمایند تاپس از آنان همهٔ مسلمانان در سر تاسر سر زمین های اسلامی با ایشان بیعت کنند.

اتفاق نظر آنان در این موردبه معنای آن بود که حضرت علی تاتشکیل جلسه شورای حل و عقد، مدعی مقام خلافت و فرمانروایی بر تمام سرزمین های اسلامی نباشد، اما در صورتی که بار دیگر از طرف شورای حل و عقد به عنوان خلیفه بر گزیده شد همه با او بیعت خواهند کرد و در غیر این صورت هر کسی که به عنوان امیرالمؤمنین انتخاب گردد حضرت علی نیز با وی بیعت کند.

حكمين همچنين توافق كردند كه تا موعد اجتماع و نشست اهل حل و عقد براى انتخاب خليفه، حضرت على رضى الله عنه به ادارهٔ امور ممالكى مانند عراق و حجاز و يمن بپردازد، و حضرت معاويه نيز امور مربوط به شام و مصر و شمال آفريقا را سروسامان دهد و جنگ را پايان بافته تلقى كنند.

حضرت عمرو بن عاص بخشی از گفت و گوهایی را که میان او و ابوموسی اشعری در نشست تحکیم روی داده بود، در پاسخ به پرسش حضین بن منذر از حضرت عمرو بن عاص پرسید: در اجتماع حکمیتی که به تو و حضرت ابوموسی اشعری سپرده شده بود، میان شما چه گفت و گوهایی انجام گرفت؟

حضرت عمرو بن عاص گفت: بسیاری در مورد گفت و گوهای ما سخن های گزافی گفته اند، اما سو گند به خداوند، بسیاری از آنچه را آنان گفته اند، درست نبوده است. من به حضرت ابوموسی گفتم: نظر تو در مورد خلافت چیست؟ ایشان گفت: من بر این باورم که آن عده از اصحابی که رسول خدا با خشنودی از آنان از دنیا رفت، از میان خود یکی را به عنوان امیرالمؤمنین انتخاب کنند.

به او گفتم: نقش من و معاویه در ارتباط با آن چیست؟ حضرت ابوموسی گفت: کسی که به عنوان امیرالمؤمنین انتخاب گردید برای سروسامان دادن امور از شما هم یاری بخواهد، اگر هم نیازی به شما

نداشت، مسئوليت از دوش شما ساقط مي شود.

حضرت ابوموسی نیز در مورد حضرت عمرو بن عاص می گوید: او خود راموردملامت قرار می داد و سرزنش می کرد و راجع به سیرت درخشان خلافت ابوبکر صدیق و عمر فاروق رضی الله عنهما سخن می گفت.<sup>۸۸</sup>

متأسفانه برای اجرای موارد مورد اتفاق حکمین گام های عملی برداشته نشد و حاصل گفت و گوها و حکمیت آنان موجب رضایت طرفین قرار نگرفت و بزرگان اصحاب برای انتخاب خلیفه نتوانستند گردهم بیایند و اوضاع میان حضرت علی و حضرت معاویه همچنان به صورت قبلی باقی ماند. حضرت علی رضی الله عنه در ممالک زیر سلطه خلافت خویش دخل و تصرف می نمود، و حضرت معاویه نیز در مناطق و ممالکی که زیر فرمانروایی وی قرار داشت دخل و تصرف می کرد، و دخل و تصرف او در مقام استانداری بودنه به عنوان مدعی خلافت. اما متارکهٔ جنگ میان آنان همچنان پابر جا بود. بدین ترتیب جریان حکمیت بدون آنکه مشکل موجود را حل و فصل کند، پایان یافت.

پس از پایان نشست حکمیت، سر زمین شام زیر حاکمیت حضرت معاویه در آرامش قرار داشت و همه از او اطاعت می کردند. اما حضرت علی رضی الله عنه با مشکل رو به افزایش خوارج روبر و گردید و در پی آن جنگ نهروان رخ داد. سرانجام حضرت علی رضی الله عنه در پی توطئهٔ تروریستی خوارج، باشمشیر زهر آلود فردی شقی و نگون بخت به نام عبدالرحمن بن ملجم خارجی در بامداد روز جمعه هفدهم رمضان سال چهل هجری بر دروازهٔ مسجد کوفه زخمی گردید و شبر رمضان سال چهل هجری بر دروازهٔ مسجد کوفه زخمی گردید و شب

پس از شهادت حضرت على رضى الله عنه مردم عراق با حضرت حسن رضى الله عنه بيعت كردند. اوضاع چنان پيش مى رفت كه نزديك بود رويارويى ديگرى ميان سپاه عراق و شام رخ دهد. دو طرف تحركاتى رانيز آغاز كردند، اما در ميان سپاه عراق هرج و مرج پيش آمد و آنان از دستورات حضرت حسن رضى الله عنه سرپيچى كردند و همين امر باعث شد تا ايشان به فكر مصالحه با حضرت معاويه بيفتد و به همين منظور نامه اى براى وى فرستاد. سرانجام پس از مذاكراتى، در ماه ربيع الاول سال چهل ويك هجرى بين حضرت حسن و حضرت معاويه قرارداد صلح امضا شد و حضرت حسن به نفع حضرت معاويه از مقام خلافت كنار رفت، و اين سال، «سال همبستگى» ميان تمام مسلمانان نام گرفت.

#### درسى از توافق نامهٔ حكميت

از توافق نامهٔ حکمیت به عنوان یک سند سیاسی و دیپلماتیک مهم در تاریخ صدر اسلام، می توان در حل منازعات میان کشورهای اسلامی بخوبی بهره برد. به این صورت که رهبران کشورهای اسلامی در قبال پیش آمدن چنین منازعاتی احساس مسئولیت کنند؛ ملت های مسلمان نیز طرف های در گیر را برای توقف جنگ و نزاع وادار نمایند و آنان را به پذیرش داوری شریعت اسلام ملزم سازند.

استفاده از شیوهٔ حکمیت برای حل منازعات کشورهای اسلامی

راه دخالت نیروهای خارجی را در سرزمین های اسلامی مسدود می سازد و آنان بهانه ای نخواهند داشت که یکی از طرفین درگیر از آنان کمک خواسته است. زیرا در صورت فراهم شدن زمینه برای دخالت قدرتهای خارجی، آنها از این فرصت استفاده کرده و به توطئه علیه مسلمانان می پردازند و بر دامنهٔ

درگیریها می افزایند و برای حل منازعه راه حلهایی ارائه می کنند که فقط منافع و مصالح آنها را تأمین می کند و مسلمانان فقط با آثار زیانبار راه حل های پیشنهادی آنان مواجه می شوند. و به فرض رسیدن به صلحی با کمک قدرتهای خارجی، آن صلح بیش از نزاع و فتنه ای که درگیر آن بودند، برایشان مضر ثابت خواهد شد؛ چنانکه امروزه در عراق و افغانستان شاهد هستیم.



#### یینوشتها:

\* براى نگارش اين مقاله از سه كتاب گرانسنگ ۱-أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين على برن أبي طالب تأليف دكتر على محمد الصلابي، ۲- تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة من روايات الامام الطبرى و المحدثين تأليف محمد أمحزون، و ۳- از ترجمة فارسى كتاب الخلفاء الراشدون بين الاستخلاف و الاستشهاد (خلفاى راشدين از خلافت تاشهادت) تأليف دكتر صلاح عبدالفتاح الخالدى، ترجمة عبدالعزيز سليمى، به صورت ترجمه و اقتباس با اندكى تلخيص استفاده شده آست و ارجاعات ذكر شده در پي نوشت به نقل از اين كتابها آمده است.

١- وقعة صفين للمغترى، ص ٢٧٩.

۲-همان ص ۱۸۸۴-۲۸۱.

٣-أحداث و أحاديث فتنة الهرج، ص ١٤٧.

۴- تاریخ طبری: ۶۶۲-۶۶۳/۵.

٥- مصنف ابن أبي شيبه: ٨/ ٣٣٤؛ مسند احمد مع الفتح الرباني: ٢٨٣/٨.

8-دراسة في تاريخ الخلفاء الأمويين، ص: ٣٨.

۷- همان، ص: ۳۸.

٨- صفين، ص ٢٨٥ - ٢٨٦؛ دراسات في عهد النبوة، ص: ٤٣٣.

٩- مصنف ابن أبي شيبه: ٣٣٤/٨.

١٠-معاوية ابن أبي سفيان، الغضبان، ص: ٢١٥.

11-أنساب الأشراف: ١/١٧٠.

۱۲- أمحزون، محمد، تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة من روايات الامام الطبرى و المحدثين، ص: ۵۱۰، دار السلام للطباعة و النشر، اسكندريه -قاهره، جمهورية مصر العربية، المحدثين، ص: ۵۱۲٪ هـ. -۲۰۰۵٬۹ الصلابي، على محمد، أسمى المطالب في سيرة أمير المؤمنين على بن أبي طالب، ص: ۶۲۷، دار ابن كثير، دمشق - بيروت، طبعة دار ابن كثير الأولى، ۱۴۲۵هـ. -۲۰۰۴م.

١٢-سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٢٣٨/١، رقم: ١٥٥.

۱۴-سنن الترمذي، كتاب المناقب، باب مناقب عمر وبن العاص، رقم: ۳۸۴۴.

10- الصلابي، على محمد، أسمى المطالب في سيرة أمير المومنين على بن أبي طالب، ص: 87- الصلابي، على بان أبي طالب، ص:

۱۶-الوثائق السياسية، ص: ۵۳۷-۵۳۸؛ الأخبار الطوال للدينورى، ص: ۱۹۹-۱۹۶؛ أنساب الأشر اف: (۳۸۲/ تاريخ الطبرى: ۵/ ۶۶۶-۶۶۵؛ البداية و النهاية: ۷۷/۷-۲۷۶.

۱۷- الخالدی،صلاح عبدالفتاح، خلفای راشدین از خلافت تا شهادت (الخلفاء الر اشدون بین الاستخلاف و الاستشهاد). تر جمهٔ عبدالعزیز سلیمی، ص:۳۳۹-۳۳۳، نشر احسان، چاپ اول، ۱۳۸۲، تهران.

١٨- العواصم من القواصم، ابن العربي، ص: ١٨٠-١٧٨.