# تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی<sup>(س)</sup>

سید حسن خمینی ا افتخار دانش پور<sup>۲</sup>

چکیده: یکی از مباحث علم اصول در باب الفاظ مبحث مطلق و عام است که ثمرات فقهیهٔ زیادی بر آن مترتب است. درخصوص هر یک از «عام و خاص» و «مطلق و مقید» مباحث گسترده ای در فقه مطرح شده است.

این مقاله در مقایسهٔ این دو مبحث صرفاً به بیان تفاوتهای عمادهٔ بین آنها می پردازد و دلا یلی را از منظر حضرت امام خمینی مبنی بر استقلال و مجزا بودن هر یک از آنها مطرح می کناد. این در حالی است که بسیاری از بزرگان علم اصول از جمله مرحوم آخوند قائل به نوعی ارتباط میان آن دو شادهاند و همین تفاوت دیدگاه، مجالی را برای تقابل آرای اصولی در این مبحث ایجاد کرده است. شایان ذکر است که بخش عمادهٔ مطالب این مقاله مبتنی بر نظریات این دو بزرگوار می باشد.

کلیدواژهها: عام، مطلق، تعلق، حکم، مقادمات حکمت، مقام بیان.

#### مقدمه

یکی از مباحث علم اصول در باب الفاظ مبحث مطلق و عام است که ثمرات فقهیهٔ زیادی بر آن مترتب میباشد و در خصوص هر کدام (عام و خاص)، (مطلق و مقید) مباحث گستردهای مطرح است.

نوشتهٔ حاضر در مقایسهٔ این دو مبحث صرفاً به بیان تفاوتهای عمدهٔ بین آنها میپردازد و دلایلی را از منظر حضرت امام خمینی (س) مبنی بر استقلال و مجزا بودن هر یک از آنها مطرح می کند. این

۱ . تولیت مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام خمینی (س) و رئیس هیأت امنای پژوهشکدهٔ امام خمینی و انقلاب اسلامی.
 e-mail:info@ri-khomeini.ac.ir

۲ دانشجوی دورهٔ دکترای فقه و مبانی حقوق و اندیشهٔ امام خمینی پژوهشکدهٔ امام خمینی و انقلاب اسلامی.
 e-mail:asemane1991@yahoo.com

این مقاله در تاریخ ۱۳۸۸/۶/۳۰ دریافت گردید و در تاریخ ۱۳۸۸/۷/۱۲ مورد تأیید قرار گرفت.

در حالی است که بسیاری از بزرگان علم اصول از جمله مرحوم آخوند نوعی ارتباط بین آنها قائل شده اند و همین تفاوت دیدگاهی، مجالی را برای تقابل آرای اصولی در این مبحث ایجاد می کند.

در بیان تفاوت مطلق و عام، مرحوم آخوند تقسیماتی را از نوع استغراقی، مجموعی و بـدلی برای عام در نظر گرفتهاند، همچنین اطلاق را نیز به اطلاق شمولی و بدلی تقسیم نمودهاند.

ایشان از یک جهت اصل انقسام عام به انواع مورد نظر را ناشی از نحوهٔ تعلق حکم میدانند و تفاصیلی را در این مورد بیان میدارند و از سویی دیگر معتقدند که عام برای دلالت محتاج اطلاق و اجرای مقدمات حکمت است.

در مقابل، امام خمینی اصل انقسام در عام و انواع این تقسیم را برای عام مورد پذیرش قرار داده اند اما برای مطلق قائل به چنین تقسیمی نیستند. امام همچنین نمی پذیرند که انقسام عام ناشی از شمول حکم باشد و معقتدند که چون دلالت عام، دلالت وضعی لفظی است، هیچ ارتباطی به جریان اطلاق و مقدمات حکمت ندارد و کاملاً مستقل از آن می باشد. پیش از طرح بحث لازم است اشاره کنیم که در همین رابطه در بحث انقسام عام، عموم به طور کلی به سه دسته تقسیم می شود: استغراقی، مجموعی و بدلی.

عام استغراقی: به عامی که بر افراد به نحو اجمال تعرض دارد و به طور مستقل بر هر یک، حکمی را ثابت می کند و دارای موافقتها و مخالفتهای متعدد است استغراقی می گویند؛ مثل «اکرم کل عالم».

عام مجموعی: به عامی که در آن مولا یک غرض دارد و آن حاصل نمی شود مگر به اجرای حکم در تمام افراد آن و یک موافقت و یک مخالفت بیشتر ندارد عام مجموعی می گویند؛ مثل «اکرم مجموع العلماء».

عام بدلی: عامی که در آن مفهوم عموم وجود دارد و شمولیت آن نسبت به افراد یکسان است و با اتیان یکی، اتیان افراد دیگر لازم نیست عام بدلی است؛ مثل «اکرم ای عالم شئت».

شایان ذکر است که هر کدام از اقسام عام، الفاظ مخصوص به خود را دارند.

مقدمات حکمت نیز یکسری مقدمات عقلی است، که در کلام مولای حکیم جاری می گردد و وجود اطلاق از طریق آن ثابت می شود. در این مورد، مرحوم آخوند (ره قائل به سه مقدمه می باشند که حضرت امام تنها مقدمهٔ اول (بودن مولاً در مقام بیان تمام مراد) را پذیرفته و بقیه را مردود می دانند.

گذشته از اینها حضرت امام در نفی فرمایش مرحوم آخوند مبنی بر تعلیق عموم بر مقدمات حکمت، جریان این مقدمات را با لحاظ دو رتبه بعد از افادهٔ عموم می داند و با توجه به اینکه عام با دلالت لفظی نظر به افراد و کثرت دارد، محتاج جریان مقدمات نیست و از این رو به هیچ عنوان عام قابلیت تعلیق بر مقدمات را ندارد ولی بعد از دلالت آن بر استیعاب، جریان مقدمات حکمت بر جزئیات خارجی اشیاء، به گونهای که افادهٔ آن نسبت به حالات افراد باشد را ممکن دانسته و با مثالی به شرح و تفصیل مورد بحث می پردازند. ایشان تقیید در جزئی خارجی را از حالات دانسته و آن را قید بر نمی شمارند.

### یکم: تفاوت مطلق و عام از دیدگاه مرحوم آخوند<sup>(ره)</sup> و امام خمینی<sup>(س)</sup>

مرحوم آخوند در بیان تعریف عام و مطلق صرفاً این تعاریف را لفظی و شرح الاسمی معرفی می کند و لزومی برای رعایت جامعیت و مانعیت در آن نمی بیند (آخوند خراسانی ۱۴۱۲ ج ۱: ۲۵۲). از سوی دیگر، حضرت امام بر این اعتقادند که صرف وقت در بیان تعاریف عام و مطلق ضرور تی ندارد تا در مقام نقض و ابرام آنها بر آییم. ولی در عین حال تعاریف مطرح شده مرحوم آخوند را قابل مناقشه دانستهاند و می فرمایند:

نفس الطبيعة لا يمكن ان تكون مرآة و كاشفة عن الأفراد، سواء كان التشخّص بالوجود و العوارض أماراته، أو بالعوارض؛ ضرورة أنّ نفس الطبيعة تخالف الوجود و التشخُّص و سائر [عوارضها] خارجاً او ذهناً، و لا يمكن كاشفيّة الشيء عمّا يخالفه، فالماهيّة لا تكون مرآة للوجود الخارجيّ و العوارض الحافة به (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٣٠٠ ـ ٢٩٠).

نفس طبیعت نمی تواند مرآت و کاشف از افراد خارجی باشد. تفاوتی نمی کند که ما تشخص را (خارجیت) را به وجود بدانیم و عوارض مشخصه را امارات وجود به حساب آوریم و یا تشخص را به عوارض مشخصه بدانیم. چرا که بدیهی است که طبیعت با وجود و تشخص و عوارض ذهنی و خارجی آن مخالف است و شیء نمی تواند نسبت به مخالف خود کاشفیت داشته باشد. پس ماهیت مرآت وجود خارجی و عوارض آن نیست.

از نظر ایشان الفاظی که برای طبیعت وضع شدهاند تنها حاکی از نفس ماهیت و طبیعت بـدون در نظر گرفتن افراد میباشند و اساساً ملاک در جزئیت، تشخّص و وجـود اسـت و هـر چـیـزی کـه وجود خارجی ندارد، کلی محسوب می شود. حتی مفهوم زید تا زمانی که در ذهن است کلی است چون قابل صدق بر کثیرین می باشد و می توان گفت که مِن حیث هوهو، مفهوم جزئی نداریم و تمام مفاهیم کلی هستند.

سؤالی که در اینجا مطرح می شود آن است که عبارت «کلی طبیعی در خارج به وجود افرادش موجود می شود» به چه معنی است؟

به طور کلی آنچه در این راستا در بحث ما می گنجد، مبحث کلی و شناخت آن و سؤالات پیرامون آن است که مجموع نظرات در مورد آن در سه بخش خلاصه می شود: قول اول از آن فلاسفه اسلامی از جمله شیخ اشراق، بوعلی و ملاصدرا است که همه و حدت نظر بر و جود کلی طبیعی در خارج دارند و در مقابل آنها (قول دوم)، متکلمین هستند که و جود کلی طبیعی در خارج را به و جود افراد آن می دانند. این زید و بکر و عمرو هستند که در خارج موجودند و گرنه انسان در خارج و جود ندارد. قول سوم در این مورد، مربوط به اروپاییان می شود که قائل به عدم و جود کلی در ذهن و در خارجند و آن را فقط لفظ می دانند.

بر مبنای فلاسفه اسلامی که معتقد به وجود کلی طبیعی در خارجند، سه نوع کلی وجود دارد: کلی منطقی، کلی عقلی و کلی طبیعی. در ذهن همواره سه اعتبار وجود دارد: گاهی «انسان» را در نظر می گیریم، گاهی «کلیت» را در نظر می آوریم و زمانی «انسان کلی» را. «کلیت» امری ذهنی است و معقول ثانی منطقی به شمار می آید. انسان با صفت کلیت نیز ذهنی است و یک صورت عقلی است که در خارج وجودی ندارد. اما انسان بما هو انسان لابشرط است از کلیت وجزئیت. «انسان بما هو انسان بما هو انسان ماهیت انسان، (انسان بما هو انسان) نه انسان با صفت کلیت. چنانکه اگر انسان را با وصف کلیت در نظر بگیریم، کلی عقلی پدید می آید. اما «انسان بما هو انسان» نه مقید به وحدت است و نه مقید به کثرت و در ذات خودش لابشرط از وحدت و کثرت می باشد. بنابراین هم انسان واحد انسان است و هم انسان کثیر، انسان خودش لابشرط از وحدت و کثرت نبود، و) انسان واحد، انسان شمرده نمی شد. پس کلی طبیعی یعنی آن ذات لابشرط از قید کلیت و جزئیت که در ذهن کلی است و در خارج جزئی. به همین یعنی آن ذات لابشرط از قید کلیت و جزئیت که در ذهن کلی است و در خارج جزئی. به همین یعنی آن ذات لابشرط از قید کلیت و جزئیت که در ذهن کلی است و در خارج جزئی. به همین به جهت مرحوم سبز واری (۱۰۰) اطلاق کلی را بر آن بر وجه مجاز می دانند و حق آن است که همیشه به

تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی <sup>(س)</sup>

آن طبیعی بگوییم، چرا که نه کلی است و نه جزئی و در عین حال هم کلی است و هم جزئی (مطهری ۱۳۷۵ ج ۹: ۲۴۲).

ماحصل بیان آنکه، انسان بما هو انسان، کاشف و مرآت از زید و عمرو نیست، چه آنکه طبق نظر ملاصدرا در حکمت متعالیه، تشخّص و جزئیت را به وجود بدانیم و عوارض اماره وجود باشند یا آنکه طبق نظر مشاء، تشخّص را به عوارض مشخّصه دانسته و جزئیت را ناشی از این عوارض مشخصه بدانیم، تفاوتی از این حیث و لحاظ با هم ندارند. به هر حال مفهوم انسان با مفهوم زید متفاوت است و کاشفیت شیء از چیزی که با آن مخالف است، ممکن نیست.

در بحث کلی یا جزئی بودن ماهیت، شایان ذکر است که اساساً کلی و جزئی دو اصطلاح دارد، یکی کلی و جزئی در اصطلاح متعارف منطقی که کلی را قابل صدق بر کثیرین و جزئی را غیرقابل صدق بر کثیرین میدانند و دیگر کلی و جزئی به معنی شیء غیرمتشخص و شیء متشخص.

بر طبق معنای اول، ماهیت چه کلی و چه جزئی، امری اعتباری تلقی می گردد اما بر طبق معنای دوم، جزئی عین تشخّص و تعین قلمداد می گردد و این تعین جز با وجود به دست نمی آید. لذا کسانی که قائل به اصالة الوجود می باشند، هر مفهوم جزئی را کلی می دانند، چرا که در ذهن قابل صدق بر کثیرین می باشند و به همین خاطر تشخص را به وجود می دانند. در حالی که اگر تشخص را به ضمیمه کردن ماهیات لحاظ کنیم، اگر صد ماهیت را بر ماهیتی ضمیمه نماییم باز هم متشخص نمی شود. پس تشخص مال چیزی است که موجودیت از مرتبه ذاتش انتزاع می شود. یعنی تشخص مال وجود است. نتیجه آنکه در هر دو حالت، چه تشخص را از وجود بدانیم و چه از عوارض مشخصه، به هر حال نفس طبیعت حاکی از افراد نیست (مطهری ۱۳۷۵ ج ۹: ۱۳۶؛ حسنزاده آملی ۱۴۱۶ ج ۲: ۲۷۴).

بنابراین انسان در ظرف انسانیت خود، چیزی غیر از انسان نیست و تردیدی باقی نمی مانند که الفاظی که برای طبایع وضع می گردند، ماننند اسماء اجناس، بلاشرط می باشند. در همین مورد حضرت امام می فرمایند:

و هو أنه لا إشكال في أنّ الألفاظ الموضوعة للطبائع بلاشرط كأسماء الاجناس، و غيرها [غير اسماء الاجناس] لاتكون حاكية الاّ عن نفس الطبائع الموضوعة لها، فالإنسان لا يدلّ إلاّ على الطبيعة بلاشرط، و خصوصيّات

پژوهشنامهٔ متین۲۴

المصاديق لا تكون محكيّة به، و اتّعاد الانسان خارجاً مع الأفراد لا يقتضى حكايتها؛ لأنّ مقام الدلالة التابعة للوضع غير مقام الاتحاد خارجاً (امام خمينى ١٣٧٣ ج ٢: ٢٢٩).

به طور کلی الفاظ طبایع حکایتگر نیستند، مگر از آن طبایعی که الفاظ برای آنها وضع شدهاند. لذا لفظ انسان حکایتگر نیست جز بر طبیعت انسان و خصوصیاتی مثل کوتاهی قد، سفید بودن، خواب بودن، زن یا مرد بودن و ... مدخلیتی در آن ندارد و اتحاد خارجی انسان با مصادیقش اقتضای حکایتگری از این خصوصیات را ندارد. چرا که اتحاد خارجی مربوط به بعد از تحقق اتحاد دلالت لفظی است. به عبارتی دلالت تابع وضع است، یعنی تا وضع نباشد دلالت لفظی پدید نمی آید.

ماهیت با افراد خودش از نظر دلالت لفظی هیچ ارتباطی ندارد. اگرچه انسان در خارج متحد با خصوصیت زیدیت و عمرویت است، و این اتحاد به گونهای است که نمی توانیم تفکیکی بین آنها ایجاد کنیم، اما در عین حال انسان در مقام لفظ و دلالت لفظی هیچ حکایتی از زید ندارد و هیچ دلالتی بر آن نمی کند، چرا که مدلول و مفاد و موضوع آن، چیزی جز حیوان ناطق نمی باشد. این در حالی است که در زید، سه امر قابل لحاظ است. یکی ماهیت و دیگری وجود ماهیت و سوم خصوصیات فردیه. اگر زید را بخواهیم معنا کنیم می شود: «الحیوان الناطق الموجود المتخصص بخصوصیات الزیدیه» خود زید به دلالت تضمّن دلالت بر انسان می کند، اما انسان دلالتی بر آن (زید) ندارد. خصوصیات فردیه و اصل وجود، خارج از مدلول انسان می باشد. چرا که می گوییم «ماهیت انسان قد تکون موجوده و قد تکون معدومه». به عبارت دیگر، وجود و عدم به حمل اولی در رابطه با ماهیت نقشی ندارد. یعنی وقتی ماهیت انسان را معنی می کنید، کلمه وجود را در رابطه با ماهیت انسان نمی آورید نمی گویید: «الحیوان الناطق الموجود»، به همین گونه کلمه معدوم را نین نمی آوریم. بنابراین ماهیت انسان به لحاظ حمل اولی ذاتی عبارت از جنس و فصل می باشند که همان حبوان ناطق است.

#### مناقشه حضرت امام به تعریف مرحوم آخوند در مورد عام

مرحوم آخوند در تعریف عام به نکتهای اشاره می فرمایند که تعریف مشهوری است و حضرت امام آن را خالی از اشکال نمی داند. مرحوم آخوند در بیان عام می فرمایند: «ما دل علی شمول مفهوم

.. تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی <sup>(س)</sup>

بجمیع ما یصح آن ینطبق علیه.» آنچه دلالت بر شمولیت مفهومی می کند برای هر چیزی که صلاحیت انطباق بر آن را داشته باشد (آخوند خراسانی ۱۴۱۲ ج ۱: ۳۳۲).

حضرت امام در همین رابطه چنین می فرمایند:

إنّ العموم و الشمول، إنّما يستفاد من دوالّ آخر؛ مثل: الكلّ، و الجميع، و الجمع المحلّى ممّا وضعت للكثرات، أو تستفاد الكثرة منه بجهة أخرى، فإذا أضيفت هذه المذكورات إلى الطبايع، تستفاد كثرتها بتعلد الله الله و المه لول. فقوله: "كلّ إنسان حيوان" يدلّ على ان كلّ مصداق من الانسان حيوان"، لكن الانسان لا يدلّ إلا على نفس الطبيعة من غير أن يكون لفظه حاكياً عن الافراد، و الطبيعة المحكيّة به مرآة لها، و كلمة "كلّ" تدلّ على الكثرة، و اضافتها الى الانسان، تدلّ على الكثرة كثرة الإنسان، و هي الأفراد بالحمل الشائع (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٢٣٠).

شمول و عموم از دوال دیگری استفاده می شود مانند کل، جمیع یا جمع محلی به «ال» که برای کثرت وضع شده اند. یا اینکه کثرت استفاده می شود از یک دالی با جهت دلالتی دیگری، مانند نکره در سیاق نفی. پس اگر این موارد به طبایع اضافه شوند، کثرت در آنها به تعدد دال و مدلول فهمیده می شود. مثلاً «کلُ انسان حیوانٌ» دلالت می کند بر اینکه هر مصداقی از انسان حیوان است. اما لفظ انسان فقط بر طبیعت و ماهیت انسان دلالت می کند و بس بدون اینکه از افراد حکایت کند و بدون اینکه بخواهد بر طبیعتی که حکایتگر و مرآت از افراد است، دلالت کند و لفظ کل بر کثرت در افرادی است که به حمل بر کثرت در افرادی است که به حمل شایع انسان می باشند.

این مسأله در واقع بزنگاه تفاوت نظر ایشان با مرحوم آخوند را بیان می کند، چرا که حضرت امام تفاوت را به تعدد دال و مدلول می گیرند. پس مرحوم آخوند بر طبق تعریف مشهور عام «ما دلّ علی شمول مفهوم بجمیع ما یصح علیه» گویی خود مفهوم انسان را دال بر عموم می داند. در حالی که حضرت امام قائلند که مفهومی مانند انسان تنها دلالت بر ماهیت می کند و ماهیت هم هیچ ارتباطی با مصادیق خارجی ندارد.

بنابراین در قضیه «کلُ انسان حیوانٌ» انسان یعنی ماهیت که هیچ مرآتیتی نسبت به افراد ندارد. اما «کل» دلالت بر کثرت می کند و با اضافه شدن آن به مفهوم انسان، گویی کثرت انسان را بیان می کند. منظور از «کل انسان» افرادی میباشند که به حمل شایع صناعی انسان هستند. پس اگر ما از لفظ «کل انسان» معنای عموم میفهمیم، انسان آن را از لفظ «انسان» میفهمیم و عموم آن را از لفظ «کل انسان» معنای عموم میفهمیم، انسان آن را از لفظ «کل».

گروهی از بزرگان از جمله مرحوم حائری و میرزای نائینی  $^{(o)}$  بر این باور بوده اند که عموم گاهی از دلیل لفظی مثل کل و گاهی از مقدمات حکمت استفاده می شده و مقصود کلی از بحث عام و خاص مورد اول و مقصود از بحث مطلق و مقید، مورد دوم است. به عبارت دیگر، ایشان عام را بر دو قسم می دانستند: قسم اول عامی که در مقابل خاص قرار می گیرد و در مبحث عام و خاص از آن صحبت می شود و قسم دوم آن مطلق نام دارد که در مقابل مقید است و در باب مطلق و مقید از آن بحث می شود (کاظمی خراسانی ۱۴۰۴ ج ۱: ۱۱۵ عائری یزدی ۱۴۱۸ ج ۱: ۱۷۸).

امام راحل این سخن را رد کرده و چنین می فرمایند:

هذا بمكان من الغرابة؛ ضرورة أنّ المطلق و المقيّد عنوانان غير مربوطين بالعامّ و المخاصّ؛ لأنّ العامّ هو ما عرفت، و أمّا المطلق فبعد جريان مقدّمات الحكمة لا يدلّ على العموم و الافراد بوجه، بل بعد تماميّة المقدّمات يستكشف بأنّ نفس الطبيعة بلاقيد تمام الموضوع للحكم، فموضوع الحكم في العامّ هو أفراد الطبيعة، و في المطلق هو نفسها بلاقيد، و لم تكن الأفرادُ - بما هي - موضوعاً له (امام خميني ١٩٧٧ ج ٢: ٢٣١-٢٣١).

این نکته بسیار غریبی است، چرا که مطلق و مقید، عناوینی هستند که هیچ ربطی به عام و خاص ندارند. چرا که عام را شناختی، و مطلق بر عموم و افراد هیچگونه دلالتی ندارد \_ و بعد از تمامیت مقدمات حکمت \_ جز بر این مطلب دلالت ندارد که نفس طبیعت بدون هیچ قیدی، موضوع حکم است. پس موضوع حکم در عام، افراد میباشد؛ و در مطلق، ماهیت بدون قید، و افراد هیچگونه موضوعیتی در مطلق ندارند.

بنابراین از نظر حضرت امام هیچ ارتباطی بین مطلق و عام وجود ندارد. زیرا موضوع عام کثرت است. «کل انسان» یعنی هر فردی از طبیعت انسان. در حالی که مطلق، ماهیت لابشرط می باشد و قول کسانی که این ماهیت لابشرط را حاکی از افراد می دانند، از نظر ایشان مردود است.

پس تعریفی را که امام برای عام ارائه میدهند چنین است: «بما دلّ علی تمام مصادیق مدخوله ممّا یصح ان ینطبق علیه» و تعریف مرحوم آخوند که میفرمایند: «ان العام، ما دلّ علی شمول

. پژوهشنامهٔ متین۲۴

دوم: تقسیمات عام و تفاوت دیدگاه حضرت امام و مرحوم آخوند
در این امر به دنبال یافتن پاسخ این سؤال هستیم که تقسیمات عام آیا با توجه به تعلق حکم پدید
می آید یا تابع نوعی دلالت وضعی است؟ برای در ک بهتر این نظرات باید به تفصیلی در رابطه با
تقسیمات عام و مطلق اشاره نماییم:
تقسیمات عام و مطلق
عام به طور کلی به سه دسته تقسیم می شود:
الف) عام استغراقی: عبارت از عامی است که افراد آن از یکدیگر مستقل می باشند و هیچگونه

رعایت وحدتی بین آنها نشده و هر کدام در موضوعیت مستقل هستند و مخالفت و اطاعت مستقلی دارند. در نتیجه چنین عامی دارای مخالفتها و موافقتهای متعدد است. بنابراین در «اکرم کل عالم» از آنجا که اکرام هر عالمی، متعلق غرض خاص مولا می باشند، اگر جمع علما ده نفر باشند و فقط پنج نفر اکرام شوند، پنج موافقت و پنج مخالفت با حکم مولا صورت گرفته است؛ ب) عام مجموعی: نقطه مقابل عام استغراقی است. به گونهای که مولا در آن یک غرض دارد

مفهوم لجميع ما يصح ان ينطبق عليه» را خالي از مسامحه نمييداننيد (آخونيد خراساني ١٤١٢ ج ١: ٣٣٢؛

امام خمینی ۱۳۷۳ ج ۲: ۲۳۰).

ب) عام مجموعی: نقطه مقابل عام استغراقی است. به گونهای که مولا در آن یک غرض دارد و آن حاصل نمی شود مگر به اکرام مجموع ده نفر عالم و اگر به گونهای این مجموع اکرام نشوند، هرچند یک نفر از آنها، امتثال امر مولا صورت نگرفته است. مثلاً در عبادات، نماز واحد اعتباری و یک مرکب اعتباری است که از مجموعهای از اجزاء و شرایط مختلف تشکیل می شود، اگر این عبادت با همه اجزاء و شرایط تحقق پیدا کند، آثار آن متر تب گشته و موافقت مولا حاصل شده اما اگر این مجموعه محقق نشود، یا کسی عالماً، عامداً یک جزء از آن را ترک کند، فرقی بین این شخص و کسی که اصلاً آن را اتیان ننموده نیست؛

ج) عام بدلی: عامی است که در عین این که مفهوم عموم در آن وجود دارد، و شمولش نسبت به همه افراد یکسان است، اما مفاد آن این است که اگر یکی از افراد در خارج اکرام شود، در حصول غرض مولا کفایت می کند. اما آن یکی کدام است؟ این عمومیت دارد و هر کدام را شامل می شود «اکرم ای عالم شئت».

لازم به ذکر است که هر کدام از اقسام بنا به دلالت لفظی، الفاظ مخصوص به خود را دارند. اساساً طرح این مسأله را مرحوم آخوند و میرزای نائینی بیان می دارند. با این تفاوت که مرحوم میرزا عام بدلی را به دلیل آنکه عمومیت در آن مستفاد از وضع نیست و به مقدمات حکمت است، از مفهوم عام خارج می گرداند و تنها در دو نوع (استغراقی و مجموعی) از کلام آخوند تبعیت می کنند (آخوند خراسانی ۱۴۱۲ ج ۱: ۲۳۵؛ کاظمی خراسانی ۱۴۰۴ ج ۲: ۵۱۵ ـ ۵۱۴).

علامه شهید مصطفی خمینی نیز اصل تقسیم عام و شمول آن نسبت به مجموعی و بـدلی را مورد انتقاد قرار داده و تفاصیلی را در این مورد بیان داشته اند (خمینی ۱۳۸۵ج ۵: ۲۰۶ ـ ۲۰۵).

به هر حال اصل تقسیم مورد قبول فقها واقع شده است. اما تفاوتی در اینجا بین دیدگاه مرحوم آخوند و حضرت امام و جود دارد که آیا تقسیم در رابطه با عام، با قطع نظر از متعلق حکم است؟ یعنی پیش از صدور حکم و در رتبه موضوع (رتبه مقدم بر حکم) این اقسام ثلاثه برای عام موجود است یا اینکه این تقسیم به لحاظ تعلق حکم مطرح است؟

ماحصل نظر مرحوم آخوند آن است که اقسام عموم از تعلق حکم فهمیده می شود. پس ما ابتدا باید حکم را داشته باشیم و اگر نباشد، نمی توان عام را به اقسام ثلاثه تقسیم نمود. چرا که این اقسام با توجه به تعلق حکم قابل پذیرش می باشند و الا عام من حیث هو، در تمام اقسام یک معنا و حقیقت دارد که عبارت است از «شمول المفهوم مایصح آن ینطبق علیه». ایشان در حاشیه کفایه با تعبیر «آن قلت» بر سخن خود اشکال وارد نموده، مبنی بر اینکه: از آنجا که هر کدام از اقسام عام دارای لفظ خاصی می باشند، چرا تقسیم را باید در ارتباط با حکم مطرح نماییم؟

و در مقابل پاسخ، مطلب را غیرمتنافی با سخن خود دانستهاند ولی وجه تنافی را ذکر نمی کنـد (آخوند خراسانی ۱۴۱۲ ج۱: ۳۳۲).

حضرت امام نظر مرحوم آخوند را نمی پذیرند و تفاوت را در دال و مدلول دانسته و اشاره می کنند که اولاً انسان فقط دلالت بر طبیعت دارد و بر عموم دلالت نمی کند، ثانیاً در مورد عام و اقسام آن باید خود مقسّم (نفس دلالت بر عموم) را بررسی نماییم که آیا نیاز به تعلق حکم دارد و یا نه، اگر این چنین باشد به اقسام آن نیز این مسأله سرایت می کند و گرنه اقسام نیز به تبعیت از مقسّم نیازی به تعلق حکم ندارند. ایشان می فرمایند:

فإنّ الدلالات اللفظيّة لا تتوقّف على تعُلّق الأحكام بالموضوعات، فــ «كلّ» و (المجموع) و (ايّ) دالاّن على ما ذكرناه قبله.

در ادامه اشاره دارند به اینکه:

و لهذا لا يتوقّف أحد من أهل المحاورة في دلالة «اكرم كل عالم» على الاستغراق مع عدم القرينة، بل يفهمون ذلك لأجل التبادر، و كذا الحال في قوله: «اعتق أيّه رقبة شئت»، في دلالته على العامّ البدليّ، بل لا يبعد ذلك في لفظ «المجموع» على العامّ المجموعيّ. فلا يكون هذا التقسيم بلحاظ تعُلُق الحكم (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٢٣٧ ـ ٢٣٤).

دلالتهاي لفظي متوقف بر تعلق حكم به موضوع نيست. (به عبارت ديگر: دلالت وضعي لفظ، ناشي از وضع است نه تعلق حكم) و لذا «كل» و «جميع» بر استغراق موضوع له هايشان دلالت دارند، قبل از آنکه حکمی به آنها تعلق گرفته باشد، چنانکه «مجموع» و «أی» هم دلالت بر «موضوعله» هایشان دارند. و لذا عرف در دلالت «اکرم کل عالم» بر استغراق \_و لو قرینهای در کار نباشد \_ توقف نمی کند و آن را از تبادر لفظ «کل» در استغراق درمی یابد. و چنین است دلالت «اعتق أیّـة رقبة ، بر بدلیت. و بعید نیست که درباره لفظ «مجموع» و دلالت آن بر عام مجموعی نیز چنین بگوييم. پس اين تقسيم به لحاظ تعقل حكم نيست.

ایشان در ادامه می نویسند:

بل لا يعقل ذلك مع قطع النظر عمّا ذكرنا؛ ضرورة أنّ الحكم تابع لموضوعه، و لا يُعقل تغُلُق الحكم الوحدانيّ بالموضوعات الكثيرة المأخوذة بنحو الاستغراق، كذا لا يعقل تعلق الحكم الاستغراقيّ بالموضوع المأخوذ بنحو الوحادة، و الإهمالُ الثبوتيّ في موضوع الحكم لا يعقل (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢:

بلكه آنچه مرحوم آخوند مي فرمايند معقول نيست. چرا كه حكم تابع موضوع است. (و نه آنكه نحوه عموم موضوع از نحوه تعلق حكم فهميده شود). و معنى ندارد كه حكم واحد، بر موضوعات کثیر که به نحو استغراقی هستند بار شود و حکم کثیر بر موضوع واحد که به نحو عمـوم مجمـوعی و یا عموم بدلی (همان اهمال ثبوتی) اخذ شده است، بار شود. از فرمایشات ایشان به این نتیجه می رسیم که عام از وضع فهمیده می شود و هیچ ارتباطی به حکم (چه باشد و چه نباشد) ندارد و در این مورد، انواع عموم تفاوتی با هم ندارند. یعنی اگر «کل عالم» را بدون هیچ حکمی بیان کنید، همچنان متوجه استغراقی بودن آن خواهید شد، و یا در «أی عالم» که هنوز حکمی به آن تعلق پیدا نکرده، متوجه بدلیت در آن می شویم. پس این رتبه قبل از تعلق حکم است. پس همه اینها عام هستند و انواع سه گانه در آنها وجود دارد، چرا که هر کدام بالوضع لفظ مخصوص به خود را دارند که ارتباطی به حکم ندارد (تقوی اشتهاردی ۱۴۲۷ج ۲: ۳۳۲).

### سوم: اقسام مطلق و تفاوت دیدگاه مرحوم آخوند خراسانی و حضرت امام خمینی

مرحوم آخوند و گروه دیگری از بزرگان علم اصول، تقسیماتی را برای اطلاق مطرح نمودهانید و آن را به شمولیت و بدلیت تقسیم کردهاند چنانچه مرحوم آخوند به نوع خاصی از اطلاق نیز اذعان دارند (آخوند خراسانی ۱۴۱۲ ج ۱: ۹۹۵ موسوی بجنوردی ۱۳۸۵ ج ۱: ۹۷۶).

به طور کلی مثالی که برای اطلاق شمولی بیان می شود، استناد به آیه شریفه «احل الله البیع» می باشد. زمانی که از طریق مقدمات حکمت، اطلاق در آن به اثبات رسید، معنی آیه می شود. «احل الله کل البیع» و بدین ترتیب بر مبنای اطلاق شمولی، آیه تمام مصادیق خود را شامل می شود. مثالی که برای اطلاق بدلی ذکر می گردد: «اعتق رقبةً» یا «جئنی برجل» می باشد که اطلاق در آنها بدلی می باشد. هر رقبه یا هر رجلی را بنا بر اطلاق، مثال شامل می گردد و هیچ محدودیتی ندارد و زائد بر طبیعت رجولیت یا رقبه، قید دیگری در آن مطرح نیست.

در همین رابطه، مرحوم آخوند علاوه بر اینکه به نیاز عام به مقدمات حکمت توجه دارنـد، در رابطه با تقسیمات اطلاق چنین میفرمایند:

ان قضية مقدمات الحكمة في المطلقات، تختلف حسب اختلاف المقامات. فأنها تارة يكون حملها على العموم البدلي، و اخرى على العموم الاستيعابي، و ثالثة على نبوع خاص مما ينطبق عليه حسب اقتضاء خصوص المقام و اختلاف الآثار و الاحكام كما هو الحال في سائر القرائن بلاكلام (آخوند خراساني ۱۴۱۲ ج ۱: ۱۳۳۲).

...... تقاول مطبق و عام از دید داه اخوند خراسانی و امام خمینی .

اطلاقی که در نتیجه جریان مقدمات حکمت ایجاد می شود، در موارد مختلف متفاوت است و ممکن است نتیجه آن عموم بدلی یا استیعابی و یا حتی تعیین فرد یا نوع خاصی باشد. در رابطه با مورد اخیر، اگر اصل وجوب شیء برای ما احراز شود، ولی تعیینی یا تخییری بودن آن مشخص نباشد، مقتضای تمامیت مقدمات حکمت آن است که آن را واجب تعیینی بدانیم چرا که واجب تخییری دارای قید می باشد. به همین گونه اگر در مورد عینیت یا کفایی بودن آن تردید داشتیم، همچنان مقتضای اطلاق صیغه امر در صورت تمامیت مقدمات، عینی بودن است چون واجب کفایی مقید است، و در مورد نفسیت یا غیریت نیز به همین صورت بنا بر اطلاق، وجوب را نفسی لحاظ می کنیم. بنابراین مقتضای اطلاق صیغه امر این است که وجوب، «نفسی، تعیینی و عینی» باشد (فاضل لنکرانی ۱۳۸۵ ج ۳: ۵۸۱۷).

#### مناقشه حضرت امام بر تقسیم در اطلاق

ایشان با بیان اینکه اطلاق بدلی وجود ندارد، می فرمایند:

"اعتق رقبة" يدلّ بعد تماميّة المقادّمات على وجوب عتق رقبة واحدة من غير دلالة على التبادل، و التخيير فيه عقلّى، بخلاف قوله: "اعتق أيّة رقبة شئت"، فانّ التخيير فيه شرعيّ مستفاد من اللفظ. و قد عرفت فيما تقدم حال الجنس في سياق الاثبات بعد تماميّة المقادّمات و أنها اجنبيّة عن افادة العموم (امام خميني سابق 17۷۲ ج ۲: ۲۲۶).

«اعتق رقبة، بعد از تمامیت مقدمات حکمت، دلالت می کند بر وجوب عتق رقبه واحده و هیچ دلالتی بر بدلیت و تبادل ندارد. و اینکه می توانیم هر رقبهای را انتخاب کنیم (تخییر)، حکم عقل است. در حالی که در «اعتق ای رقبة شئت»، تخییر شرعی است و از لفظ استفاده می شود و سابقاً معلوم شد که اسم جنس در جملات موجبه (اثباتی) بعد از تمامیت مقدمات حکمت، دلالت بر اطلاق دارد ولی افاده عموم نمی کند».

از منظر ایشان در عبارت «اعتق رقبة» یا «جئنی برجل» مسأله بدلیت و اکتفا به اتیان فرد واحد مستند به قاعده عقلی «الطبیعة توجد بوجود فردما» می باشد که اصل پذیرفته شده ای است، اگرچه ایشان شق دوم آن «لاتنعدم الا بانعدام جمیع الافراد» را قابل مناقشه دانسته اند. هرچند تأکید می کنند که این مناقشه از نظر عقلی است و عقل عرفی این قاعده (انعدام طبیعت به انعدام جمیع افراد) را

می فهمد و به آن عمل می کند. بنابراین در «اعتق رقبة» دو قاعده عقلی جریان دارد. یکی مقدمات حکمت و بدلیت بر اساس این حکمت و دیگری قاعده فوقالذکر و اطلاق بر اساس مقدمات حکمت و بدلیت بر اساس این قاعده عقلی می باشد که ار تباطی به اطلاق ندارد. بنابراین توصیف و تقسیم اطلاق به اطلاق بدلی، امر غیر تامی خواهد بود و از نظر حضرت امام، اتیان فرد واحد در آن بنا به تخییر عقلی است؛ بر خلاف «اعتق أی رقبة شئت» که در آن تخییر شرعی مستفاد از لفظ است. در مورد شمولیت و منشأ آن در اطلاق نیز می فرمایند که از آنجا که در اطلاق تمام الموضوع، طبیعت می باشد، بنابراین تحقق آن مستلزم شیوع آن می باشد که این مطلب کاملاً درستی است. منتها در مقام وضع و دلالت لفظ دلالت، اطلاق چنین شمولیتی ندارد. زیرا شمولیت در عام استغراقی از طریق وضع و دلالت لفظ «کل» استنباط می گردد در حالی که اطلاق از هر گونه دلالت لفظی این چنینی تهی است. و بالجمله:

لا يستفاد من المقدّمات الأكون ما جُعل موضوعاً بنفسه تمامَه بلا دخالة شيء آخر و هذا معنى واحد في جميع الموارد. نعم حكم العقل و العقلاء فيها مختلف، و هو غير دلالة اللفظ (امام خميني ١٣٧٣ - ٢: ٢٣٤).

«پس از مقدمات حکمت استفاده نمی شود مگر این مطلب که «آنچه موضوع است همین ماهیت است به تنهایی و به تمامه، بدون دخالت هیچ شیء دیگر». و این معنایی است واحد که در همه موارد اطلاق، یکسان است. بله حکم عقلا در موارد مختلف، متفاوت است ولی این حکم عقلایی، غیر از دلالت لفظ نیست».

نتیجه آنکه اگر شبهه شود که تفاوت بین «اعتق رقبة» یا «احل الله البیع» از کجا نشأت می گیرد، در پاسخ باید گفت که این تفاوت مربوط به مطلق نیست که اقسامی را برای آن قائل گردیم، بلکه به خاطر احکامی است که بر ماهیت و طبیعت بار می شود (حکم تکلیفی یا وضعی) و اثرات متفاوتی را بر آنها مترتب می کند.

### چهارم: توقف دلالت عام بر مقدمات حکمت از دیدگاه مرحــوم آخونــد و امــام خمینی

مرحوم آخوند بر این باورند که عام برای دلالت مبتنی بر اطلاق و اجرای مقدمات حکمت است. زیرا در عبارت «اکرم کل عالم» از آنجا که «کل» از نظر سعه وضیق تابع مدخول خودش می باشد،

. تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی <sup>(س)</sup>

مدخول چه عالم و چه عالم مقید به عدالت باشد، تفاوتی نمی کند و دلالت بر استیعاب هر دو دارد. پس راهی جز تمسک به اطلاق نداریم تا غرض مولا برایمان روشن گردد. بنابراین دلالت بر استیعاب بعد از مرتبهٔ حکم (قبلاً متذکر آن بودیم) متوقف بر جریان مقدمات حکمت خواهد بود. ان العام لا یدل علی العموم الل بعد جریان المقدمات الحکمه، ان الطبیعة المدخولة لالفاظ العموم موضوعة للمهمله غیر الآبیة الاطلاق و التقیید و الفاظ العموم تستغرق مدخولها، ان مطلقاً فمطلق و ان مقیداً فلدلک، فهی تابعة له و مع احتمال القید لا رافع له اللا مقدمات الحکمة (آخوند خراسانی

عام دلالت بر عموم ندارد مگر بعد از جریان مقدمات حکمت، چرا که مدخول الفاظ عموم (مثل کل در کل عالم) برای معنای مهمل وضع شده اند و هم می تواند مطلق و هم مقید باشد و طبیعی است که الفاظ عموم (کل) همه مدخول را دربرمی گیرد اگر مدخول مطلق بود، معنای مطلق را شامل می شود و لذاست که اگر احتمال قید مید برا شامل می شود و لذاست که اگر احتمال قید می دهیم، باید با مقدمات حکمت این احتمال را نفی کنیم تا بتوانیم مدخول را مطلق لحاظ کنیم.

۱۴۱۲ ج ۱: ۹۷۶–۲۷۵).

اساس سخن مرحوم آخوند آن است که اگر ما بگوییم: «کل العالم» این مطلب چطور استنباط می گردد که اینجا قیدی مثل العادل وجود ندارد؟ بنابراین ابتدا باید ارسال (اطلاق)، اثبات و احراز شود که «العالم لایکون مقیداً» چرا که در غیر این صورت نمی توان عموم را اخذ نمود. پس مرحوم آخوند در اخذ به عموم، مقدمات حکمت را نسبت به مدخول لفظ «کل» حتماً دخالت دهد (البته ایشان با تمسک به نوعی از ظهور، «کل» را استثنا می کنند).

همهٔ این توجیهات مرحوم آخوند به دلیل آن است که طبیعتی که مدخول الفاظ عموم است برای مهمل وضع گردیده است؛ مانند ماهیت انسان که می تواند هم مطلق باشد و هم مقید و هنگامی که الفاظ عموم بر این مهملات واقع می گردد، مدخول خود را زیر چتر می گیرد، که این مدخول می تواند هر چیزی اعم از مطلق و مقید باشد و به همین لحاظ الفاظ عموم تابع مدخولشان می باشند.

حضرت امام مطالبی در این مورد فرمودهاند و اشکال می کنند:

اما اولاً: فلأنّ موضوع الإطلاق هو الطبيعة، و مع جريان المقادّمات يستكشف أنّ موضوع الحكم نفس الطبيعة، بلادخالة شيء آخر، بخلاف العامّ فاإنّ

موضوع الحكم فيه افراد الطبيعة، لانفسها. فموضوع وجوب الوفاء في قوله: «اوفوا بالعقود» افرادها (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٢٣٣).

اول آن که، موضوع در اطلاق، تمام طبیعت میباشد و بعد از جریان مقدمات حکمت کشف می شود که موضوع حکم تمام طبیعت بدون دخالت شیء دیگر بوده است. در حالی که موضوع عام، طبیعت نیست بلکه ناظر به افراد و کثرات است. پس موضوع «اوفوا بالعقود»، طبیعت عقد نیست بلکه افراد خارجی عقد میباشد. پس در عام اساس بر آن است که ابتدا عام تحقق می یابد بعد حکم می آید و بعد از آن مقدمات حکمت جاری می شود (چنانکه خواهیم آورد).

سپس در ادامه اشاره می فرمایند:

و جريان المقلدّمات إنّما هو بعد تعلّق الحكم، و هو متعلّق بالأفراد بعد دلالة الألفاظ على استغراق المدخول. فهى داّلة عليه جرت المقلدّمات ام لا ... (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٣٣٣).

بعد از آن که حکم به افراد تعلق گرفت، مقدمات حکمت جاری می شود و لذا دلالت الفاظ عموم بر استغراق ربطی به مقدمات حکمت ندارد. یعنی ابتدا باید لفظ بیاید و دلالت کند، و شمول افرادی ایجاد نماید تا بعداً حکم به آن متعلق شود و بدین گونه نیست که ابتدا حکم آمده و بعد شمول ایجاد نماید تا شمول را متوقف بر مقدمات حکمت کنیم. پس به لحاظ رتبه، اول شمول ناشی از وضع پدید می آید و بعد تعلق حکم مطرح می شود و بعد مقدمات حکمت مطرح می گردد. به عبارت دیگر در مرحله اول و در رتبه موضوع، الفاظ عموم، معنای خویش را افاده می کنند و هیچ نیازی به مقدمات حکمت ندارند، به این معنا که کل عالم به معنای همه عالمها می باشد و برای آن که شامل عالمهای عادل و غیر عادل شود، محتاج مقدمات حکمت نیست. بلکه این شمول ناشی از دلالت وضعی لفظ «کل» است. و در مرحله دوم، حکم پدید می آید و می گوید «اکرم کل عالم» و وجوب اکرام را بر همه افراد موضوع، سریان می دهد. و در مرحله سوم نوبت به مقدمات حکمت می رسد که اثبات می کند «زید را باید اکرام نمود چه نشسته باشد و چه ایستاده و چه خوابیده و…» که در این باره در ادامه مطلبی را خواهیم آورد. بنابراین از نظر ایشان، برای استفاده عموم، نیازی به مقدمات حکمت نیست، چرا که الفاظ دال بر عموم و استغراق می باشند، استفاده عموم، نیازی به مقدمات حکمت نیست، چرا که الفاظ دال بر عموم و استغراق می باشند، جموم مقدمات حکمت جاری شود و چه جاری نشود.

… تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی <sup>اس!</sup>

و ان شئت قلت: إنّ الفاظ العموم مثل: «كلّ»، و «جميع» موضوعة للكثرة لغة، و الضافتها إلى الطبيعة تفيد الإستغراق، و تعلق الحكم المتأخّر عنه و جريان المقدّمات متأخّر عنه برتبتين، فلا يعقل توقّفه عليه (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢:

الفاظ عموم مثل کل و جمیع، برای کثرت وضع شده اند به وضع لغوی، و اضافه آن به طبیعت، استغراق را افاده می کند و در مرحله بعد حکم پدید می آید که متأخر از این وضع لغوی است و در مرحله بعدی مقدمات حکمت جاری می شود که متأخر از حکم است. پس مقدمات حکمت دو مرحله و رتبه از وضع و دلالت الفاظ بر عموم متأخر است و معقول نیست امری که متقدم است بر امری که متأخر است توقف داشته باشد.

ذکر این نکته نیز لازم است که حضرت امام دلالت عام را وضعی و دلالت اطلاق را عقلی می دانند، چون خود لفظ عموم مثلاً «کل» اشاره به همه موارد دارد. یعنی کل خودش دلالت لفظی بر استیعاب می کند و دیگر نیازی به مقدمات وجود ندارد. ایشان در یک عبارت، مطلب را می رسانند: «دخول الفاظ العموم علی نفس الطبیعة المهملة یدل علی استغراق افرادها» (امام خمینی ۱۳۷۳ ج ۲: ۲۳۳)، «همه الفاظ عموم که بر نفس طبیعت داخل شده است («کل» بر سر «عالم» در آمده است) دلالت می کند بر همه افراد عالم، و همه را شامل می شود».

پس این اطلاق است که محتاج مقدمات حکمت میباشد اما در عام هیچ نیازی به آن نیست. به عبارتی، صرف دخول لفظ عام، دلالت لفظی ایجاد می کند و صرف عبارت این عمومیت را میرساند. امام در ادامه به شواهدی بر صحت نظر خود اشاره می فرمایند:

و يشهد لما ذكر: قضاء العرف به. و انت آذا تفحَّصت جميع ابواب الفقه و فنون المحاورات، لم تجد مورداً توقّف العرف في استفادة العموم من القضايا المسورة بالفاظه، من جهة عدم كون المتكلّم في مقام البيان، كما ترى في المطلقات إلى ماشاءالله (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢: ٢٣٤).

شاهد ما (بر این که عموم متوقف بر مقدمات حکمت نیست) آن است که عرف بر این مطلب حکم می کند و شما اگر همه ابواب فقه و محاورات مردم را جستجو کنید، یک مورد پیدا

نمی کنید که عرف در استفاده عموم از قضایای مسوره که با الفاظ خاص خودشان همراه شده باشند، تردید کند و هرگز در این موارد استفاده عموم را با این عذر که متکلم در مقام بیان نبوده، رد نمی کند در حالی که این عذر در مطلق جاری است و دیده می شود.

پس قضاوت عرف خود شاهدی بر این مدعا میباشد، زیرا در همه جا حتی یک مورد یافت نمی شود که برای جریان عموم، منتظر مقدمات باشیم و در جمیع ابواب فقه و فنون محاورات، عرف استفاده از قضایای مسوره را مبتنی بر جریان مقدمات نکرده است. اگر قرار بر این باشد که هم در عموم و هم در اطلاق محتاج مقدمات حکمت باشیم، پس دیگر چرا لفظ عام را می آوریم؟ بالاخره تفاوتی بین آنها باید وجود داشته باشد. علاوه بر آن که اگر عموم هم متوقف بر مقدمات حکمت باشد، از اتیان الفاظ و ادات عموم لغویت لازم می آید.

و لعل هذه الشبهة نشأت من الخلط بين المطلق و العام. و العجب ممّن يرى أنّ الأطلاق بعد جريان المقلدّمات يفيد العموم، و معه ذهب إلى لزوم جريانها في العموم، مع أنّ لازمه لغويّة الإتيان بألفاظ العموم (امام خميني ١٣٧٣ ج ٢:

و شاید این شبهه (احتیاج عموم به مقدمات حکمت) از خلط بین مطلق و عام ناشی شده باشد و عجیب است که چگونه کسی می گوید اطلاق بعد از جریان مقدمات حکمت افاده عموم می کند و با این حال می گوید که عموم محتاج مقدمات حکمت است. علاوه بر آن که لازمه توقیف بر مقدمات حکمت، آن است که به کار بر دن الفاظ عموم لغو باشد.

## بررسی اطلاق فرد

چنانکه گفتیم امام خمینی مقدمات حکمت را در رتبه بعد از حکم جاری می کنند. برای توضیح نظر ایشان لازم است. یاد آور شویم حضرت امام بر این باورند که بعد از دلالت عام بر استیعاب، جریان مقدمات حکمت بر جزئیات خارجی اشیاء به طوری که افاده آن نسبت به حالات افراد باشد، ممکن است. ایشان می فرمایند: «نعم، جریان المقدّمات یفید بالنسبة الی حالات الأفراد» (امام خمینی ۱۳۷۳ ج ۲: ۲۳۳).

**... پژوهشنامهٔ متین۲۴** 

۱. قضایای مسوره یعنی سوردار، مثل موجبه کلیه، سالبه کلیه که در آنها سورهایی مانند کل، جزء، بعض، و ... وجود دارد.

… تفاوت مطلق و عام از دیدگاه آخوند خراسانی و امام خمینی <sup>(س)</sup>

پس عموم «اکرم العلماء» نسبت به افرادش (زید، عمرو و بکر) به وضع است و هیچ ربطی به مقدمات حکمت ندارد، ولی اطلاق حالات ثابت می کند که زید چه نشسته باشد و چه ایستاده، اکرامش لازم است.

در اینجا سؤالی مطرح است که آیا مقدمات حکمت در زمینه اشخاص هم جاری می شود؟ آیا مطلق قابلیت جریان در جزئیات خارجی را دارد؟ گروهی به دلیل این که مطلق نفی قید می کند و قید هم مربوط به مفاهیم است، جریان مقدمات حکمت در افراد را نفی نمودهاند. مرحوم آخوند در این رابطه قائل به امکان هستند. اما حضرت امام تعبیر مفصلی دارند و مسأله را ممکن دانسته و مثالی برای آن مطرح می کنند و می فرمایند در آیه شریفه: «وُلْیَطُوّنُوا بِالْبَیْتِ الْعَتِیتِ» (حج: ۲۹) آیا مراد بیت عتیقی است که اطراف آن سنگ می باشد یا نه؟ بیت عتیق در حالی که باران می آید با همه حالی که آفتاب است؟ پس امکان فرض حالات مختلف نسبت به کعبه وجود دارد و تنها تفاوت در این است که اگر نسبت به افراد باشد، قید محسوب نشده و حالت تلقی می گردد اما اگر این حالات را نسبت به کلی سنجیدیم، آن را قید می نامیم (سبحانی ۱۴۲۳ج ۲: ۱۶۶ تقوی اشتهاردی

#### جمع بندي

۱\_ مرحوم آخوند خراسانی تقسیمات عام را مستفاد از تعلق حکم میدانند، در حالی که حضرت امام اقسام سه گانه عام را به وضع دانسته و تعقل حکم را در آن دخیل نمیدانند؛

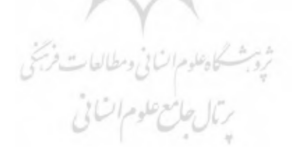
۲ مرحوم آخوند، مدخول الفاظی همانند «کل» و «مجموع» را عام می داند در حالی که امام همین الفاظ را عام دانسته و «عموم انسان» را در «کل انسان» ناشی از تعدد دال برشمرده اند؛

۳ مرحوم آخوند استفاده عموم از عام را مبتنی بر مقدمات حکمت دانستهاند، در حالی که حضرت امام این امر راناشی از دلالت وضعی الفاظ عموم میدانند؛

۴ مرحوم آخوند، مطلق را به شمولی و بدلی تقسیم می کنند در حالی که امام مطلق را واحد دانسته و شمولیت و بدلیت را ناشی از تعلق حکم می دانند؛

۵ـ حضرت امام در استفاده از مقدمات حكمت، اطلاق احوالي را در افراد عام جاري مي دانند.

- آخوند خراساني، محمد كاظم. (۱۴۱۲ ق) كفاية الاصول، قم: مؤسسهٔ نشر اسلامي.
- امام خمینی، سید روح الله. (۱۳۷۳) مناهج الوصول الی علم الاصول، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی (چاپ و نشر عروج)، چاپ دوم.
- تقوی اشتهاردی، حسین. (۱۴۲۷ ق) تنقیح الاصول (تقریرات ابحاث امام خمینی)، تهران: مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ و نشر عروج، چاپ سوم.
- حائرى يزدى، شيخ عبدالكريم. (١۴١٨) **دررالفوائد،** قم: جامعهٔ مدرسين حوزهٔ علميه، دفتر انتشارات اسلامي.
  - حسن زاده آملی، حسن. (۱۴۱۶) شرح منظومه، تهران: انتشارات ناب.
  - خمینی، مصطفی. (۱۳۸۵) تحریوات فی الاصول، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، چاپ دوم.
- سبحانی، جعفر. (۱۴۲۳ ق) تهدیب الاصول، (تقریرات ابحاث امام خمینی)، تهران: مؤسسهٔ تنظیم و نشر آثار امام (چاپ و نشر عروج)، چاپ سوم.
  - فاضل لنكراني، محمد. (١٣٨٥) ايضاح الكفايه، قم: مركز فقهي ائمه اطهار، چاپ اول.
- كاظمى خراسانى، محمد على. (۱۴۰۴ ق) فوائد الاصول (تقريرات درس نائينى)، مؤسسه جامعه مدرسين قم.
  - مطهری، مرتضی. (۱۳۷۵) مجموعه آثار، تهران: انتشارات صدرا، چاپ چهارم.
  - موسوی بجنوردی، سید محمد. (۱۳۸۵) علم اصول، تهران: انتشارات مجد، چاپ اول.



This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.