## نقد و بررسی

# دفاع از حریمجامعه شناسی

O جامعه شناسی روشنفکری دینی O محدعلی زکریایی O آذریون

۱۳۷۸ ۵ نسخه، ۴۱۶ ص.

O محمدرضا مهاجر 0 پژوهشگر اجتماعی

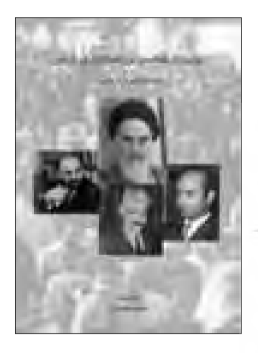
## چکیده:

پیدایش روشنفکران دینی دیرین و نوین، ادوار تاریخی روشنفکری در ایران، پارادایم های روشنفکری دینی در ایران و روشنفکری دینی در جستوجوی برنامهٔ اجتماعی از جمله عناوین فصلهای نامنسجم این کتاب است. دربارهٔ کتاب، چند نکته قابل توجه است.

١ حجم گستردهای از مطالب آن گردآوری، تلخيص و تبويب آثار ديگران يا عين نوشتهٔ آنهاست.

۲ـ یکدست نبودن مطالب، شیوهٔ نامناسب ارجاعات، ارائه انبوهی از فیشها و مطالب پراکنده و مهم تر از همه عدم تعمق و دقت کافی در موضوع بررسی و ارائه مطالب جمعآوری شده به شیوهای نامناسب، نشانگر عدم تسلط بر موضوع و یا فدا کردن کیفیت به یای سرعت است.

۳- عنوان «جامعهشناسی روشنفکری دینی» تداعی کنندهٔ ایجاد یک شاخهٔ علمی جدید از حوزهٔ جامعهشناسی است. در حالی که محتوای کتاب، با این عنوان اصلاً تناسبی ندارد و حتی نمی توان آن را «بررسی جامعهشناختی پدیدهٔ روشنفکری دینی» دانست.



یر است: وضع موجود بدانند.

#### الف) بررسی شکلی و عمومی کتاب

۱. عنوان کتاب «جامعه شناسی روشنفکری دینی» است. در حالی که در صفحات بعدی کتاب، عنوان «درآمدی بر جامعه شناسی روشنفکری دینی» ذکر شده است و بهتر بود با توجه به متن کتاب، بر روی کتاب نیز «درآمدی بر...» می آمد تا جنبهٔ مقدماتی بودن کار از ابتدا به خواننده تفهیم شود و البته در کلیت عنوان نیز بحث است که در انتها به آن پرداخته خواهد شد.

۲ـ نویسندهٔ کتاب، محمدعلی زکریایی ذکر شده است. اما محتوای کتاب نشان می دهد که چنین نیست. جز مقدمهٔ آن که از سعید حجاریان و در عنوان نیز ذکر شده، مطالب زیر از افراد دیگر است:

بحث «پیدایش روشنفکران» (صفحات ۵۷ تا ۶۴) چکیده بحث آنتونیو گرامشی است و از اثر جلال آل احمد، اقتباس شده است.

بحث «پیدایش روشنفکران عرب» (صفحات ۶۵ تا ۶۹) تلخیص فصل اول کتاب «روشنفکران عرب و غرب» نوشتهٔ هاشم شرابی است.

ـ مقاله «پارادایم های روشنفکری دینی در ایران معاصر» (صفحات ۹۷ تا ۱۲۷) نوشته سهراب رزاقی است.

ـ مقالهٔ «روشنفکری دینی یک برنامه پژوهشی» (صفحات ۱۱۹ تا ۱۲۲) خلاصه مطالب علیرضا علوی تبار است.

.. مقاله «روشنفکری دینی در جستجوی برنامه اجتماعی» (صفحات ۱۲۳ تا ۱۳۲) نوشته مقصود فراستخواه است.

کتاب «جامعه شناسی روشنفکری دینی» حاوی مطالب زیر است:

ـ مقدمه، که حاوی یک مقاله از سعید حجاریان با عنوان «گونه شناسی جریان های روشنفکری ایران معاصر» است.

ـ بخش اول، کلیات جریان روشنفکری دینی است که به مباحث پیدایش روشنفکران، پیدایش روشنفکران عرب، روشنفکران دیرین و نوین و ادوار تاریخی روشنفکری ایران می پردازد.

ـ بخش دوم کتاب با عنوان «مفهوم و سیاست روشنفکری دینی در اندیشه متفکران مسلمان» حاوی پارادایم های روشنفکری دینی در ایران معاصر، روشنفکری دینی در جست وجوی برنامه بروهشفی، روشنفکری دینی در جست وجوی برنامه اجتماعی، سنت روشنفکری جدید، روشنفکری دینی از منظر امام خمینی (ره)، روشنفکری دینی از منظر دکتر عبدالکریم سروش و روشنفکری دینی از منظر جلال آل احمد و روشنفکری دینی از منظر دکتر علی شریعتی است.

کتاب حاضر را از سه منظر می توان مورد نقد و بررسی قرار داد: از نظر شکل و شیوهٔ ارائه کتاب، از نظر تطابق عنوان با محتویات کتاب و در نهایت از نظر محتوی، در این مقاله تنها بر دو جنبهٔ اول تأکید شده و نقد و بررسی محتویات کتاب به فرصتی دیگر واگذار شده است. امید است که جناب زکریایی که روشنفکر را «خالق اندیشه های نو و فرارونده از سنتها و چارچوب های رایج اندیشه و ناراضی از هر وضع موجود» می داند و از پیشگفتار دلسوزانهٔ ایشان برمی آید که درد اصلاح و احیاء اندیشهٔ اسلامی را دارند، از این نقد نرنجند و آن را گامی در جهت رسیدن به مطلوب و عدم رضایت از

در این کتاب به این توصیهٔ گوته توجهی نشده است: «هر چه را که از پدرانت به ارث می بری، بگیر، اما از آن خودت کن»

ـ مقاله «سنت روشنفکری جدید» (صفحات ۱۳۳ تا ۱۴۸) نوشتهٔ بیژن عبدالکریمی است. نویسنده کتاب در پیشگفتار خود از رزاقی، عبدالکریمی و علوی تبار نام برده است. اما در فهرست مندرجات کتاب ـ که نام حجاریان به عنوان نویسنده مقدمه آمده ـ نامی از افراد فوق به عنوان نویسنده مقاله نیست.

در فصول روشنفکری دینی از منظر جلال آل احمد، امام خمینی، دکتر سروش و دکتر شریعتی (صفحات ۱۵۸ تا ۴۰۱) نویسنده تنها به دستهبندی مطالب این افراد در قالب روشنفکری دینی پرداخته است و تقریباً جز یک دستهبندی خوب و جدید، هیچ مطلب تازهای ارائه نکرده

ـ تقریباً نیمی از مطالب کتاب (صفحات ۱۹۵ تا ۴۰۱ از کتاب ۴۱۶ صفحه ای) به روشنفکری دینی از منظر دکتر علی شریعتی می پردازد. البته با مقایسه بین دسته بندی زکریایی و «فهرست موضوعی مجموعه آثار دکتر علی شریعتی براساس طرح هندسی مکتب» که توسط فیروزه صابر، نوشین عقیلی، آزاده عبیدی و نسرین صالحی و زیر نظر حسن یوسفی اشکوری انجام شده و توسط نشر مدرس در سال ۱۳۶۹ منتشر شده است، ملاحظه می شود که تقریباً تمام دسته بندی کتاب زکریایی ـ با مختصری تغییر در ترتیب و عنوان آن ـ و با تشابه بسیار زیاد در عناوین اصلی و فرعی، از کتاب مذکور گرفته شده است. گویی زکریایی از «فهرست موضوعی...» گرته برداری کرده و تفاوت کار او فقط در این است که «فهرست موضوعی...» تنها به صفحات کتاب های دکتر شریعتی ارجاع داده، اما زکریایی متن آنها را هم آورده است و البته از ادب علمی به دور است که از کتاب «فهرست موضوعی...» ذکری در این کتاب نیامده است.

نگاهی به مجموع مباحث ذکر شده نشان می دهد که بخش اعظم کتاب از زکریایی نیست، بلکه گردآوری، تلخیص و تبویب آثار دیگران و یا عین نوشتهٔ آنهاست. بنابراین عنوان «نویسنده» برای کسی که از نوشتههای خود و دیگران ملغمهای ساخته، مناسب نیست. بهتر بود که روی جلد کتاب از عنوان «نوشته و گردآوری» استفاده می شد و در صفحات اولیه کتاب نیز نام صاحبان مقالات دیگر ذکر می شد که سهم آنان نیز در ایجاد این اثر روشن باشد.

این نقد برای پایین آوردن ارزش کار زکریایی نیست، جای خالی چنین مطلبی در ادبیات اجتماعی ایران به چشم می خورد. اما چنانچه فردی قصد گردآوری مطالب مرتبط با یک موضوع را داشته باشد، باید در جهت ارائه یکدست مطالب دیگران و هماهنگ نمودن آنها تلاش کند به گونهای که کتاب یک کل منسجم باشد. به عنوان نمونه های در دسترس می توان به کتاب «نئو فونکیونالیسم» و «جامعه شناسی خرد و کلان» اشاره کرد که ویراستاران آن بزرگانی چون جفری الکساندر و آیزنشتات هستند و البته دریغی از بیان نام صاحبان دیگر اثر نیز ندارند. اما در این کتاب و کتبی مانند درین .. که متأسفانه برخی اساتید جامعه شناسی نیز مؤلف آن هستند ـ از ابتدا

عنوان «جامعه شناسی روشنفکری دینی» تداعی کننده آیجاد یک شاخهٔ علمی جدید از حوزهٔ جامعه شناسی است، درحالی که محتوای کتاب با این عنوان اصلاً تناسبی ندارد

خواننده معلوم نیست که چه مقدار از کتاب، نوشته نویسنده کتاب و چه مقدار محصول دیگران است و آن دیگران چه کسانی هستند.

۳ـ دربارهٔ مقدمه نیز باید این مطلب را ذکر کرد که معمولاً مقدمه متنی است که با ملاحظهٔ محتوای کتاب و برمحور آن نوشته می شود و چنانچه شخصی غیر از نویسنده، آن را نوشته باشد، نیم نگاهی هم به مندرجات کتاب دارد. اما مقدمه این کتاب مقاله ای از سعید حجاریان است که اولاً قبلاً چاپ شده و برای این کتاب نوشته نشده است، و ثانیاً این مقاله یکی از عناوین اصلی کتاب است و جنبهٔ مقدماتی برای ورود به بحث ندارد و اصولاً وقتی قرار است یک مقاله کامل که قبلاً هم چاپ شده، به عنوان مقدمه آورده شود، بین مقاله حجاریان و عبدالکریمی چه فرقی است؟ آیا نمی توان مقاله عبدالکریمی را به عنوان مقدمه ذکر کرد؟ آیا ذکر مقدمه از سعید حجاریان، استفاده ابزاری از نام او نیست.

۴ انسجام و انتظام مطالب کتاب نیز زیر سؤال است: برخی مقالات چکیده دارند و برخی دیگر فاقد چکیده هستند. برخی مطالب با تیترهای عددی مشخص شده اند و برخی با تیترهای الفبایی، همین مساله در مورد مأخذ کتاب نیز صادق است. امروزه شیوه رایج ارجاع در مقالات و کتاب ها به این صورت است که در متن پرانتزی باز می کنند و به ترتیب، نام نویسنده، سال انتشار اثر و شمارهٔ صفحه را داخل آن می آورند. اما شیوهٔ ارجاع در این کتاب، به صورت زیرنویس و ارائه کامل مشخصات کتابشناسی است. برای کتاب، دو نوع ماخذ ذکر شده است: یکی با عنوان «منابع و مآخذ پژوهش» و دیگری با عنوان «مأخذشناسی». نکته اینجاست که این دو نوع مأخذ، در بسیاری از عناوین شبیه هم هستند. شیوهٔ ذکر مأخذ نیز، ترتیب خاصی ندارد

عنوان «نویسنده» برای کسی که از نوشته های خود و دیگران مجموعهای فراهم آورده، مناسب نیست

بررسی جامعه شناختی روشنفکری دینی، کاری روشمند است که نیاز به چارچوب نظری و شرح دقیق روش پژوهش دارد، اما محتوای کتاب با این نوع بررسی نیز همخوانی ندارد

و الفبایی نسشده است. علاوه است. علاوه است. علاوه انیست که مأخذ بر این معلوم است که مأخذ کتاب فقط مربوط نگارش نویسنده است یا مثال در مقاله بیژن عبدالکریمی به مثال در مقاله بیژن عبدالکریمی به مقاله «روشنگری چیست» از کانت مقاله در مأخذ کتاب نامی از أن نیست. از مقاله مقصود فراستخواه ماخذ کتاب را تشکیل می دهد، در مآخذ اثری نیست.

مهمترین نقدی که در این بخش می توان به عنوان نتیجه ذکر کرد این است که نویسنده در ارائه مطالب به سرعت عمل کرده و کیفیت را فدای سرعت انجام کار کرده است. شیوهٔ مأخذنویسی، عدم یکدستی مطالب و انبوهی از فیش های ذکر شده در کتاب نشان دهندهٔ نبود تسلط بر مطالب است. این جمله بدان معنی نیست که هر فرد باید دانای همه چیز باشد، بلکه همانگونه که رابرت مرتون در ابتدای کتاب «زندگی و اندیشه بزرگان جامعه شناسی» به نقل از گوته می گوید، «هر چه را که از پدرانت به ارث می بری، بگیر، اما از آن خودت کن». مطالب کتاب نشان می دهد که بحث در دستان نویسنده به خوبی ورز داده نشده و تعمق کافی به عمل نیامده است. بسیاری از مطالب عیناً از دیگران نقل شده است و خود نویسنده نیز در پیشگفتار ذکر کرده که: «در این پژوهش تنها دو سطح از سه سطح یک تحقيق اجتماعي مد نظر بوده است. سطح اول پژوهش،طبقه بنديموضوعات و سطح دوم أن توصيف تفصيلي مطالب و موضوعات بوده است . در اين پژوهش سخن از تبیین (سطح سوم) مسائل به میان نیامده است.». این شیوهٔ ارائه برای سیاه مشق دانشجوی کارشناسی و ارائه در پایان نامه کارشناسی مناسب است. اما آنچه برای عموم منتشر می شود، باید حداقلی از قواعد علمی را داشته باشد که متأسفانه کتاب فاقد آن است.

### ب) تطابق عنوان كتاب با محتواى أن

با فرض انسجام و هماهنگی در مطالب کتاب و ارائه درست آن، این مطلب نیز مهم است که آیا آنچه در کتاب آمده، با عنوان آن که «جامعه شناسی روشنفکری دینی» است، تطابق دارد یا نه؟ اولین مسأله این است که اصولاً جامعه شناسی روشنفکری دینی جزء سؤالات و اهداف پژوهش ـ که در ابتدای کتاب آمده ـ نیست و نویسنده اصلاً ادعای تبیین علمی را نیز ندارد و فقط قصد طبقه بندی و توصیف مطالب را داشته است. لذا حداقل با

توجه به اهداف تحقیق، مسأله عنوان کتاب، سالبه به انتفای موضوع است. اما چنانچه از هدف ذکر شده نویسنده محترم نیز بگذریم، باز هم مطالب کتاب در خوشبینانه ترین حالت آن «بررسی جامعه شناختی روشنفکری دینی» است ـ از یعنی پدیده ای به نام روشنفکری دینی ـ که یک پدیدهٔ اجتماعی است ـ از منظر جامعه شناسی مورد بررسی قرار می گیرد و رابطهٔ آن با جامعه و اجزاء آن شکافته می شود، زمینه های اجتماعی و فکری پیدایش و رشد آن روشن می شود و... اما «جامعه شناسی روشنفکری دینی» با «بررسی جامعه شناختی روشنفکری دینی» با «بررسی جامعه شناختی جامعه شناسی است درحالی که دومی صرفاً یک موضوع مشخص و محدود جامعه شناسی است.

وقتی عنوان تازه ای به نام «جامعه شناسی روشنفکری دینی» وضع می شود، باید ابتدا آن حوزه را تعریف کرد، موضوع آن را و نیز هدف و روش آن را روشن کرد. دورکیم در کتاب «قواعد روش جامعه شناسی»، گام به گام موضوع و روش جامعه شناسی را تشریح می کند، محدودهٔ آن را مشخص می کند و آنرا از علوم همسایه مانند روانشناسی متمایز می کند. در حوزه های فرعی جامعه شناسی تنها تحدید موضوع برای ایجاد آن حوزه کفایت می کند، زیرا روش و هدف آن با روش و هدف کلی جامعه شناسی یکی است. جامعه شناسی روشنفکری دینی نیز مانند جامعه شناسی می تواند باشد. جامعه شناس فاجعه و... از عناوین تازه در حوزه جامعه شناسی می تواند باشد. به شرط تحدید و تعریف موضوع آن و پذیرش آن از سوی جامعه شناسان.

اما در کتاب حاضر، هیچ تعریفی از جامعه شناسی روشنفکری دینی، موضوع و هدف و روش آن نشده، سهل است تعریف واضح و روشنی از روشنفکری نیز ارائه نشده است. تنها در نتیجه گیری کتاب، تعریف بسیار کلی و حاوی حداقل بیست ویژگی از روشنفکری و تعریف دیگری با همین خصوصیات از روشنفکری دینی ذکر شده است و این تعاریف مانع اغیار و محدودکننده مفهوم روشنفکری نیست. بنابراین در این کتاب، هیچ گامی برای «جامعه شناسی روشنفکری دینی» برداشته نشده است و اصولاً عنوان با محتوی تناسبی ندارد.

اما علت اینکه گفته شد که این کتاب در خوشبینانه ترین حالت، بررسی جامعه شناختی روشنفکری دینی است، این است که این نوع بررسی، یک کار روشمند است که نیاز به چارچوب نظری و شرح دقیق روش پژوهش (کتابخانه ای یا پیمایشی) دارد. اما محتوای کتاب با این نوع بررسی نیز همخوانی ندارد.

در نهایت باید حرمت امامزاده با متولی آن باشد و اساتید و صاحبنظران در حوزهٔ جامعه شناسی با دقت آنچه را که با نام جامعه شناسی ارائه می شود، بررسی کنند و نگذارند اقبال امروزی جامعه به این رشته با ارائه مطالب سطحی و نه چندان علمی افول کند.