

### A New Interpretation of Zoroastrians' Prophet and Their Texts Based on Narrations \*

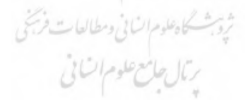
Mohammad Kazem Rahmansetayesh' and Seyyed Mohammad Hajati Shorki' and Davood Molahassani"

#### **Abstract**



Some verses of the Quran explicitly refer to the sending and choosing of prophets and warners by the Almighty God for each nation and land. However, there is limited information about the lives of many prophets in different regions. Zoroastrians, also known as Magi, are not exempt from this general principle, and the Almighty God has sent them a prophet and a messenger for their guidance. Using a descriptive-analytical method and relying on Shia hadith sources, this article examines the prophet and the celestial book of the Magi. The name of the Magi prophet, his book, the interaction of the Magi with their prophet, and the prophethood or claimant of the prophethood of Zoroaster are the central topics of this article. The cumulative evidence within Islamic religious texts suggests that the Magi or Zoroastrians had a prophet and a celestial book but they killed the prophet and burned his book. Regarding Zoroaster, the famous prophet of the Iranians, only two hadiths have been reported, from which the prophethood or claimant the of prophethood of Zoroaster cannot be inferred.

**Keywords:** Narratives, Prophet, Zoroaster, Celestial Book.



V. Associate Professor, Department of Quran and Hadith, University of Qom, Qom, Iran (mk-setayesh@qom.ac.ir).

۲. PhD in Religions and Mysticism, Imam Khomeini Educational and Research Institute, Qom, Iran; Corresponding Author: (hajatiҳ@chmail.ir).

T. Assistant Professor, Department of Quranic Sciences, University of Religions and Religions, Qom, Iran;; (d.mollahasani@urd.ac.ir).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# خوانشی نو از پیامبر زرتشتیان و کتاب آنها براساس روایات \*

محمدکاظم رحمان ستایش و سید محمد حاجتی شورکی و داود ملاحسنی معمدکاظم رحمان ستایش و سید محمد حاجتی شورکی و داود ملاحسنی  $^{*}$ 



چکیده

برخی از آیات قرآن به صراحت از ارسال و برگزیدن پیامبر و نذیری از طرف خدای متعال برای هر قوم و سرزمینی اشاره دارند؛ اما از احوال بسیاری از پیامبران در مناطق مختلف اطلاعاتی در دست نیست. مجوس یا همان زرتشتیان نیز از این اصل کلی مستثنی نبوده و خدای متعال برای هدایت آنان پیامبر و رسولی فرستاده است. مقاله حاضر، با روش توصیفی - تحلیلی و با تکیه بر مصادر حدیثی شیعه، به پیامبر و کتاب آسمانی مجوس می پردازد. نام پیامبر مجوس، کتاب وی، نحوهٔ تعامل مجوس با پیامبرشان و نبی یا متنبی بودن شخص زرتشت از موضوعات محوری این مقاله است. مجموع شواهد درون دینی اسلام از این حکایت دارد که مجوس یا همان زرتشتیان، پیامبر و کتاب آسمانی داشته اند که پیامبر خود را به قتل رسانده و کتابش را سوزانده اند. دربارهٔ زرتشت، پیامبر مشهور ایرانیان، تنها دو حدیث نقل شده که از آنها پیامبری یا متنبی بودن زرتشت برداشت نمی شود.

واژگان کلیدی: مجوس، روایات، پیامبر، زرتشت، کتاب آسمانی.

برتال جامع علوم الشافئ

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۲۰۱/۱۸۱۸ و تاریخ تأیید: ۱٤۰۱/۰۷/۱۲.

۱. دانشیار گروه قرآن و حدیث، دانشگاه قم، قم، ایران؛ (mk-setayesh@qom.ac.ir).

دانش آموختهٔ دکتری ادیان و عرفان، مؤسسهٔ آموزشی و پژوهشی امام خمینی (ره)، قم، ایران، (نویسنده مسئول)؛ (hajati<sup>¬o</sup>@chmail.ir).

۳. استادیار گروه علوم قرآنی دانشگاه ادیان و مذاهب، قم، ایران؛ (d.mollahasani@urd.ac.ir).



#### مقدمه

ارسال پیامبران، لطف الهی برای هدایت بشر به سوی سعادت ابدی و نیز زمینه ساز اتمام حجت خداوند بر جن و انس در دنیا و آخرت است. قرآن کریم و جوامع روایی، بارها به موضوع پیامبران و کتب آسمانی اشاره کرده اند. ایرانیان زرتشتی از اقوامی هستند که از این لطف الهی برخوردار بوده و پیش از ظهور اسلام به آیین مجوسیت گرایش داشته و دارای پیامبر و کتاب آسمانی بوده اند. این مقاله بر آن است که تبیین و تحلیلی دربارهٔ پیامبر زرتشتیان و کتاب آنها ارائه دهد.

در حوزه مطالعات ادیان ایران باستان، معروف و مشهور این است که زرتشت، پیامبر ایرانیان باستان است. البته دربارهٔ پیامبری زرتشت از منظر تاریخ و مباحث درون دینی زرتشتی، ملاحظاتی وجود دارد که در این مختصر نمی گنجد (حاجتی شورکی، ۱۳۹۹: ۳۵). نکته قابل توجه آنکه اسناد تاریخی (علم تاریخ مصطلح) دربارهٔ هیچیک از پیامبران - جز پیامبر خاتم و جود ندارد. اگر چه اسنادی بهشکل باستان شناسی و جود دارد. از این رو، تنها راه تحقیق دربارهٔ داستان های پیامبران، متون دینی هستند.

این نوشتار، پیامبر و کتاب ایران باستان و به طور خاص پیامبری شخص زرتشت را از منظر روایات، تبیین و بررسی می کند. مقاله حاضر، در پاسخ به پرسشهای ذیل به رشته تحریر در آمده است: ۱. آیا برای ایرانیان باستان پیامبری مبعوث شده است؟ ۲. سرانجام پیامبر ایران باستان و کتاب آسمانی وی چه شد؟ ۳. آیا پیامبری زرتشت از منظر روایات، قابل اثبات است؟ این پرسشها بهویژه پرسش آخر، برای بسیاری از ایرانیان مسلمان و علاقه مندان به حوزه معارف اسلامی مطرح است. با فحص و تتبع صورت گرفته، پاسخهایی که در متون مکتوب یا در فضای مجازی به این پرسشها داده شده یا ناصواب و غیرصحیح بوده یا به جهت عدم ملاحظه تمام ابعاد موضوع مورد نظر، پاسخ ناقص و ناکافی داده شده است. نوشتار پیش رو، با کمک شواهد قرآنی و گردآوری احادیث اسلامی در حوزهٔ پیامبر و کتاب ایران به تبیین و تحلیل این موضوع پرداخته و در بخش احادیث، سند آنها بررسی شده است.

دربارهٔ پیشینهٔ این پژوهش می توان به مقالهٔ «پیامبر و کتاب مجوس از منظر دین پژوهان و روایات اسلامی» از علی اصغر منجزی، «واکاوی ادعای نبوت زرتشت در آینهٔ قرآن و حدیث» از سید ابوالقاسم حسینی زیدی و احمد محمدیان و «نبوت زرتشت از نگاه کلام اسلامی» از رسول رضوی و علی مصلح اشاره کرد. گرچه بعضی مباحث این نوشتار با مقالات مذکور هم پوشانی و تشابه دارد؛ اما تفاوتهای محتوایی جدی و نیز نتیجه گیری متفاوت، وجه تمایز این نوشتار با آنهاست.

نوشتهٔ حاضر در سه بخش پیگری می شود: الف. بعثت پیامبران در میان تمام اقوام و اُمم؛ ب. پیامبر و کتاب مجوس در روایات؛ ج. ادعای پیامبری زرتشت.



# الف. بعثت پیامبران در میان تمام اقوام و اُمم

تعداد پیامبران و اینکه چه کسانی پیامبر بودند از جمله اموری هستند که با تجربه و عقل ثابت نمی شوند. قرآن کریم، علاوه بر ذکر نام تعدادی از پیامبران، اشاره دارد که تعداد پیغمبران، بیشتر از این اسامی است (غافر: ۸۷؛ نساء: ۱٦٤). ارسال پیامبران یک لطف الهی برای هدایت بشر به سوی سعادت ابدی و نیز زمینه ساز اتمام حجت خداوند بر جن و انس در دنیا و آخرت بوده است (انعام: ۱۳۰؛ نساء، ۱۲۰؛ قصص: ۶۷؛ طه: ۱۳۶؛ زمر: ۷۱؛ ملک: ۸). بسیاری از آیات، مؤید وجود انبیای الهی در میان تمام اقوام و ملل مختلف است و بر کثرت پیامبران دلالت دارد (نحل: ۳۱؛ غافر: ۵؛ مومنون: ۶۶؛ فاطر: ۲۲). در روایات معصومان ها، ۱۲۵ هزار پیامبر برای بشریت قابل استنباط است (صفار، ۱۱۶۰؛ ۱۲۱۸؛ ابن بابویه، ۱۳۲۱: ۱۳۲۱؛ ابن بابویه، ۱۳۲۱: ۱۲۱۸؛ ابن بابویه، ۱۳۲۲: ابن بابویه، ۱۳۲۲: ۱۲۱۸؛ مانند اینامده اند؛ بلکه بسیاری از آنها در یک زمان و در مناطق مختلف، مشغول تبلیغ دین بوده اند (هود: خضرت لوط با حضرت ابراهیم و یا حضرت هارون با حضرت موسی که در یک زمان بوده اند (هود: ۷۶؛ یونس: ۷۵).

از سوی دیگر، اقوام بسیاری بودند که برای هریک از آنان، تعدادی از پیامبران مبعوث شدند که خدای متعال با واژگانی مانند «مرسلین» و «رُسُل» که دلالت بر جمع دارد از آنها یاد کرده است (هود: ۹۰؛ شعرا: ۱۲۳؛ شعرا: ۱۲۱؛ فصلت: ۱۹و؛ حجر: ۰۸؛ شعرا: ۱۷۲؛ شعرا: ۱۲۰؛ فصلت: ۱۹و، ۱۲۰؛ فصلت: ۱۹و، شعرا، تصریح به «منذرون» نشان می دهد که برای یک منطقه، پیامبران متعدد، مبعوث شدهاند. در سورهٔ شعرا، تصریح به «منذرون» برای قریه کرده است که جمع «منذر» است: ﴿وَ ما أَهْلَكُنا مِنْ قَرْیةٍ إِلاَّ لَها مُنْذِرُونَ ﴾ (شعرا: ۲۰۸). نمونهای از قریهها، قریهٔ مشهور به «انطاکیه» بوده که در سورهٔ یس به آن اشاره شده و با واژهٔ «مرسلون» به ارسال پیامبران دلالت دارد و خدای متعال، داستان سه پیامبر آن قریه را شرح می دهد (یس: ۱۹و ۱۶). پس آیات قرآنی، مؤید وجود انبیای الهی در میان تمام اقوام و ملل مختلف است که ایرانیان باستان نیز از ایشان مستثنا نیستند. مردمان سرزمین پهناور ایران با پیشینهٔ تاریخی کهنِ آن نیز در زُمرهٔ اقوامی بودند که پیامبران متعددی برای آنان مبعوث شدهاند.

برخی شواهد حدیثی نیز گویای آن است که در حوزهٔ قومیت و تمدن ایرانی، انبیای الهی مبعوث شده اند جمله آنها، ماجرای «اصحاب رسّ» است که دو بار در قرآن کریم از آنان نام برده شده و جزء اقوامی بوده اند که رسولان و فرستادگان الهی را تکذیب کرده اند (فرقان: ۳۸؛ ق، ۱۲). از روایتی که در توصیف «اصحاب رسّ» آمده، به روشنی استفاده می شود که آنان از اقوام ایرانی بودند که در سرزمین آذربایجان و در سواحل رود ارس زندگی می کردند و انبیاء بسیاری برای آنان مبعوث شد که بهجهت



مخالفت با دعوت پیامبران، عذاب شدند. امام کاظم این می فر ماید: «... و اما کسانی را که خدا در کتابش ذکر کرده است، قومی هستند که رودخانهای به نام رسّ داشتند و در میان ایشان پیامبران فراوانی بود، مردی از امام پرسید رسّ کجاست، سپس امام فرمود آن نهری در سرزمین آذربایجان در حد مرزی میان ارمنستان و آذربایجان است... خداوند سی نبی برای ایشان مبعوث کرد و آنان همهٔ پیامبران را به قتل رساندند» (مجلسی، ۱۲۰۳: ۱۵۶/۱۶ راوندی، ۹۰۱: ۹۷).

در روایت فوق، این عبارت است «فیهم انبیاء کثیره» در میان ایشان پیامبران فراوانی بود. خداوند سی پیامبر را در مکان واحد برای اینان مبعوث کرد و اینان همه را کشتند. قتل انبیاء توسط اصحاب الرس، در نهج البلاغه نیز آمده است: «أَینَ أَصْحَابُ مَدَائِنِ الرَّسِ الَّذِینَ قَتَلُوا النَّبِیینَ» (نهج البلاغه، خطبه ۱۸۲). همچنین در بخشی از روایت مرسل در کتاب احتجاج آمده است که پادشاه مجوس، در گذشتههای بسیار دور، سیصد پیامبر را به قتل رساند (طبرسی، ۱۶۰۳ ۲۶۳).

برآیند مباحث فوق آن است که پیامبرانی برای ایرانیان پیش از اسلام نیز مبعوث شدهاند. از جملهٔ اقوام ایران پیش از اسلام، مجوس هستند که ادامه مباحث به پیامبر و کتاب این قوم اختصاص دارد.

# **ب. پیامبر و کتاب مجوس در احادیث**

در معرفی اهل کتاب در دو شاخصه بررسی می گردند: ۱. پیامبر آسمانی؛ ۲. کتاب الهی. از این رو، مباحث بعدی حول محور پیامبر و کتاب آسمانی مجوس است. در مرحله نخست، به بیان و بررسی روایاتی پرداخته می شود که به صورت کلی به اهل کتاب بودن مجوس اشاره دارند و دارای کتاب و پیامبر بوده اند. در مرحله بعد، به بیان و بررسی روایاتی که به طور خاص از نام پیامبر و کتاب مجوس یاد کرده اند که مورد تحلیل قرار می گیرند.

# ۱. روایات پیامبر و کتاب برای مجوس

در منابع شیعی هفت روایت بر پیامبر و کتاب مجوس اشاره دارند که در ادامه به بررسی سندی و دلالی آنها پرداخته میشود.

روایت اول: ابن ابی عمیر از سماعة بن مهران از امام صادق الله روایت می کند که امام فرمودند: رسول خدای خالد بن ولید را به مأموریت بحرین فرستاد و او جماعتی از یهود و نصاری و مجوس را کشت و به رسول خدای طی نامه ای نوشت من در اینجا از یهود و نصاری کسانی را کشته ام و برای هر کدام هشتصد درهم دیه پرداخته ام؛ اما راجع به دیه مجوس از شما دستوری نداشتم. حضرت در پاسخ نامه او فرمود: همانا دیه آنان همانند دیه یهود و نصاری است و فرمود: اینان خود، اهل کتاب هستند (ابن بابویه، فرمود: ۱۲۱/۶؛ طوسی، ۱۳۹۰؛ ۲۸/۶؛ طوسی، ۱۲۰۷۰)





سند كامل روايت فوق با استفاده از مشيخه كتاب من لايحضره الفقيه بدين شكل است:

علی بن الحسین بن بابویه (طوسی، ۱۳۸۱: ۳۱۱) و أیوب بن نوح بن دراج (طوسی، ۱۳۸۱: ۳۷۳؛ کشی، (نجاشی، ۱۲۰۷؛ طوسی، بی تا: ۲۱۵) و أیوب بن نوح بن دراج (طوسی، ۱۳۸۱: ۳۷۳؛ کشی، ۱۳٤۸: ۸٤۱) ثقه هستند و محمد بن ابی عمیر ثقه امامی و از اصحاب اجماع توصیف شده (طوسی، ۱۳۸۱: ۱۳۸۸: ۱۳۸۰؛ کشی، ۱۳۸۸: ۳۲۷ و ۵۰۰؛ طوسی، بی تا، ۲۰۵؛ حلی، ۱۶۱۱: ۱۶۵) و سماعة بن مهران نیز ثقه امامی است. (طوسی، ۱۳۸۱: ۳۳۷؛ نجاشی، ۱۶۰۷؛ حلی، ۱۶۱۱؛ ۲۲۸). با توجه به اتصال سند و ثقه بودن تمامی روات، روایت فوق صحیح السند است.

شیخ صدوق پس از ذکر این حدیث روایتی دیگر نیز نقل میکند که آن نیز اشاره به اهل کتاب بودن مجوس دارد: «و روایت شده است که دیه یهودی و نصرانی و مجوسی چهار هزار درهم است؛ زیرا همگی اهل کتاب هستند» (ابن بابویه، ۱۲۱۴: ۱۲۲/۶). عبارت «لانهم اهل الکتاب» در این روایت، تعلیل مساوی قراردادن مجوس با یهود و نصاری است (مجلسی «الف»، ۲۰۱۱: ۱۲۰/۱۰).

روایت دوم: محمد بن علی بن محبوب از احمد بن محمد از ابن فضال از ابن بکیر از زراره نقل کرده است که از امام دربارهٔ مجوس پرسیدم که حد ایشان چگونه است؟ سپس امام فرمود ایشان در شمار اهل کتاب هستند و در حدود و دیات همانند یهودیان و مسیحیان، با ایشان برخورد می شود (طوسی، ۱۲۰۷).

سند كامل روايت فوق بر مبناى مشيخه التهذيب بدين شكل است: «فقد اخبرنى الحسين بن عبيدالله عن احمد بن محمد بن أبن فضال عن أبن كير عن زراره».

الحسين بن عبيداللّه الغضائرى ثقه و جليل است (حلى، ١٤١١: ٥٠). احمد بن محمد بن يحيى العطار بر مبناى توثيقات عامه (كثرت روايت شيخ صدوق و حسين بن عبيداللّه غضائرى از وى) ثقه است. محمد بن يحيى عطار (نجاشى، ١٤٠٧: ٣٥٣؛ حلى، ١٤١١: ١٥٧) و محمد بن على بن محبوب (نجاشى، ١٤٠٧: ٩٤٣؛ حلى، ١٤١١: ١٥٦) و احمد بن محمد بن عيسى الاشعرى (طوسى، ١٣٨١: ١٣٨٠؛ طوسى، بى تا، ٢١؛ حلى، ١٤١١: ٤٦؛ نجاشى، ١٠٤٠: ٨٨) و الحسن بن على بن فضال التيمى (طوسى، بى تا، ١٣٨١: ٣٥٤) و عبدالله بن بكير بن اعين (طوسى، بى تا، ٤٠٣؛ حلى، ١٤١١: ١٠٧) و زراره بن اعين الشيبانى، همگى ثقه هستند (طوسى، ١٣٨١: ٣٣٧). بنابراين، با توجه به بررسى هاى صورت گرفته روايت فوق موثق است.



روایت سوم: دعائم الاسلام با سند مرسل از امیرالمؤمنین ایش آورده است: همانا مجوس اهل کتاب هستند؛ اما امر ایشان مندرس و زائل شده است و داستان ایشان را یاد کرد و فرمود که از ایشان جزیه گرفته می شود (ابن حیون، ۱۳۸۵: ۱۳۸۰).

روایت چهارم: المقنعه با سند مرسل از امیرالمؤمنین المی نقل کرده است: همانا مجوس در جزیه و دیات به یهود و نصاری ملحق شده اند؛ زیرا ایشان نیز در گذشته کتابی داشتند (مفید «ب»، ۱٤۱۳: ۲۷۰).

عبارت «فیما مضی کتاب» در حدیث دلالت می کند بر اینکه در گذشته کتابی داشتند؛ ولی در زمان حاضر کتاب آسمانی برای اینان وجود ندارد. سبب آن سوزاندن کتاب یا از میان برداشته شدن کتاب آنان است که در احادیث بعدی به این نکته تصریح شده است.

حدیث پنجم: در حدیث منقول از امیرالمومنین ایم با اسناد متفاوت نقل شده که مجوس دارای کتاب بودند که به جهت عمل فحشا پادشاه آنان با مَحرَم خود و رضایت مردم به آن، آن کتاب از میان آنان برداشته شد.

ابن بابویه می نویسد: «احمد بن حسن قطان و علی بن احمد بن محمد بن عمران دقاق از احمد بن یحیی بن زکریاء قطان از محمد بن عباس از محمد بن ابیسری از احمد بن عبداللّه بن یونس از سعد كناني از اصبغ بن نباته از امام على الله فرمود: بپرسيد از من پيش از آنكه مرا نيابيد. پس اشعث بن قيس برخاست و گفت: ای امیرمؤمنان! چگونه از مجوس جزیه گرفته می شود با آنکه آنان نه کتاب آسمانی دارند و نه پیامبری؟ فرمود: آری ای اشعث! خدا بر آنها کتابی نازل کرد و پیامبری فرستاد. آنان پادشاهی داشتند که شبی مست شد و دختر خود را به بستر خود کشید و با او درآمیخت. زمانی که صبح شد، مردم از این ماجرا باخبر شدند و در مقابل خانهٔ او اجتماع کردند و گفتند: ای پادشاه! دین ما را آلوده کرده و آن را نابود ساختی، اینك بیرون بیا تا تو را با حدّى كه مىزنیم یاك سازیم. یادشاه به مردم گفت: همه جمع شوید و سخن مرا گوش کنید. اگر برای این کار خود دلیلی داشتم، مرا رها سازید؛ ولی اگر دلیلی نداشتم، آن وقت [برای حدّزدن من] جمع شوید. سپس به آنها گفت: مگر نمی دانید که خداوند مخلوقی را گرامی تر از پدر و مادرمان یعنی آدم و حوّا نیافریده است. آنها گفتند: ای پادشاه! راست می گویی. گفت: آیا آدم پسرانش را به ازدواج دخترانش درنیاورد؟ گفتند: راست گفتی! این [کار] بر اساس همان دین است. یس به این کار روی آوردند و خداوند دانش را از سینه هایشان نابود ساخت و کتاب را از میانشان برداشت. يس آنها كافراني هستند كه بدون حساب وارد جهنّم مي شوند؛ ولي منافقان از آنها هم بدتر مي باشند. اشعث گفت: به خدا قسم! مانند این جواب را نشنیده بودم و دیگر سؤالی نمی پرسم» (ابن بابویه، ۱۳۹۸: ۳۰۰–۳۰۷؛ جزائری، ۱٤۰٤: ۵۷–۶۵۷؛ مفید «الف»، ۱٤۱۳: ۲۳۵؛ ابن بابو یه، ۱۳۷۷: ۳۶۳؛ ابن بابویه، ۱۳۹۸: ۳۰۶).



سند فوق دارای حیلوله است که متشکل از چند طریق مجزا میباشد. به دلیل مهمل بودن رُوات حدیث؛ یعنی احمد بن یحیی بن زکریا القطان، محمد بن العباس بن سام الرازی، محمد بن ابی السری و احمد بن عبدالله بن یونس، روایت از نظر سندی ضعیف است، اما می توان گفت و جود تعدد طُرقِ بیان این روایت در سند فوق و نیز دیگر منابع تا حدودی این ضعف را جبران می کند.

در این حدیث، حضرت تصریح می کند که مجوس کتاب و نبی داشتند و به سبب عملِ ناروای پادشاه با دخترش و تصدیق قوم بر این اتفاق، کتاب از میان ایشان برداشته و از دسترس اینان خارج گردید. نکته حائز اهمیت اینکه پس از فرمایش حضرت مبنی بر «سَلونی قبل أن تَفقدونی» پیش از آنکه مرا از دست بدهید از من سؤال کنید، اشعث از حضرت سوال نکرد آیا از مجوس جزیه گرفته می شود یا نه؛ بلکه پرسید چرا از مجوس جزیه گرفته می شود؛ معلوم می شود که قرارداد جزیه با زرتشتیان امری پذیرفته شده و رایج بود. زیرا اگر سؤال این بود که آیا از مجوس جزیه گرفته می شود یا نه، معلوم بود که سابقه اش روشن نبود؛ اما سؤال اشعث در آن جمع این بود که چرا از مجوس جزیه گرفته می شود (جوادی آملی، ۱۳۹۹: ۱۳۹۸) و جزیه مختص اهل کتاب است.

روایت ششم: در حدیثی مرسل از سعید بن جبیر روایت شده که حضرت علی دربارهٔ مجوس فرمودند: «مجوس دارای کتابی بودند؛ اما از میان ایشان برداشته شد و از دسترسشان خارج گردید» سبب از میان برداشته شدن، عمل ناروای پادشاه با دخترش بود که در ادامه روایت آمده است (مجلسی، ۱۲۰۳ و ۲۱۵/۱۶ قمی مشهدی، ۱۳۶۸: ۲۱۵/۱۶)

نکته قابل توجه این است که روایت فوق اشاره به از میان برداشته شدن کتاب مجوس دارد. از سوی دیگر، بعضی روایات اشاره به سوزانده شدن کتاب مجوس دارد (کلینی، ۱۲۰۷) طوسی، ۱۲۰۷ طوسی، ۱۲۰۸ مکن است وجه جمع بین این دو دسته روایات این باشد که کتاب مجوس به وسیله سوختن از میان برداشته شده باشد؛ یعنی خداوند به وسیله سوزاندن، کتاب را از میان ایشان برداشت.

روایت هفتم: «محمد بن یحیی از احمد بن محمد از ابی یحیی واسطی از یکی از اصحاب ما نقل روایت کرده است که یکی از امام صادق از احمد بن مجوس سؤال شد که آیا آنها پیامبری داشتند؟ امام شخ فرمود: آری، مگر داستانِ نامهای را که پیامبر خدای برای اهل مکّه نوشت نمی دانی که در آن نامه نوشت: ای اهل مکّه! یا مسلمان شوید و یا اینکه آماده جنگ باشید. سران مکّه برای پیامبر خدای نوشتند: از ما (مانند اهل کتاب) جزیه بگیر و ما را با بتهایمان رها کن که آنها را بپرستیم. پیامبر به آنان نوشت: من جز از اهل کتاب جزیه نمی گیرم. کافران مکّه برای پیامبر خدای نوشتند: - و می خواستند با این کار پیامبر جز از اهل کتاب جزیه نمی گیرم. کافران مکّه برای پیامبر خدای نوشتند: - و می خواستند با این کار پیامبر



را دروغگو معرفی کنند- تو خودت میگویی که جز از اهلکتاب جزیه نمیگیری، آن وقت از مجوس «هجر» جزیه میگیری؟ پیامبر خدای برای آنان نوشت: مجوس پیامبری داشتند که او را کشتند و کتابی داشت که آن را سوزاندند، پیامبرشان کتابشان را در دوازده هزار پوست گاو برای آنان آورد» (کلینی، ۱٤۰۷ دا ۲۷/۳ ه.).

محمد بن یحیی العطار (نجاشی، ۱۲۰۷: ۳۵۳؛ حلی، ۱۲۱۱: ۱۵۷) و احمد بن محمد بن عیسی الاشعری (طوسی، ۱۳۸۱: ۳۵۱؛ نجاشی، ۱۲۰۷: ۸۳) ثقه هستند و ابی یحیی الواسطی، از آنجا که در اسناد کامل الزیارات آمده، توثیق عام دارد (خوئی، ۱۲۱۰: ۳۵۹/۸). اما سند با توجه به عبارت (عن بعض اصحابنا)، دچار ارسال است.

مضمون روایت فوق با تفاوتی کم و بیش در متن و با سند دیگری در کتاب تهذیب الاحکام آمده است (طوسی، ۱۲۰۷).

از نگاه بررسی دلالی در روایت مذکور نکات ذیل ارائه می گردد:

۱. مراد از «هجر»، تمام سرزمین بحرین یا بخشی از بحرین است (حموی، ۱۳۹۹: ۳۹۲/۰۹؛ بلاذری، ۱۹۸۸: ۸۰ و ۹۸؛ ابناثیر جزری، ۱۳۹۷: ۳۳۳/۲؛ مجلسی «ب»، ۱۶۰۶: ۲۹۹۸) فیض کاشانی علاوه بر سرزمین بحرین، شهری در یمن و شهری در نزدیک به مدینه را نیز برای تعیین منطقه هجر نام برده است (فیض کاشانی، ۲۰۱۱: ۴۰۸/۱۰). بحرین پیش از اسلام در محدوده قلمرو ایرانیان بود و حاکم آنجا را پادشاهان ایران انتخاب می کردند (حموی، ۱۳۹۹: ۴۷/۱۱). همچنین یمن در اواخر حکومت ساسانی به تصرف ایرانیان در آمد و فرهنگ زرتشتی در آن رواج یافته بود (جعفریان، ۱۳۸۷: ۲۳). زمانی که ایرانیان حکومت یمن را در دست گرفتند، با گذشت زمان نسلی از ایرانیان مقیم آن سرزمین پدید آمد که در منابع اسلامی به «ابناء» معروف هستند، یعنی کسانی که از نسل فارس بوده و در یمن متولد شده اند (التمیمی السمعانی، ۱۹۲۲: ۱۰۰/۱)

۲. مجوس منحصر به ایران یا نژاد فارس نبود. در مناطق عربنشین مانند بحرین نیز مجوسی بودند، چنانکه در حدیثی که پیشتر ذکر شد و در آن به فرستادن خالد بن ولید به بحرین توسط پیامبر اشاره شده بود، این نکته قابل استفاده بود که مجوسی در آن سرزمین بوده است.

۳. پیامبر اکرم از مجوس هجر جزیه گرفت و اخذ جزیه از آنان بهترین دلیل آن است که اینان اهل کتاب هستند؛ زیرا تنها از اهل کتاب جزیه گرفته می شود. اخذ جزیه در حدیث مربوط به قبل از فتح مکه است (احمدی میانجی، ۱٤۱۹: ۲۳/۲)

- ٤. براي مجوس پيامبري مبعوث شد و اينان پيامبر خود را به قتل رساندند.
- ٥. پيامبر مجوس، صاحب كتاب آسماني بود و مجوس كتاب پيامبر خود را سوزاندند.





نکته شایان ذکر نسبت به روایات این بخش این است که هرچند بعضی از این روایات از نظر سندی ضعیف بودند؛ اما کثرت آنها صلاحیت برای تأیید دارد و عمل اصحاب بر آن بوده است (مجلسی «الف»، ۱۶۰۸: ۱۵۷/۳ اسبحانی، بی تا، ۲۳/۱).

## ۲. روایات نام پیامبر و نام کتاب مجوس

در منابع شیعی دو روایت بر نام پیامبر و کتاب مجوس اشاره دارند که در ادامه به بررسی سندی و دلالی آنها پرداخته می شود.

روایت اول: قاسم بن محمد از علی بن حمزه از ابوبصیر از امام صادق این روایت کرده است که امام فرمود: دیهٔ یهودی و نصرانی هر کدام چهارهزار درهم است و دیهٔ مجوسی هشتصد درهم؛ همچنین فرمود: همانا قوم مجوس دارای کتابی هستند که آن را «جاماسف» گویند (ابن بابویه، ۱۲۱۶: ۱۲۲/۶).

روایت فوق به دلیل عدم اتصال و افتادگی در ابتدای سند، مرسل است و نام کتاب مجوس را «جاماسف» بیان می کند.

روایت دوم: روایت دیگری نیز در من لایحضره الفقیه به صورت مرسل نقل شده که در آن به نام پیامبر و نام کتاب مجوس اشاره شده که عبارت است از: «وَ الْمَجُوسُ تُؤْخَذُ مِنْهُمُ الْجِزْیةُ لِأَنَّ النَّبِی ﷺ قَالَ سُنُّوا بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ كَانَ لَهُمْ نَبِی اسْمُهُ دَامَسْبُ فَقَتَلُوهُ وَ كِتَابٌ يقَالُ لَهُ جَامَاسْبُ كَانَ يقَعُ فِی اثْنی عَشَرَ بِهِمْ سُنَّةَ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ كَانَ لَهُمْ نَبِی اسْمُهُ دَامَسْبُ فَقَتَلُوهُ وَ كِتَابٌ يقَالُ لَهُ جَامَاسْبُ كَانَ يقَعُ فِی اثْنی عَشَرَ أَلْفَ جِلْدِ ثَوْدٍ فَحَرَّقُوهُ: از مجوس جزیه گرفته میشود؛ زیرا پیامبر شفر مودند با مجوس همانگونه رفتار کنید که با اهل کتاب رفتار می کنید و ایشان پیامبری به نام «دامسب» داشتند که او را کشتند و کتابی به نام «جاماسب» داشتند که در ۱۲ هزار پوست گاو جای گرفته بود که آن را آتش زدند» (ابن بابویه، ۱٤۱۳).

این روایت در کتاب وسائل الشیعه به نقل از شیخ صدوق، با تفاوتی در ضبط نام پیامبر (داماست) و نام کتاب او (جاماست) نیز نقل گردیده است (حر عاملی، ۱۲۰/۱۵: ۱۲۷/۱۵).

در بررسی دلالی این روایت نکتههای ذیل بهدست می آید:

۱. در این روایت نیز سبب جزیه گرفتن از مجوس را اهل کتاب بودن؛ یعنی داشتن پیامبر و کتاب آسمانی میداند.

۲. عبارت قابل توجه حدیث، «سنوا بهم سنه اهل الکتاب» است؛ مجلسی اول می نویسد: «احادیث از طرق عامه و خاصه وارد شده است که حضرت سیدالمرسلین فرمودند که با مجوس عمل کنید به نحوی که با یهود و نصاری عمل می کنید و این حدیث کالمتواتر است و عمل اصحاب بر این است» (مجلسی، ۱۲۱۶: ۱۲۹/۱۰؛ نیز طوسی، ۱۲۱۵: ۳۲۵؛ حر عاملی، ۱۲۹/۱۰ (۱۲۹/۱۰).



۳. این تنها روایتی است که در آن نام پیامبر و کتاب آسمانی مجوس ذکر شده است. پیامبر مجوس در حدیث منقول در کتاب وسائل الشیعه با در حدیث منقول در کتاب وسائل الشیعه با نام «دامست» و در مجمع البحرین با نام «دامست» ضبط شده است (طریحی، ۱۳۷۵: ۷۱/۶).

کتاب مجوس در دو روایت فوق الذکر با نامهای «جاماسب» و «جاماست» ذکر شده و علاوه بر این، کتاب ایشان با نامهای «جاماس» و «جاماسف» در احادیث نقل شده است (طوسی، ۱۳۹۰: ۲۲۹۶؛ ابن بابویه، ۱۲۲/۶؛ ۱۲۲/۶.

٥. وجود نامهای مختلف کتاب آسمانی مجوس به سبب این احتمال است که روایان هنگام نگارش احادیث دقت لازم نکرده اند.

٦. در این روایت مانند برخی روایات دسته اول، سخن از این است که مجوس پیامبرشان را کشتند
 و کتاب آسمانی را آتش زدند.

### ۳. ادعای پیامبری زرتشت

در حوزه ادیان ایران باستان، نام پیامبر ایران باستان به زرتشت شهرت یافته است. با بررسیهای انجام گرفته، تنها در دو روایت، نام زرتشت ذکر گردیده که به بررسی و تحلیل آنها پرداخته می شود.

روایت اول: (وَ مِنْ سُوَّالِ الزِّنْدِیقِ الَّذِی سَأَلَ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ مَسَائِلَ كَثِيرَة... قَالَ فَأَخْبِرْنِی عَنِ الْمَجُوسِ أَ بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْهِمْ نَبِياً فَإِنِّى أَجِدُ لَهُمْ كُتُباً مُحْكَمَةً وَ مَوَاعِظَ بَلِيعَةً وَ أَمْثَالًا شَافِيةً يقرُّونَ بِهَا قَالَ مَا مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيها نَذِيرٌ وَ قَدْ بُعِثَ إِلَيهِمْ نَبِي بِكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ الْعِقَابِ وَ لَهُمْ شَرَائِعُ يعْمَلُونَ بِهَا قَالَ مَا مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيها نَذِيرٌ وَ قَدْ بُعِثَ إِلَيهِمْ نَبِي بِكِتَابٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَأَكْرَوهُ وَ جَعَدُوا لِكِتَابِهِ قَالَ وَ مَنْ هُوَ فَإِنَّ النَّاسَ قَالَ أَفَرَرُهُ شُتُ قَالَ إِنَّ زَرُدُشْتَ أَتَاهُمْ بِرَمْرَمَةٍ وَ الْآعَى النَّبُوقَةَ فَامَنَ مَا كَانَ نَبِياً وَ إِنَّمَا ذَلِكَ شَيءٌ يقُولُهُ النَّاسُ قَالَ أَفَرَرُهُ شُتُ قَالَ إِنَّ زَرُدُشْتَ أَتَاهُمْ بِرَّمْرَمَةٍ وَ الْآعَى النَّبُوقَةَ فَامَنَ مِنْهُمْ قَوْمٌ وَ جَعَدَهُ قَوْمٌ فَأَخْرَجُوهُ فَأَكَلَتُهُ السِّبَاعُ فِي بَرِّيةٍ مِنَ الْأَرْضِ...: و از جمله پرسشهاى زيادى كه مود زنديق از امام صادق لِيهِ نمود، يكى اين بودس.. پرسيد: از مجوس بفرماييد كه آيا خداوند بر ايشان فرد زنديق از امام صادق لِيهِ نمود، يكى اين بيرسيد: از مرحوس بفرماييد كه آيا خداوند بر ايشان عنام و نيز آنان به ثواب و عقاب معتقد و برخوردار از دستورات دينى بوده و همه آن را رعايت مىكند. فرمود: هيچ امّتى نيست مگر اينكه در ميانشان انذار دهندهاى بوده و در ميان مجوس نيز پيامبرى با كتاب مبعوث هيچ امّتى نيست مگر اينكه در ميانشان انذار دهندهاى بوده و در ميان مجوس نيز پيامبرى با كتاب مبعوث بوده؟ فرمود: خالد؛ عربى بدوى بودى بوده، نه پيامبر و اين چيزى است كه مردم مى گويند. پرسيد: آيا زردشت بوده؟ فرمود: زردشت با زمزمه نزد ايشان آمد و ادّ على نبوّت كرد، گروهى بدو ايمان آورد و گروهى منكرش شده و او را از شهر رانده و بيرون كردند و در همان جا خوراك درندگان صحرا شد» (طبرسى،



این روایت در کتاب احتجاج به صورت مرسل نقل گردیده است و از نظر دلالی نکات ذیل ارائه می شود: ۱. حضرت در پاسخ به این پرسش که آیا مجوس نبی داشتند، به این مضمون قرآنی که هر امتی نذیر دارند (فاطر: ۲۶) استناد کردند؛

٢. ييامبر با كتاب آسماني- من عندالله- براي مجوس مبعوث شد؛

۳. نکته بسیار مهم اینکه امام صادق این در پاسخ به پیامبری زرتشت، پیامبری زرتشت را نفی نکرد. آنگونه که دربارهٔ خالد بن سنان صریحا فرمود: «ما کان نبیا» یعنی نبی نبود. از سوی دیگر، تأیید نبوت زرتشت نیز در کلام حضرت نیامد. پس حضرت پیامبری زرتشت را رد یا تأیید نکرد. بنابراین، این پندار که در این حدیث، امام، زرتشت را پیامبر دانسته (ابوالمعالی، ۱۳٤۲: ۳۰۹) ناصواب است.

٤. در رابطه با واژه «زمزمه» در عبارت «إِنَّ زَرْدُشْتَ أَتَاهُمْ بِزَمْزَمَةٍ» باید گفت که این واژه در لغت عرب به صدایی که عجم در حلقوم و خیشوم خویش می چرخاند به طوری که برخی از آن قابل فهم است (فراهیدی، ۱٤۱۹: ۱٤۱۸ /۱۲۲۶؛ ابن منظور، ۱٤۱۵: ۲۷۶/۱۲؛ مرتضی زبیدی، ۱٤۱۵: ۲۷۶/۱۳؛ فیروز آبادی، ۱٤۱۵: ۱۷۱۸؛ ۱۹۸۸؛ زمخشری، ۱۹۷۹: ۲۷۷۱)، کلام غیر مفهوم (ابن درید، ۱۹۸۸: ۲۰۱/۱) و صدای آهسته ای که تقریباً شنیده نمی شود (ابن اثیر جزری، ۱۳۱۷: ۳۱۳۱۷)، ترجمه شده است.

در فرهنگ فارسی نیز چندین معنا برای زمزمه ذکر شده که عبارتاند از: ترنم کردن، تغنی کردن، نغمه، سرود، هر آواز خفیفی که شنیده نشود، دعای زرتشتیان که آهسته خوانند و لب بدان نگشایند؛ بلکه آوازی که از حلق و خیشوم بر آید (دهخدا، ۱۳۳۹: ذیل واژه «زمزمه»؛ معین، ۱۳۹۰: ذیل واژه «زمزمه»).

در برهان قاطع آمده که «زمزمه» نام کتابی از مصنفات زرتشت است. معین در حاشیه برهان قاطع می نویسد: «ظاهر نظر به اینکه اوستا را به زمزمه می خواندند، این نام بدان اطلاق شده است» (برهان، ۱۳۷۲: ۱۳۱/۲: ۱۰۳۱/۲) از آنجا که زرتشتیان و موبدان، متنهای مقدس را زیر لب می خواندند و با آهنگی نیمه آواز می آموختند، عربها اوستا را زمزمه نامیدند (نیبرگ، ۱۳۸۳: ۱۳).

مسعودی در مروج الذهب دربارهٔ زرتشت آورده است که او پیامبر مجوس است که برای ایشان کتابی آورده که نزد توده مردم به «زمزمه» معروف بوده و نام آن نزد مجوس اوستا است (مسعودی، ۱۳۷۵: ۲۰۳۱). هاشم رضی نیز زمزمه موجود در حدیث را اشاره به کتاب زرتشت دانسته و مینویسد: امام صادق این نام کتاب مجوس را زمزمه (سرود) نامید (ابوالمعالی، ۱۳٤۲: ۳۰۹).

با توجه به آنچه در مورد زمزمه ذکر شد، می توان عبارت «آتاهم بزمزمة» را دو گونه ترجمه کرد: الف. زرتشت با کلام نامفهوم آمد؛ ب. زرتشت زمزمه آورد.

٥. پيرامون عبارت «و ادعى النبوة: زرتشت ادعاى نبوت كرد» بايد گفت كه ادعا اعم است از اينكه



ادعای شخص صادق و مطابق با واقع باشد یا نباشد. برای صحت وسقم ادعای نبوت شخص، بهدلایل و قراین دیگر تمسک می شود. امکان دارد شخصی پیامبر راستین باشد و ادعای نبوت کند. هر پیامبری ادعا دارد که من فرستاده و رسول خدا هستم که آیه: «إِنِّی لَکُمْ رَسُولٌ أَمینٌ» از زبان پیامبران نقل شده است (شعراء: ۱۰۷ و ۱۲۰ و ۱۲۸ و ۱۲۸ و ۱۲۸ و ۱۷۸) پس به صِرف عبارت «ادعی النبوة»، متنبیبودن یا ثبوت پیامبری برای زرتشت برداشت نمی شود. به عبارتی، ادعای نبوت اعم از این است که شخص پیامبر حقیقی باشد یا پیامبر دروغین. پس اینکه برخی گفته اند زرتشت به دروغ ادعای نبوت کرد و درندگان او را خوردند (نمازی شاهرودی، ۱۳۸۸: ۱۹۸۸) قابل پذیرش نیست.

۲. عبارت «فَآمَنَ مِنْهُمْ قَوْمٌ وَ جَحَدَهُ قَوْمٌ» بیانگر آن است که گروهی از مجوس به زرتشت ایمان آورده و گروهی او را انکار کردند. ضمیر «هم» در «منهم» و «آتاهم» به مجوس برمی گردد و سوال راوی از پیامبرِ مجوس بود. این نکته از این عبارت قابل استفاده است که زرتشت با مجوس در ارتباط بوده است. از عبارت «فَآمَنَ مِنْهُمْ قَوْمٌ»، معلوم می شود که زرتشت ادعایی به همراه داشته است که گروهی به او ایمان آورده اند. بر این اساس، سه احتمال در این زمینه قابل طرح است:

احتمال اول اینکه در واقع زرتشت، پیامبر مجوس بوده است؛ در این صورت محتمل است که با ظهور زرتشت، دین الهی ایران باستان یا مجوسیت شکل گرفت. به پیروان او در عربی، «مجوس» و در فارسی «زرتشتیان» گویند. سایر پیامبران احتمالی برای مجوس، بعد از زرتشت مبعوث شدند.

احتمال دوم اینکه ملتی به نام مجوس پیش از ظهور زرتشت بوده است و شریعت الهی و کتاب آسمانی برای آنان توسط پیامبری آورده شده بود - مثلا آن پیامبر را داماسب و کتابش را جاماسب فرض کنیم که روایتش گذشت- و در دوران بعدی، زرتشت میان آن قوم ظهور کرد. طبق این احتمال، زرتشت به اصطلاح پیامبر تبلیغی- نه پیامبر تشریعی- بوده است که مبلغ پیامبر و کتاب آسمانی قبل از خویش بوده است.

احتمال سوم اینکه زرتشت، پیامبر نبوده است، خواه او را مبلّغ و مصلحی بدانیم که به تبلیغ و اصلاح انحرافات آیین مجوس پرداخته است، یا فرضاً متنبی بوده که به دروغ خود را پیامبر دانسته است.

۷. دربارهٔ این عبارت حدیث «فَأَخْرَجُوهُ فَأَكَلْتُهُ السِّبَاعُ فِی بَرِّیةٍ مِنَ الْأَرْضِ: او را بیرون کردند و خوراک درندگان شد»، ممکن است گفته شود که خوردن زرتشت توسط درندگان، شاهد بر این است که زرتشت پیامبر نبوده است؛ چراکه درندگان نمی توانند به بدن پیامبر آسیب برسانند. در نقد این احتمال می توان گفت بر فرض نبوت زرتشت، اکل توسط درندگان، دلیل بر نفی نبوت زرتشت نمی شود؛ زیرا چه اشکالی دارد که درندگان بدن پیامبر را بخورند؟ اگر خداوند مقدر کرده باشد که پیامبری توسط درنده از دنیا رود با کدام دلیل عقلی یا نقلی مخالف است؟ با تتبع دلیل نقلی بر این امر یافت نشد.

روایتی دربارهٔ دانیال نبی نقل شده است که پادشاه عصر وی، همراه دانیال، شیری را در چاهی انداخت



تا وي را بخورد؛ ولي به او نزديک نشد (ابن بابو يه، ١٣٩٥: ١٥٨/١؛ دانيال نبي، ٦: ١٧-٢٥) و نيز بنابر روایتی دیگر درندگان (السباع) را با او در چاه انداخت؛ ولی به او آسیبی نرساندند (طوسی، ۱٤۱۶: ٠٠٠). افزون بر ضعف سندي هر دو حديث بهجهت افراد مجهول الحالي چون محمد بن الفضل النحوي يا محمد بن عيسي بن هارون در سلسله سند آنها، احتمال دارد كه مورد خاص و به اصطلاح «قضية في واقعة خاصة» باشد نه اينكه قاعده كلي باشد كه براي تمام انبياء جريان داشته باشد كه بگوييم درندگان به بدن پیامبران آسیب نمی رسانند. اینکه درندگان در دنیا در مواردی در برابر انبیاء و اولیای خدا كرنش و خضوع كردهاند (عياشي، ١٣٨٠: ٢٤/٢)، اين احتمال را نفي نمي كند كه موت پيامبري بهوسيله درنده مقدر شده باشد. همانگونه که پیامبران بسیاری توسط انسانها به قتل رسیدند، انسانهایی که شاید مصداق ﴿شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ اللَّهِ ﴾ بدترين حنبدگان نزد خدا باشند (انفال: ٢٢ و ٥٥) و از درندگان به مراتب یست تر و درنده خوتر باشند. در این حدیث، محل بحث امکان دارد «السباع»، کنایه از انسانهای درنده خو باشد. نظیر آنکه در خطبهٔ امام حسین این هنگام خروج از مکه بهسمت عراق آمده است: گویا می بینم که درندگان بیابان، گرگهای بیابان بند از بند من حدا می کنند... (مجلسی، ۲۱، ۱۱۶۰ ۳۲/۱۶). روايت دوم: «حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدِ جَعْفَرُ بْنُ عَلِي بْنِ أَحْمَدَ الْفَقِيهُ الْقُمِّي ثُمَّ الْإيلاقِي رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَخْبَرَنَا أَبُو مُحَمَّدِ الْحَسَنُ بْنُ محمد بن عَلِي بْن صَدَقَةَ الْقُمِّي قَالَ حَدَّثَنِي أَبُو عَمْرو محمد بن عُمَرَ بْن عَبْدِ الْعَزيز الْأَنْصَارِي الْكَجِّي قَالَ حَدَّثَنِي مَنْ سَمِعَ الْحَسَنَ بْنَ مُحَمَّدِ النَّوْفَلِي ثُمَّ الْهَاشِمِي يقُولُ لَمَّا قَدِمَ عَلِي بْنُ مُوسَى الرِّضَا ﴿ إِلَى الْمَأْمُونِ أَمَرَ الْفَصْلَ بْنَ سَهْلِ أَنْ يَجْمَعَ لَهُ أَصْحَابَ الْمَقَالاتِ مِثْلَ الْجَاثِلِيقِ وَ رَأْسِ الْجَالُوتِ وَ رُؤَسَاءِ الصَّابِئِينَ وَ الْهُرْبِذِ الْأَكْبَرِ وَ أَصْحَابِ زَرْدْهُشْتَ وَ قِسْطَاسِ الرُّومِي وَ الْمُتَكَلِّمِينَ لِيسْمَعَ كَلَامَهُ وَ كَلَامَ فَجَمَعَهُمُ الْفَصْلُ بْنُ سَهْل ثُمَّ أَعْلَمَ... ثُمَّ دَعَا لِيلِي بِالْهِرْبِذِ الْأَكْبَرِ فَقَالَ لَهُ الرِّضَا لِيلِي أَخْبِرْنِي عَنْ زَرْدْهُشْتَ الَّذِي تَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِي مَا حُجَّتُكَ عَلَى نُبُوَّتِهِ قَالَ إِنَّهُ أَتَى بِمَا لَمْ يِأْتِنَا بِهِ أَحَدٌ قَبْلَهُ وَ لَمْ نَشْهَدْهُ وَ لَكِنَّ الْأَخْبَارَ مِنْ أَسْلَافِنَا وَرَدَتْ عَلَينَا بِأَنَّهُ أَحَلَّ لَنَا مَا لَمْ يِحلَّهُ غَيرُهُ فَاتَّبَعْنَاهُ قَالَ لِللِّ أَ فَلَيسَ إِنَّمَا أَتَتْكُمُ الْأَخْبَارُ فَاتَّبَعْتُمُوهُ قَالَ بَلَى قَالَ فَكَذَلِكَ سَائِرُ الْأُمَمِ السَّالِفَةِ أَتَتْهُمُ الْأَخْبَارُ بِمَا أَتَى بِهِ النَّبِيونَ وَ أَتَى بِهِ مُوسَى وَ عِيسَى وَ مُحَمَّدٌ ص فَمَا عُذْرُكُمْ فِي تَرْكِ الْإِقْرَارِ لَهُمْ إِذْ كُنْتُمْ إِنَّمَا أَقْرَرْتُمْ بِزَرْدْهُشْتَ- مِنْ قِبَلِ الْأَخْبَارِ الْمُتَوَاتِرَةِ بِأَنَّهُ جَاءَ بِمَا لَمْ يجئ بِهِ غَيرُهُ فَانْقَطَعَ الْهِرْبِذُ مَكَانَه» (ابن بابويه، ١٣٩٨: ٤٣٠ - ٤٣٠؛ نيز ابن بابويه، ١٣٧٨: ١٥٤/١؛ طبرسي، ١٤٠٣: .(٤١٥/٢

این روایت که مناظره امام رضاطی با صاحبان ادیان و نحله های گوناگون را گزارش می کند، در بخشی از آن مناظره امام رضا با بزرگ زرتشتیان است؛ امام رضاهی هربذ بزرگ را فراخواند و فرمود: «دربارهٔ



زردشت که معتقد هستی وی نبی است، بگو دلیل تو به پیامبری وی چیست؟ گفت: او چیزهایی آورده که پیش از او کسی نیاورده است. ما او را ندیده ایم؛ اما اخباری از گذشتگان ما در دست است که او چیزهایی را که دیگران حلال نکرده اند بر ما حلال کرد. بنابراین، از او پیروی می کنیم. حضرت فرمود: مگر نه این است که به خاطر اخباری که به شما رسیده، از او پیروی می کنید» گفت: آری، همین طور است. حضرت فرمود: سایر امتهای گذشته نیز چنین هستند. اخباری مبنی بر دین پیامبران و موسی و عیسی و محمد به به دستشان رسیده است، پس عذر شما در عدم اقرار به آنان چیست؟ چراکه شما به زردشت جز از جانب اخبار متواتر - که او چیزی آورده و دیگران نیاورده اند - اقرار نکرده اید هربذ در مکانش متوقف شد و نتوانست سخن بگوید».

بررسی سندی: أبومحمد جعفر بن علی بن أحمد فقیه قمی و إیلاقی و أبومحمدحسن بن محمد بن علی بن صدقة قمی و أبوعمرو محمد بن عمربن عبدالعزیز أنصاری کجی، همگی مهمل هستند. هاشمی که همان حسن بن محمد نوفلی هاشمی است، تضعیف شده است (نجاشی، ۱۱۲۰ ۳۷). در سند نیز ارسال ـ حَدَّثَنِی مَنْ سَمِعَ ـ وجود دارد. با این توصیفات، سند روایت ضعیف است.

از نظر دلالى نكات ذيل قابل ارائه است:

۱. در یکی از جلسات مناظره میان امام رضا و رؤسای ادیان و مذاهب، امام رضا دلیل نبوت زرتشت
 را از هیربد بزرگ پرسید و فرمود: أَخْبِرْنِی عَنْ زَرْدْهُشْتَ الَّذِی تَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِی مَا حُجَّتُكَ عَلَی نُبُوَّتِهِ...

۲. «زعم» در لغت به معنای قول، گمان و اعتقاد و باور آمده است و بیشتر در جایی استعمال می شود که شک داریم و امریقینی و ثابت نیست (فیومی، ۱٤۱٤: ۲۵۳؛ ابن منظور، ۱٤۱٤: ۲۲۱/۱۲). «زعم» هم در مورد حق و هم در مورد باطل به کار می رود و نمونه های هر دو مورد در کتب لغت ذکر شده است (ازهری، ۱٤۲۱: ۹۳/۲۲) مرتضی زبیدی، ۱٤۱٤: ۳۱۷/۱۳).

٣. علامه طباطبایی در تفسیر آیهٔ ﴿أَ لَمْ تَرَ إِلَی الَّذِینَ یزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِما أُنْزِلَ إِلَیكَ ﴾ (نساء: ٢٠)، زعم را باور و اعتقاد به چیزی می داند؛ خواه آن اعتقاد مطابق با واقع باشد یا نباشد (طباطبایی، ١٤١٧؛ ٢/٤). پس در مفهوم زعم، عدم مطابقت با واقع اخذ نشده است، هرچند مطابق با واقع نبودن، بعضی موارد تطبیق عنوان زعم است (طباطبایی، ١٤١٧؛ ٤٠٢/٤؛ جوادی آملی، ١٣٨٩؛ ٢٩٤/١٩).

در احادیث مواردی یافت می شود که ماده «زعم» به معنای گمان باطل و کذب نیست. به عنوان نمونه، از امام صادق نقل شده که زمین خالی از حجت نیست: «نَحْنُ نَزْعُمُ أَنَّ الْأَرْضَ لَا تَخْلُو مِنْ حُجَّةٍ» (طبرسی، ۱٤٠۳). زعم در این روایت محل بحث زرتشت، به همین معنای باور و اعتقاد است نه گمان و



شک؛ زیرا فاعل «تزعم»، هیربد زرتشتی است. روشن است که بزرگ زرتشتیان به پیامبری زرتشت شک و گمان ندارد؛ بلکه پیامبری وی را مسلم میداند و به آن باور دارد، مضاف بر اینکه طلب حجت و دلیل بر نبوت، دال بر یقینی بودن است و برای امر مشکوک و مردد طلب حجت نمی شود.

3. در این حدیث امام رضایت از بزرگ زرتشتیان که به نبوت زرتشت اعتقاد دارد، حجت و دلیل مطالبه می کند. بزرگ زرتشتیان در پاسخ به امام می گوید: زرتشت چیزی آورد که احدی قبل از او نیاورده است و ما آن را ندیدیم؛ ولی اخبار آن از گذشتگان به ما رسیده است که برای ما چیزهایی حلال کرد که غیر از او حلال نکرده بود؛ پس ما تابع او شدیم.

احتمال دارد مراد از آن چیزی که زرتشت آورده، کتاب و نوشته ای بوده که در آن حلال و حرامها و به تعبیری شریعت آمده است و از آنجا که کتاب زرتشتیان سوخته و از بین رفته، هیربد زرتشتی می گوید که ما آن را مشاهده نکردیم؛ ولی سینه به سینه و شفاهی از گذشتگان تا به امر وز اخبار آن کتاب نقل شده است.

این تعبیر هیربد که زرتشت چیزهایی را حلال کرد که قبلا حلال نبوده است، بُعدی ندارد؛ چراکه اصول دین و باورهای بنیادین است که ادیان الهی در آن مشترک هستند و اختلافبردار نیست؛ اما در شرایع و جزئیات ممکن است اختلافهایی در میان ادیان الهی باشد: ﴿لِکُلِّ جَعَلْنا مِنْکُمْ شِرْعَةً وَمِنْهاجا﴾
 (مائده: ٤٨) برای هر یك از شما [امّتها] شریعت و راه روشنی قرار داده ایم.

7. نکته دیگر دربارهٔ این فقره از کلام امام است که فرمود: «مگر نه این است که فقط اخبار به شما رسید و تبعیت کردید. بزرگ زرتشتی گفت بله. امام فرمود همین گونه است حال سایر امتهای گذشته، اخباری برایشان آمد از آنچه که انبیای گذشته آوردند و آنچه که موسی، عیسی و حضرت محمد و آوردند. پس عذر شما در عدم ایمان به این پیامبران چیست؟ زیرا شما فقط به زرتشت از طریق اخبار متواتره ایمان آوردید به اینکه چیزهایی آورد که غیر از او نیاورده است». این پاسخ امام را دوگونه می توان تفسیر کرد:

الف. پاسخ جدلی و نقضی بوده است که با تکیه بر قاعده عقلی «حکم الامثال فیما یجوز و فیما لایجوز واحد» به او الزام فرمود که اگر دلیل بر نبوت زرتشت معجزات نقل شده باشد، این معنا دربارهٔ سایر پیامبران به ویژه در مورد پیامبر اسلام که مدارک اعجاز او بیشتر و گسترده تر بوده نیز صادق است (مکارم شیرازی، ۱۳۸۸: ۵۸). بر اساس این پاسخ، امام رضایی در مقام جدل و اخذ به آنچه که طرف مقابل قبول دارد، بوده است و دلیل زرتشتی در مورد پذیرش پیامبرش را امضا نکرد.

در نقد این برداشت باید گفت در کلام هیربد زرتشتی سخنی از معجزه نیامده است. سخن از ابداع و احکام جدید است. روشن است حلال کردن برخی حرامهای قبلی را نمی توان معجزه نامید.

ب. پاسخ استدلالی بوده و نکته استدلالی حضرت این است که اگر علت ایمان به زرتشت اعتماد



به اخبار متواتره از جانب اسلاف زرتشتی است، دربارهٔ پیامبرانی چون حضرات موسی، عیسی و محمد اخبار متواتره موجود است. چرا به این پیامبران ایمان نمی آورید؟

از عبارت «ترک الاقرار لهم» به دست می آید که زرتشتیان، سایر پیامبران را قبول نداشتند و حضرت، هیربد زرتشتی را به این مطلب سوق می دهد که بر اساس همان استدلال که به زرتشت ایمان آوردید، به سایر پیامبران نیز ایمان بیاورید و مصداق: ﴿نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَ نَكُفُرُ بِبَعْضٍ ﴾ نباشید (نساء: ۱۵۰). بر اساس این پاسخ، حضرت دلیل زرتشتی را در مورد پذیرش پیامبرش رد نکرد؛ بلکه از آن در جهت ایمان آوردن به سایر پیامبران استفاده کرد.

در بخشی از روایت مرسل در کتاب احتجاج نیز آمده است که حضرت فرمودند: «أَنَّ الْمَجُوسَ کَفَرَتْ بِکُلِّ الْأَنْبِیاءِ: مجوس به تمام انبیاء کفر ورزیدند» (طبرسی، ۱٤٠٣: ۲/۲ ۳۶) بنا بر این نقل، حضرت از ایمان نیاوردن زرتشتیان به سایر پیامبران خبر می دهد.

۷. در این حدیث امام رضا دربارهٔ اینکه زرتشت پیامبر هست یا نه، اظهار نظر صریح و روشن نمی کنند. به عبارتی، اثبات یا نفی نبوت زرتشت از این حدیث برداشت نمی شود.

۸. از این روایت، تا حدودی می توان محدوده زمانی زیست زرتشت را حدس زد؛ با این بیان که دو بار واژه «اسلاف» در کلام هیربد و امام رضا آمده است. پس از اینکه هیربد گفت که اسلاف ما چنین اخباری از زرتشت نقل کردند، حضرت هم در پاسخ فرمودند: «فَکَلَاِكَ سَائِرُ الْأُمَمِ السَّالِفَةِ اَتَتْهُمُ الْأَخْبَارُ بِمَا النَّیبِیونَ وَ اَتَی بِهِ مُوسَی وَ عِیسَی وَ مُحَمَّدٌ نَن امتهای گذشته اخباری را از پیامبران نقل کردند، همانگونه که زرتشتیان قدیمی تر اخباری را از زرتشت نقل کردهاند». این واژه اسلاف می رساند که این پیامبران و زرتشت برای گذشته های تاریخ بودند. سپس حضرت به طور خاص به ذکر حضرت موسی، حضرت عیسی و حضرت محمد پرداخته و آنچه مسلم است، زرتشت، سابق بر حضرت عیسی و پیامبر گرامی اسلام بوده و ذکر خاص حضرت موسی در کنار نام این دو پیامبر، اشعار به این دارد که حضرت موسی نیز پس از زرتشت بوده است. بنابراین، دستکم می توان گفت که محدودهٔ زمانی زیست حضرت موسی برمی گردد؛ ولی تعیین دقیق سال آن ممکن نیست. بنا بر دیدگاه میرچا الیاده، زمان زیست حضرت موسی، حدود ۱۳ قرن پیش از میلاد (۱۲۹۰، ۱۲۹۳). بر فرض زمان نزدیکتر، میرچا الیاده، زمان زیست حضرت موسی، حدود ۱۳ قرن پیش از میلاد (۱۲۹۵، ۱۲۹۰). بر فرض زمان نزدیکتر، یعنی قرن ۱۳ پیش از میلاد را برای حضرت موسی برگزینیم، زمان زرتشت به پیش از این زمان بازمی گردد.

۹. در این مناظره امام رضایلی با یهود بر اساس تورات و با نصاری با انجیل و با اهل زبور با زبور احتجاج میکند؛ اما نسبت به صابئین و زردشتیان و روم اشاره به زبان آنها مینماید و میفرماید به عبری



فارسی و رومی با آنها سخن خواهم گفت؛ «...قَالَ إِذَا سَمِعَ احْتِجَاجِی عَلَی أَهْلِ التَّوْرَاةِ بِتَوْرَاتِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الْإِنْجِیلِ بِإِنْجِیلِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الزَّبُورِ بِزَبُورِهِمْ وَ عَلَی الصَّابِئِینَ بِعِبْرَانِیتِهِمْ وَ عَلَی الْهَرَابِذَةِ بِهَارِسِیتِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الزُّومِ بِرُومِیتِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الزَّبُورِ بِزَبُورِهِمْ وَ عَلَی الصَّابِئِینَ بِعِبْرَانِیتِهِمْ وَ عَلَی الْهَرَابِذَةِ بِهَارِسِیتِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الزُّومِ بِرُومِیتِهِمْ وَ عَلَی أَهْلِ الرُّومِ بِرُومِیتِهِمْ وَ عَلَی أَصْحَابِ الْمَقَالاتِ بِلُغَاتِهِم» (ابنبابویه، ۱۳۹۸، ص ۱۹۹۵). در توجیه اینکه چرا حضرت با یهود و نصاری به تورات و انجیل احتجاج کرد؛ اما با هیربد زرتشتی با زبان فارسی احتجاج کرد، نه به کتابشان، احتما میرود که سخن امام ناظر به این است که کتاب آسمانی مجوس سوخته و از بین رفته است. از این رو، به جهت نداشتن کتاب، تنها با زبانشان با آنان صحبت کرد.

با توجه به دو روایت سابق دربارهٔ زرتشت می توان چنین نتیجه گرفت:

در قرآن نامی از زرتشت نیامده است. با تتبع در متون روایی، تنها دو روایت است که از زرتشت نام برده است. در این دو روایت، هیچگونه توصیف و مدح یا ذم دربارهٔ او نشده است.

از این دو روایت، این نکته فهمیده می شود که شخصی به نام به زرتشت در دوران ایران باستان می زیسته و با مجوس ارتباط داشته است؛ نه اینکه صرفا افسانه یا اسطوره بوده یا گفته شود که مجوس و زرتشت با هم بیگانه بودند.

۱۰. هر دو حدیث از جهت بیان پیامبری یا نفی پیامبری زرتشت، ساکت است. به عبارتی، هیچگونه نص یا ظهور بر نفی یا اثبات نبوت زرتشت از این دو حدیث استفاده نمی شود.

11. نکته بسیار مهم تفکیک جریان مجوس و شخص زرتشت است. گذشت که مجوس پیامبر و کتاب آسمانی داشتند؛ ولی، هیچ گونه تلازمی میان اهل کتاب بودن مجوس و پیامبری زرتشت و کتاب وی ندارد؛ زیرا بر پایه احادیث اسلامی نبوت زرتشت و کتاب او در هاله ابهام است. پس برفرض نفی نبوت زرتشت، اهل کتاب بودن مجوس منتفی نمی شود. دانستن اسم پیامبر و کتاب مجوس، موضوعیتی ندارد، هرچند در روایتی نام پیامبر را دامسب و از کتاب وی با نام جاماسب، یاد شده است.

1۲. اگر ثابت شود که دامسب و زرتشت، نام پیامبر مجوس بوده، دست کم، دو گزینه قابل طرح است: الف) مجوس پیامبرانی داشتند از جمله دامسب و زرتشت. روایتی که پیامبر مجوس را دامسب می داند، پیامبر مجوس نیز مانند برخی از اقوام چند پیامبر داشتند. ب) پیامبر مجوس دو نام و لقب دارد؛ مانند پیامبر خاتم که در قرآن از او به احمد، محمد، طه و یس نام برده شده است.

### نتيجهگيري

با توجه به آنچه گذشت، بنابر صریح آیات قرآنی خدای متعال برای هر قوم و امتی رسول و پیامبری



فرستاده است و برای اقوامی پیامبران متعدد یا پیامبر با کتاب آسمانی مبعوث شدند. مجوس از اقوام ایران باستان نیز از قاعده مستثنی نبوده اند. روایات نیز در این امر موافق با قرآن بوده و برداشت پیامبر با کتاب آسمانی برای مجوس از مجموع روایات، امری مسلم و قطعی است. روایات این نوشتار در سه دسته جای گرفت: الف. روایاتی که بهصورت کلی به این نکته اشاره می کرد که مجوس اهل کتاب بوده و پیامبر و کتاب آسمانی داشتند؛ ب. روایاتی که بهطور خاص از نام پیامبر و کتاب مجوس یاد کرده بود؛ ج. روایاتی که به بیان ادعای نبوت شخص زرتشت اختصاص یافت.

روایات دسته اول شامل هفت روایت اصلی و معیار بود که یکی از روایات صحیح و دیگری موثق بود و سایر روایات هرچند ضعف ارسال داشته یا برخی روات مهمل بودند؛ ولی بعضاً بهجهت اتفاق بزرگان بر عمل به آن روایت یا مرجحات دیگر، ضعف سندی آنها تا حدودی جبران میشد.

روایات دسته دوم شامل دو روایت اصلی و معیار بود و هر دو روایت دچار ارسال در سند بودند؛ ولی یکی از روایات دارای دو قرینه روایی هم مضمون با آن با دو سند مجزا بود. پیامبر مجوس در این روایات با نام دامسب/داماسب و داماست/دامست - به اختلاف نسخ - معرفی گردیده است و کتاب ایشان با عناوین جاماس، جاماسف، جاماسب و جاماست بیان گردید است. احتمالا اختلاف اندک در نام پیامبر مجوس و کتاب وی، بهسبب تصحیف بوده باشد.

نام و داستان بسیاری از پیامبران در قرآن نیامده است. از این رو، دانستن نام پیامبر و کتاب آسمانی مجوس، موضوعیتی در اصل مسأله بحث ندارد. برفرض اسامی مذکور در بند پیشین، برای پیامبر و کتاب مجوس قابل پذیرش نباشد؛ ولی این عدم پذیرش، هیچگونه خللی در اصل وجود پیامبر و کتاب برای مجوس نمی کند.

روایات دسته سوم شامل دو روایت بود که هر دو ضعف ارسال داشتند. در این دسته از روایات سخن از ادعای نبوت توسط زرتشت بود. از این دسته روایات، پیامبری یا متنبی بودن زرتشت برداشت نمی شود و به عبارتی روایات در این زمینه ساکت است. از این دو روایت - با اغماض از ضعف سندی - دست کم این نکته قابل برداشت است که زرتشت نامی وجود تاریخی داشته و با مجوس در ارتباط بوده است.



### فهرست منابع

- ۱. قرآن کریم، ترجمه، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۶ش.
  - ٢. نهج البلاغه.
  - ٣. كتاب مقدس.
- ٤. ابناثیر جزری، مبارك بن محمد، النهایة فی غریب الحدیث و الأثر، تحقیق و تصحیح: محمود محمد طناحی، قم: موسسه مطبوعاتی اسماعیلیان، ۱۳۲۷ش.
- ٥. ابن بابو يه، محمد بن على، عيون أخبار الرضاهين، تحقيق: مهدى لاجوردى، تهران: نشر جهان، ١٣٧٨ش.
  - ٦. ابن بابویه، محمد بن علی، التوحید، تحقیق: هاشم حسینی، قم: جامعه مدرسین، ١٣٩٨ش.
    - ٧. ابن بابویه، محمد بن علی، الامالی، تهران: کتابچی، ١٣٧٦ش.
- ٨. ابن بابويه، محمد بن على، الخصال، تحقيق: على اكبر غفارى، قم: جامعه مدرسين، ١٣٦٢ش.
- ٩. ابن بابويه، محمد بن على، كمال الدين و تمام النعمه، تصحيح: على اكبر غفاري، تهران: اسلاميه، ١٣٩٥ش.
- ۱۰. ابن بابویه، محمد بن علی، من لایحضره الفقیه، تحقیق و تصحیح: علی اکبر غفاری، قم: دفتر انتشارات اسلامی، ۱۶۱۳ق.
- ۱۱. ابن حيون، نعمان بن محمد مغربي، دعائم الإسلام، تحقيق و تصحيح: آصف فيضي، قم: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، ١٣٨٥ق.
  - ١٢. ابندريد، محمد بن حسن، جمهرة اللغة، بيروت: دارالعلم للملايين، ١٩٨٨م.
    - ١٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت: دارصادر، ١٤١٤ق.
  - ١٤. ابوالمعالى، محمد بن عبيدالله، تاريخ كامل اديان، تصحيح: هاشم رضى، تهران: فراهاني، ١٣٤٢ش.
- ١٥. احمدي ميانجي، على، مكاتيب الرسول صلَّى الله عليه و آله و سلَّم، قم: دارالحديث، ١٩١٥ق.
  - ١٦. ازهري، محمد بن احمد، تهذيب اللغة، بيروت: داراحياء التراث العربي، ١٤٢١ق.
- ١٧. برهان، محمد حسن بن خلف، برهان قاطع، تصحيح: محمد معين، تهران: اميركبير، ١٣٧٦ش.
  - ۱۸. بلاذری، أبوالحسن احمد بن يحيى، فتوح البلدان، بيروت: دار و مكتبة الهلال، ۱۹۸۸م.
- ۱۹. التميمى السمعانى، عبدالكريم، الأنساب، تحقيق: عبدالرحمن بن يحيى المعلمى اليمانى، حيدرآباد: مجلس دائرة المعارف العثمانية، ۱۹۲۲م.
- ٢. جزائرى، نعمت الله بن عبدالله، النور المبين في قصص الأنبياء و المرسلين، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ١٤٠٤ق.



- ۲۱. جعفریان، رسول، تاریخ ایران اسلامی: از پیدایش اسلام تا ایران اسلامی، تهران: کانون اندیشه جوان، ۱۳۸۷ش.
- ۲۲. جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، تحقیق و تنظیم: سعید بندعلی و عباس رحیمیان محقق، قم: اسراء، ۱۳۸۹ش.
- ۲۳. جوادی آملی، عبدالله، تسنیم، تحقیق و تنظیم: سعید بندعلی و احسان ابراهیمی، ج۵۷، قم: اسراء، ۱۳۹۹ش.
  - ۲٤. حاجتي شوركي، سيدمحمد، شايست و ناشايست دين زرتشت، تهران: تراث، ١٣٩٩ش.
  - ٢٥. حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة، قم: مؤسسة آل البيت عليهم السلام، ٩٠٤ق.
- ٢٦. حلى، حسن بن يوسف بن على بن مطهر، خلاصه الاقوال (الرجال)، قم: دارالذخائر، ١١١٥ق.
  - ۲۷. حموی، یاقوت بن عبدالله، معجم البلدان، بیروت: دارصادر، ۱۳۹۹ق.
  - ٢٨. خويي، سيد ابوالقاسم، معجم رجال الحديث، قم: مركز نشر آثار شيعه، ١٣٦٩ش.
    - ٢٩. دهخدا، على اكبر، لغتنامه، زير نظر: محمد معين، تهران: سيروس، ١٣٣٩ش.
      - ٠٣. زمخشري، محمود بن عمر، أساس البلاغة، بيروت: دارصادر، ١٩٧٩م.
      - ٣١. سبحاني، جعفر، نظام النكاح في الشريعة الاسلامية الغراء، قم: بينا، بيتا.
- ٣٢. صفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد ، تحقيق: محسن كوچه باغي، قم: مكتبة آية الله المرعشي النجفي، ٤٠٤ ق.
- ٣٣. طباطبایی، سید محمدحسین، المیزان فی تفسیرالقرآن، تصحیح: حسین الاعلمی، بیروت: اعلمی، ۱٤۱۷ق.
- ٣٤. طبرسى، احمد بن على، الإحتجاج على أهل اللجاج، تحقيق: محمدباقر خرسان، مشهد: نشر مرتضى، ١٤٠٧ق.
- ۳۵. طریحی، فخرالدین بن محمد، مجمع البحرین، تحقیق: احمد حسینی اشکوری، تهران: مرتضوی، ۱۳۷۵ش.
- ٣٦. طوسى، محمد بن حسن، الإستبصار فيما اختلف من الأخبار، تحقيق و تصحيح: حسن موسوى خرسان، تهران: دار الكتب الإسلامية، ١٣٩٠ش.
- ۳۷. طوسی، محمد بن حسن، تهذیب الأحکام، تحقیق و تصحیح: حسن موسوی خرسان، تهران: دارالکتب الإسلامیه، ۱٤۰۷ق.
  - ٣٨. طوسى، محمد بن حسن، رجال الشيخ الطوسى، نجف: حيدريه، ١٣٨١ق.



- ٣٩. طوسي، محمد بن حسن، الامالي، قم: دارالثقافة، ١٤١٤ق.
- ٤. طوسى، محمد بن حسن، الفهرست، نجف: المكتبة المرتضوية، بي تا.
- 13. عياشي، محمد بن مسعود، كتاب التفسير، تحقيق: سيد هاشم رسولي محلاتي، تهران: چاپخانه علميه، ١٣٨٠ق.
  - ٤٢. فراهيدي، خليل بن احمد، العين، چ٢، قم: هجرت، ١٤٠٩ق.
  - ٤٣. فيروزآبادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، بيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٥ق.
- ٤٤. فيض كاشاني، محمدمحسن، الوافي، اصفهان: كتابخانه امام أمير المؤمنين على إلى، ٢٠١ق.
- ٥٤. فيومى، احمد بن محمد، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، قم: موسسه دار الهجرة، ١٤١٤ق.
- ۲3. قطب الدین راوندی، سعید بن هبة الله، قصص الأنبیاع، تحقیق و تصحیح: غلامرضا عرفانیان یزدی، مشهد: مرکز پژوهشهای اسلامی، ۹۰، ۱ق.
- ۷۷. قمی مشهدی، محمد، تفسیر کنز الدقائق و بحر الغرائب، تحقیق و تصحیح: حسین درگاهی، تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۹۸ش.
- ٤٨. قمى، على بن ابراهيم، التفسير (تفسير قمى)، تحقيق: سيد طيب موسوى جزايرى، قم: دارالكتاب، ١٣٦٧ش.
  - ٤٩. كشى، محمد بن عمر، رجال الكشى، مشهد: انتشارات دانشگاه مشهد، ١٣٤٨ش.
- ٥. كلينى، محمد بن يعقوب، الكافى، تصحيح: على اكبر غفارى و محمد آخوندى، تهران: دارالكتب الإسلامية، ٧٠٤ ق.
- ۱۵. مجلسی، محمدباقر، ملاذ الأخيار فی فهم تهذيب الأخبار، تحقيق و تصحيح: مهدی رجائی،
   قم: كتابخانه آيت الله مرعشی نجفی، ۲۰۱ق.
- ۵۲. مجلسی، محمدتقی، روضة المتقین فی شرح من لا یحضره الفقیه، تحقیق و تصحیح: حسین موسوی کرمانی و علی پناه اشتهاردی، قم: مؤسسه فرهنگی اسلامی کوشانبور، ۲۰۱۰ق.
  - ٥٣. مجلسي، محمدتقي، لوامع صاحبقراني مشهور به شرح فقيه، قم: مؤسسه اسماعيليان، ١٤١٤ق.
- ۵۵. مجلسی، محمدباقر، بحارالانوار، تصحیح جمعی از محققان، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، ۱٤۰۳ق.
- ٥٥. مرتضى زبیدى، محمد بن محمد، تاج العروس، تحقیق و تصحیح: على شیرى، بیروت: دارالفكر، ١٤١٤ق.



- ٦٥. مسعودی، علی بن الحسین، مروج الذهب و معادن الجوهر، ترجمه: ابو القاسم پاینده، تهران:
   انتشارات علمی و فرهنگی، ١٣٧٤ش.
  - ٥٧. معین، محمد، فرهنگ فارسی، تهران: امیرکبیر، ۱۳۲۰ش.
- ۵۸. مفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، تحقيق: على اكبر غفارى و محمود محرمى زرندى، قم: الموتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد، ١٤١٣ق.
  - ٥٩. مفيد، محمد بن محمد، المقنعة، قم: كنگره جهاني هزاره شيخ مفيد، ١٤١٣ق.
- ۰۲. مکارم شیرازی، ناصر، مناظرات تاریخی امام رضایلی با پیروان مذاهب و مکاتب دیگر، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۳۸۸ش.
- 71. نجاشی، احمد بن علی، الرجال، تحقیق: سید موسی شبیری زنجانی، قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه، ۱۷۰۷ق.
- ٦٢. نجفى، محمد حسن، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، تحقيق و تصحيح: عباس قوچاني و على آخوندي، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ٤٠٤ق.
- ٦٣. نمازي شاهرودي، على، مستدرك سفينة البحار و مدينة الحكم و الآثار، خراسان: قسم الدراسات الاسلامية في موسسه البعثه، ١٣٦٨ش.
- 37. نیبرگ، هنریک ساموئل، دینهای ایران باستان، ترجمه سیف الدین نجم آبادی، کرمان: دانشگاه شهید باهنر کرمان، ۱۳۸۳ش.
  - To. Eliade, Mircea, The encyclopedia of religion, editors, Charles J. Adams, associate editor, Lawrence E. Sullivan; William K. Mahony, assistant editor, vol ", New York: Macmillan Publishing Company, 199".

رتال حامع علوم الثاني



### **Bibliography**

- 1. The Noble Quran.
- 7. Nahj al-Balagha (The Peak of Eloquence).
- F. Bible (Olde and New Testament)
- ٤. Abu al-Ma'ali, Mohammad bin Ubaydullah, Tarikh -e- Kamel -e- Adyan (Complete History of Religions), Edited by Hashim Rezaei, Tehran: Farahani, ۱۳٤٢ SH / ۱۹٦٣ CE.
- o. Ahmad Miyanji, Ali, Makatib al-Rasul Salla Allah Alayhi wa Alayhi wa Sallam (The Letters of the Prophet, Peace Be Upon Him and His Household), Qom: Dar al-Hadith, 1519 AH.
- Al-Tamimi al-Sam'ani, Abdul Kareem, Al-Ansab (Genealogies), Edited by Abdul Rahman bin Yahya al-Mo'allimi al-Yamani, Hyderabad: Majlis Daira Ma'arif al-Othmaniyyah, 1977 CE.
- V. Ayyashi, Mohammad bin Mas'ud, Kitab al-Tafsir (Book of Exegesis), Edited by Seyyed Hashim Rasuli Mahallati, Tehran: 'Ilmiyyah Press House, YTA: AH.
- ۸. Azhari, Mohammad .bin Ahmad, Tahdhib al-Lughah (Language Refinement), Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, ۱٤٢١ AH.
- 9. Baladhuri, Abu al-Hassan Ahmad bin Yahya, Futuh al-Buldan (Conquests of the Lands), Beirut: Dar al-Hilal Publications, YANA CE.
- 1. Burhan, Mohammad Hassan bin Khalaf, Barhan Qate' (Conclusive Proof), Edited by Mohammad Mo'in, Tehran: Amir Kabir, 1997 SH / 1997 CE.
- 11. Dehkhoda, Ali Akbar, Lughatnameh (Dictionary), Under the Supervision of Mohammad Mo'in, Tehran: Cyrus, 1779 SH / 1971 CE.
- Y. Eliade, Mircea, The Encyclopedia of Religion, Editors, Charles J. Adams, Associate Editor, Lawrence E. Sullivan; William K. Mahony, Assistant Editor, vol Y, New York: Macmillan Publishing Company, 1997.
- ١٣. Farahidi, Khalil bin Ahmad, Al-'Ain (The Source), vol. ٢, Qom: Hijrat, ١٤٠٩ AH.
- 14. Fayd Kashani, Mohammad Muhsin, Al-Wafi (The Sufficient), Isfahan: Ketabkhaneh -e-Imam Amir al-Mu'minin 'Ali, 14.1 AH.
- 1°. Fayumi, Ahmad bin Mohammad, Al-Misbah al-Munir fi Gharib al-Sharh al-Kabir li al-Raff'i (The Illuminating Lamp in the *Explaining* Not-Famous Narrations of al-Raff'i's Grand Commentary), Qom: Ma'had Dar al-Hijrah, 1515 AH.
- 17. Firoozabadi, Mohammad bin Ya'qub, Al-Qamus al-Muhit (The Comprehensive Dictionary), Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1510 AH.
- Y. Hajati Shurki, Seyyed Mohammad, Shayst va Nashayst -e- Din Zoroastrian (Appropriate and Inappropriate Aspects of the Zoroastrian Religion), Tehran: Turath, Yang SH / Yang CE.



- YA. Hamawi, Yaqut bin Abdullah, Mu'jam al-Buldan (Dictionary of Countries), Beirut: Dar Sadir, Yaqa AH.
- 19. Hilli, Hassan bin Yusuf bin Ali bin Mat'hur, Khulasat al-Aqwal (Al-Rijal) (Summary of Statements) [The Evaluation of the Narrators], Qom: Dar al-Dhakha'ir, 1511 AH.
- ۲۰. Hurr Amili, Mohammad bin Hassan, Wasail al-Shi'a (Jurisprudential Iferential Narrations of the Shia), Qom: Mu'assasah Al albeit (Peace Be Upon Them), القام AH.
- (The Ultimate Work in the Strange Narrations and Traditions), Edited by Mahmoud Mohammad Tannahi, Oom: Ismailian Publishing Institute, 1974 SH / 1944 CE.
- TY. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Al-Amali (The Dictations), Tehran: Ketabchi, TYY SH
- Tr. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Al-Khisal (The Characteristics), Edited by Ali Akbar Ghaffari, Qom: Jame'e Modarresin, Tray SH / YAAr CE.
- ۲٤. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Al-Tawhid (Monotheism), Edited by Hashim Hosseini, Qom: Jame'e Modarresin, ۱۳۹۸ SH / ۲۰۱۹ CE.
- Yo. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Kamal al-Din wa Tamam al-Ni'mah (The Perfection of Religion and Completion of Blessings), Edited by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Islamiyyah, 1890 SH / YOU CE.
- Ti. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Man la Yahduruhu al-Faqih (The One Who Does Not Have Access to a Jurist), Edited by Ali Akbar Ghaffari, Qom: Daftar -e- Intisharat -e- Islami, YENT AH.
- YV. Ibn Babawayh, Mohammad bin Ali, Uyun Akhbar al-Ridha (The Sources of the Narrations of Imam Ridha), Edited by Mahdi Lajavardi, Tehran: Nashr -e- Jahan, YYYA SH / 1999 CE.
- YA. Ibn Duraid, Mohammad bin Hassan, Jamharah al-Lughah (The Comprehensive Language Dictionary), Beirut: Dar al-Ilm Lilmalayin, YAAA CE.
- ۱۹. Ibn Hayyan, Nu'man bin Mohammad Maghribi, Da'im al-Islam (The Pillars of Islam), Edited by Asif Fayyazi, Qom: Mo'assat Ale al-Bayt, ۱۳۸۰ SH / ۲۰۰۱ CE.
- ۳۰. Ibn Manzur, Mohammad bin Mukarram, Lisan al-Arab (The Tongue of the Arabs), Beirut: Dar Sadir, ۱٤١٤ AH.
- T). Ja'farian, Rasoul, Tarikh Iran -e- Islami: Az Padayesh ta Iran -e- Islami (The History of Islamic Iran: From the Emergence of Islam to Islamic Iran), Tehran: Kanun -e- Andisheh -e- Javan, YTAY SH / Y. A CE.
- TY. Jawadi Amoli, Abdullah, Tasnim (The Spring), Edited and Organized by Saeed Bande'ali and Abbas Rahimian Mohaqqiq, Qom: Isra, YTA9 SH / Y.V. CE.





- Tr. Jawadi Amoli, Abdullah, Tasnim (The Spring), Edited and Organized by Saeed Bande'ali and Ehsan Ebrahimi, Vol. ov, Qom: Isra, \rac{1799}{517} SH/\forall first. CE.
- Υέ. Jaza'iri, Ni'matullah bin Abdullah, Al-Nur al-Mubin fi Qisas al-Anbiya' wa al-Mursalun (The Shining Light on the Stories of the Prophets and Messengers), Qom: Maktabahah Ayatollah al-Mara'shi al-Najafi, ١٤٠٤ AH.
- ۳٥. Kashi, Mohammad bin Umar, Rijal al-Kashshi (Book of 'Narrators's Evaluation of Kashshi), Mashhad: Mashhad University Press, ۱۳٤٨ SH / ۱۹٦٩ CE.
- Khoei, Seyyed Abu al-Qasim, Mu'jam Rijal al-Hadith (Dictionary of Hadith Narrators),
  Qom: Markaz Nashr Athar Shia, 1779 SH / 1999.
- TV. Kulayni, Mohammad bin Ya'qub, Al-Kafi (The Sufficient Book for Shia), Edited and Corrected by Ali Akbar Ghaffari and Mohammad Akhondi, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, VEVY AH.
- ۳۸. Majlisi, Mohammad Baqir, Bihar al-Anwar (Seas of Lights), Edited by a Group of Researchers, Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, ۱٤٠٣ AH.
- ۳۹. Majlisi, Mohammad Baqir, Mala' al-Akhyaar fi Fahm Tahdhib al-Akhbaar (Refuge of the Pious in Understanding the Refinement of Narrations), Edited and Corrected by Mehdi Rajaei, Qom: Ayatollah Mar'ashi Najafi Library, ۱٤٠٦ AH.
- ٤٠. Majlisi, Mohammad Taqi, Lu'ama' Sahebqarani Mashhur be Sharh Faqeeh (Illuminations of Sahebqarani in the Explanation of Jurisprudence), Qom: Ismailian Institute, ١٤١٤ AH.
- (Garden of the Pious in the Explanation of the Book Man La Yahduruhu al-Faqih), Edited and Corrected by Hossein Musavi Kermani and Ali Panah Eshtehardi, Qom: Islamic Cultural Foundation of Kushanpour, 15.7 AH.
- EY. Makarem Shirazi, Naser, Manazirat Tarikhi Imam Reza ba Pirovan Mazahib va Makateb Digar (Historical Debates of Imam Reza with Followers of Other Religions and Schools of Thought), Mashhad: Islamic Research Foundation, YYAA SH / YYYA CE.
- ٤٣. Mas'udi, Ali bin al-Hossein, Muruj al-Dhahab wa Ma'adin al-Jawhar (Meadows of Gold and Mines of Gems), Translated by Abu al-Qasim Payandeh, Tehran: Scientific and Cultural Publications, ١٣٧٤ SH / ١٩٩٥ CE.
- ۴٤. Mo'in, Mohammad, Farhang -e- Farsi (Persian Dictionary), Tehran: Amir Kabir, ۱۳۶۰ SH
- ٤٠. Mufid, Mohammad bin Mohammad, Al-Ikhtisas (The Specifications), Edited by Ali Akbar Ghaffari and Mahmoud Mohammadi Zarrandi, Qom: Al-Motamir al-A'lami li al-Fiyah al-Sheikh al-Mufid (World Congress of the Millennium of Sheikh Mufid), العامة AH.



- ٤٦. Mufid, Mohammad bin Mohammad, Al-Muqni'ah (Persuasive), Qom: Al-Motamir al-A'lami li al-Fiyah al-Sheikh al-Mufid (World Congress of the Millennium of Sheikh Mufid), ١٤١٣ AH.
- ٤٧. Murtada Zabidi, Mohammad bin Mohammad, Taj al-Arus (The Bride's Crown from the Pearls of al-Qāmūs), Edited and Corrected by Ali Shiri, Beirut: Dar al-Fikr, ١٤١٤ AH.
- ند. Najafi, Mohammad Hassan, Jawahir al-Kalam fi Sharh Shara'i al-Islam (Jewels of Discourse in the Explanation of Islamic Laws), Edited and Corrected by Abbas Goochani and Ali Akhoundi, Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, المنابقة الم
- ٤٩. Najashi, Ahmad bin Ali, Al-Rijal (Biographical Evaluation), Edited by Seyyed Musa Shobeiri Zanjani, Qom: Association of Teachers of the Seminary, ۱٤٠٧ AH.
- o. Namazi Shahroudi, Ali, Mustadrak Safinat al-Bihar wa Madinat al-Hikam wa al-Athar (Supplement to the Arch in the Seas and City of Wisdom and Narrations), Khorasan: Department of Islamic Studies at the Institute of al-Bi'thah, ١٣٦٨ SH / ١٩٨٩ CE.
- ۱۰. Nyberg, Henrik Samuel, Dinhaye Iran Bastan (Religions of Ancient Iran), Translated by Seyf al-Din Najmabadi, Kerman: Shahid Bahonar University of Kerman, ۱۳۸۳ SH / ۲۰۰۶ CE.
- or. Qomi Mashhadi, Mohammad, Tafsir Kunuz al-Daqaiq wa Bahr al-Ghara'ib (Exegesis of the Treasures of Precious Moments and the Sea of Wonders), Edited and Corrected by Hossein Dargahi, Tehran: Ministry of Culture and Islamic Guidance, 1874 SH / 1949 CE.
- ٥٣. Qomi, Ali bin Ibrahim, Al-Tafsir (Qomi's Exegesis), Edited by Seyyed Tayyeb Musavi Jazayeri, Qom: Dar al-Kutub, ١٣٦٧ SH / ١٩٨٨ CE.
- ot. Qutb al-Din Rawandi, Sa'id bin Hibat Ullah, Qisas al-Anbiya (Stories of the Prophets), Edited and Corrected by Ghulam Reza Erfanian Yazdi, Mashhad: Markaz Pazhuhishha-ye Islami (Islamic Research Center), 15.9 AH.
- oo. Saffar, Mohammad bin Hassan, Basair al-Darajat fi Fadha'il Ale Mohammad (Insights into the Virtues of the Family of Mohammad), Edited by Mohsen Kochebaghi, Qom: Maktabah Ayatollah al-Mara'shi al-Najafi, 15.5 AH.
- on. Subhani, Jaf;ar, Nizam al-Nikah fi al-Shari'ah al-Islamiyyah al-Gharra (The System of Marriage in Islamic Sharia), Qom: n.p., n.d.
- ٥٧. Tabarsi, Ahmad bin Ali, Al-Ihtijaj 'ala Ahl al-Lujaj (Argument against the Opponents of Truth), Edited by Mohammad Baqir Kharsan, Mashhad: Nashr Murtadha, ١٤٠٣ AH.
- م. Tabatabai, Seyyed Mohammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran (The Balance in Quranic Exegesis), Edited by Hossein al-A'lami, Beirut: A'lami, العام AH.



- oq. Turaihi, Fakhr al-Din bin Mohammad, Majma al-Bahrain (The Confluence of the Two Seas), Edited by Ahmad Hosseini Eshkawari, Tehran: Murtadawi, ۱۳۷0 SH / ۱۹۹٦ CE.
- Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Amali (The Dictations), Qom: Dar al-Thaqafah, 1515 AH.
- Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Fihrist (The Catalog), Najaf: Al-Maktabah al-Murtadawiyyah, n.d.
- Tusi, Mohammad bin Hassan, Al-Istibsar fi ma Ikhtalafa min al-Akhbar (The Inquiry into the Conflicting Narrations), Edited and Corrected by Hassan Musavi Kharsan, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, ۱۳۹۰ SH / ۲۰۱۱ CE.
- Tusi, Mohammad bin Hassan, Rijal al-Shaykh al-Tusi (Biographies of the Scholars/ Narrators of Shaykh al-Tusi), Najaf: Haydariyyah, ۱۳۸۱ AH.
- Tusi, Mohammad bin Hassan, Tahdhib al-Ahkam (Refinement of the Laws), Edited and Corrected by Hassan Musavi Kharsan, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 15.7 AH.
- To. Zamakhshari, Mahmoud bin Omar, Asas al-Balaghah (The Foundation of Rhetoric), Beirut: Dar Sadir, 1919 CE.

