

# A Comparative Study of the Proof of the Silence of the Western Scholars of Hadith and the Rule of "Low Kana Labana" (If there was such a ruling, it would have been revealed) of the Shiite Jurists\*

Mohammad Kazim Rahmansetayesh` Mohammad Taqi Diari Bidgoli` Ehsanullah Darvishi`

#### **Abstract**

In dating Hadiths, orientalists have used an argument called the proof of silence. This argument has led to many controversies and has caused Muslim and Western critics to criticize orientalists such as Schacht and Juynboll. In the meantime, what is challenging and a place for reflection is the similarity between the proof of silence of Western Hadith scholars and the rule of "Low Kana Labana" (If there was such a ruling, it would have been revealed) of the Shiite Jurists and usulists. The present article analyzes the dimensions of these two arguments with a comparative study of the proof of silence of the western Hadith scholars and the rule of ""Low Kana Labana" (If there was such a ruling, it would have been revealed) of the Shiite Jurists. In the proof of silence, the circumstances surrounding the author's condition are the source; but in the rule of "Low Kana Labana" (If there was such a ruling, it would have been revealed), the conditions are determined based on the nature of the problem everyone's suffering. In both arguments, the importance of the subject is in the role-playing conditions. The condition of not hindering against the recording and fame is also present in both arguments; although it is not specified in the proof of silence. These two arguments are effective in dating and validating Hadiths provided that the conditions of each are met.

**Keywords:** Argument of Silence, Rule of "Low Kana Labana" (If there was such a ruling, it would have been revealed) of the Shiite Jurists, Dating of Hadith, Orientalists, Principles of Jurisprudence.

T. PhD Candidate of Quran and Hadith, University of Qom, Qom; (darvishiT\T@chmail.ir).



<sup>1.</sup> Associate Professor of the Quran and Hadith Department, University of Qom, Qom, Iran, "Corresponding Author"; (kr.setayesh@gmail.com).

Y. Professor, Quran and Hadith Department, University of Qom, Qom, Iran, (mt\_diari@yahoo.com).



مقاله علمی ـ پژوهشی

# مطالعهٔ تطبیقی برهان سکوت حدیثپژوهان غربی و قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» فقيهان شيعي \*

محمدکاظم رحمانستایش٬ و محمدتقی دیاری بیدگلی٬ و احساناللّه درویشی۳

#### چکیده

خاورشناسان در تاریخگذاری احادیث از استدلالی به نام برهان سکوت بهره گرفتهاند. این استدلال مناقشات زیادی را به دنبال داشته و موجب خرده گیری منتقدان مسلمان و غربی بر خاور شناسانی چون شاخت و ينبل شده است. آنچه در اين بين چالش برانگيز و محل تأمل است، شباهت زياد برهان سكوت حديث يژوهان غربي با قاعده «لو كانَ لَبانَ» فقيهان و اصوليان شيعه است. نوشتار پيش رو با مطالعه تطبيقي برهان سكوت حديث يژوهان غربي و قاعده «لو كانَ لَبانَ» فقيهان شيعي به تحليل ابعاد این دو استدلال پرداخته است. در برهان سکوت شرایط ناظر به احوال نویسنده، منبع است؛ اما در قاعدهٔ «لو كانَ لَبانَ» شرايط بر اساس سنخ مسئله ـ ابتلاى همگاني ـ تعيين مي شود. در هر دو استدلال اهمیت موضوع در شرایط، نقش آفرین است. شرط عدم مانع در برابر ثبت و اشتهار نیز در هر دو استدلال وجود دارد؛ هرچند در برهان سكوت به آن تصريح نشده است. اين دو استدلال در تاریخگذاری و اعتبارسنجی احادیث کارایی دارند مشروط به اینکه شرایط هر یک احراز شود.

واژگان كليدى: برهان سكوت، قاعده لو كان لبان، تاريخ گذارى حديث، خاورشناسان، اصول فقه.



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠١/۲۷ و تاریخ تأیید: ١٤٠١/٠٣/١٧.

۳. دانشجوی دکتری قرآن و حدیث دانشگاه قم، قم، ایران؛ (darvishi۳۱۳@chmail.ir).



۱. دانشیار، گروه قرآن و حدیث، دانشگاه قم، قم، ایران، «نویسندهٔ مسئول»؛ (kr.setayesh@gmail.com).

استاد، گروه قرآن و حدیث، دانشگاه قم، قم، ایران، (mt\_diari@yahoo.com).



#### بقدمه

تاریخگذاری حدیث بهمعنای کشف زمان و مکان صدور، ۱ گوینده و راوی و سیر تغییرات یک حدیث در بستر زمان است. خاورشناسان در تاریخ گذاری احادیث از استدلالی به نام برهان سکوت بهره گرفتهاند. برهان سکوت<sup>۲</sup> به استنتاجی گفته می شود که در آن از عدم اشاره بـه موضـوعی خـاص در آثار موجود یک مؤلّف چنین نتیجه گرفته شود که وی از آن بی اطلاع بوده و در نتیجه آن موضوع در زمان مؤلف وجود نداشته است (گلدتسیهر، ۱۳۹۶: ۳۶؛ آقایی، ۱۳۹۸: ۱۹۸-۱۹۹). این استدلال مناقشات زیادی را به دنبال داشته و موجب خرده گیری منتقدان مسلمان و غربی بر خاور شناسانی چون شاخت و پنبل شده است. برخي معتقدند كه برهان سكوت معادل مغالطه توسل بـه نـاداني " يـا برهـان جهل است. (۸۲-۸۲: Duncan ،۲۰۱۲، ۸۳-۸۶) موشکافی بر خی اشکالات نشان می دهد بخشی از ایرادهایی که منتقدان بر برهان سکوت وارد ساختهاند، به اصل این استدلال باز نمی گردد؛ بلکه منتقدان با پذیرش اصل استدلال در شرایط به کارگیری آن تردید دارند. در نتیجه می توان گفت گروهی برهان سکوت را در زمرهٔ مغالطات و گروهی کاربست موجّه برهان سکوت را مشروط به فراهمبودن شرایطی خاص مى دانند. اين دو ديدگاه به يكجا ـ يعنى وجود شرايط صدق ـ بازگردد يا خير، آنچه در اين بين چالش برانگيز و محل تأمل است، شباهت زياد برهان سكوت حديثيژوهان غربي با قاعده «لوكانَ لَبانَ» ٤ فقيهان و اصوليان شيعه است. قاعدهٔ «لو كانَ لَبانَ» و برهان سكوت در مضمون و شرايط اجرا بسيار شبيه يكديگرند. جالب آنكه برخي از فقيهان با تعبير «عدم الدليل دليل العدم» و «عدم الوجدان يدل على عدم الوجود» از قاعدهٔ «لو كانَ لَبانَ» ياد كردهانـد (خويي، ١٤١٨: ٤١٨/٢١-٤١٩؛ قـديري، بي تا، ۲۷؛ اعرافي، ۹۷/۰۷/۰۹؛ همان گونه که برخي همين معنا را بر برهان سکوت روا دانسته و بر آن خرده گرفتهاند (نیل ساز، ۱۳۹۰: ۱۳۱). در این قاعده از مشهورنبودن و آشکارنبودن یک مسئله مهم و موردنیاز برای مردم چنین نتیجه گرفته می شود که آن مسئله وجود ندارد زیرا ماهیت این مسئله بهدلیل اهمیت و نیاز عمومی، اقتضای وضوح، شهرت و فراگیری دارد. در نتیجه اگر وضوح و شهرت آن در منابع ديني متناسب با سطح اهميت نباشد، مي توان گفت اين مسئله وجود نداشته است.



١. كشف زمان يا مكانى كه پيش از آن نمي تواند وجود داشته باشد.

Y. argument from silence.

T. argument from ignorance.

٤. اگر بود آشكار مىشد.



حال باید دید آیا برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» واقعاً یکسان هستند؟ آیا اشکالات برهان سکوت بر قاعده نیز وارد می شود؟ فقیهان با چه منطقی از این قاعده که شبهه مغالطه بودن آن می رود، بهره گرفته اند؟ در حقیقت تفاوت آشکار میان برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» چیست؟

نوشتار پیشِ رو درصدد است با مطالعه تطبیقی برهان سکوت حدیث پژوهان غربی و قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» فقیهان شیعی به پرسشهای بالا پاسخ دهد. علی رغم جستجوهای انجام شده، نگاشته ای با این موضوع یافت نشد، از این رو این مقاله برای نخستین بار به این موضوع می پردازد. انگفته نمانید قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در متون اهل سنّت نیز دیده می شود (قاضی عبدالجبار، بی تا: ۲/۲ ۹۰؛ آمدی، تا ۱۶۰۲؛ ۹/۶؛ جوینی، ۱۶۸۸؛ (۲۲۳/۱) اما دیدگاههای متفاوت تاریخی و فرهنگی فریقین بر شیوهٔ تقریر یا تصویرسازی این قاعده اثر نهاده است. از این رو تمرکز این نوشتار بر متون شیعی خواهد بود؛ هرچند به بخشی از دیدگاههای اهل سنّت نیز اشاره خواهد شد. در ادامه توصیف، شرایط و نمونههای برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» به ترتیب بازگو خواهد شد تا نسبت این دو به دست آید.

# الف. توصيف برهان سكوت

برهان سکوت به استنتاجی گفته می شود که در آن از عدم اشاره به موضوعی خاص در آثار موجود یک مؤلّف چنین نتیجه گرفته شود که وی از آن بی اطلاع بوده است (گلدتسیهر، ۱۳۹۶: ۳۶؛ آقایی، یک مؤلّف چنین نتیجه گرفته شود که وی از آن بی اطلاع بوده است (گلدتسیهر، ۱۳۹۸: ۱۹۸ - ۱۹۸). برخی برهان سکوت را همان استدلال از طریق ارائه بهترین تبیین/بهترین تبیین ممکن دانسته اند. اصطلاح «استنتاج بهترین تبیین» تقریباً معادل با اصطلاحات دیگری مانند فرضیه ربایی، و استنتاج فرضیه ای آستقرای حذفی و سن است دیدگاهها دربارهٔ هویت «استنتاج بهترین تبیین» یکسان نیست. برخی استنتاج بهترین تبیین را به استقراء تحویل برده اند و برخی استقراء را به استقراء را به استقراء تحویل برده اند و برخی استنتاج بهترین تبیین تحویل برداند و برخی دیگر نیز امکان تحویل

۱. نگارندگان در مقالهای دیگر به بررسی برهان سکوت و تطبیق آن با استنتاج بهترین تبیین پرداختهاند. قاعده «لو کان
 لبان» در کتاب «الفائق فی الاصول» بهصورت مستقل مورد بررسی قرار گرفته است.

۲. در ادامه به برخی از تفاوتها اشاره خواهد شد.

T. argument from silence.

٤. Inference to the Best Explanation (I.B.E).

o. Abduction.

٦. inference Hypothetic.

V. Eliminative induction.



استقراء و استنتاج بهترین تبیین به یکدیگر را نمی پذیرند و معتقدند این گونه از استدلال، هویتی مستقل دارد (نصیری، ۱۳۹۰: ۳۰). استنتاج بهترین تبیین نـوعی از استدلال است کـه در آن تـلاش می شـود نظریهای ارائه شود که به بهترین شکل اطلاعات موجود را تبیین کنـد (نبـاتی، ۱۳۸۵: ۸). ایـن شـیوه استدلال دو گام اساسی دارد: یکی انتخاب بهترین فرضیه تبیینگر از میان فرضیههای تبیینگر رقیب؛ و دیگر، معرفی بهترین تبیین به عنوان تبیینی که نسبت به دیگر تبیینهای رقیب از احتمال صـدق بیشـتری برخوردار است؛ یعنی محتمل ترین تبیین (اعتمادالاسلامی بختیاری و موسوی کریمی، ۱۳۹۸: ۲۲). البته از آنجا که استنتاج بهترین تبیین در زمرهٔ استدلالهای فسخپذیر یا ناهمگن است، بطلان یـا تغییر نتیجه چندان دور از انتظار نیست (نباتی، ۱۳۸۵: ۱۲–۱۳) احتمالی بودن نتیجه در استنتاج بهترین تبیین بر اساس این نکته نمایان تر می شود.

#### ١. شرايط برهان سكوت

همان گونه که در بالا اشاره شد، در برهان سکوت سیر استدلال به این گونه است:

\_آثار یک مؤلّف نسبت به یک رویداد خاص ساکت است.

\_از سکوت مؤلف نتیجه گرفته شود که وی از آن آگاهی نداشته است.

بهترین تبیین برای عدم آگاهی مؤلف این است که اصلاً چنین رویدادی در آن زمان وجود خارجی نداشته است.

حال پرسش این است که چنین استدلالی، چگونه نتیجه بخش خواهد بود؟ به عقیده برخی، کاربست اطمینان بخش برهان سکوت زمانی خواهد بود که شرایط ذیل، وجود داشته باشد: نخست: دستیابی مؤلف به اطلاعات مورد انتظار باشد؛ دوم: مؤلف اراده و قصد توصیف کامل وضعیت را داشته باشد؛ سوم: پدیده از اهمیت بالایی برخوردار باشد به گونه ای که انگیزه مؤلف را برای ثبت آن برانگیزد (C. Howell, ۷۲:۲۰۰۱).

در صورتی که شرایط بالا در یک مؤلف وجود داشته باشد می توان گفت سکوت وی نسبت به یک رویداد خاص نیاز به تبیین دارد. باید پرسید چرا رویداد خاص در کتاب مؤلف ـ با آنکه به اطلاعات دسترسی و انگیزه توصیف کامل موضوعات مرتبط با کتاب خود را داشته است ـ ثبت نشده است؟ پاسخ افرادی که از برهان سکوت بهره می گیرند چنین است: مؤلف از چنین رویدادی آگاهی نداشته، زیرا چنین رویدادی به وقوع نپیوسته است. گفتنی است هیچ قانون کلی برای بررسی این سه شرط جز زیرا چنین رویدادی به وقوع نپیوسته است.

مراد فیلسوفان از اینکه «بهترین تبیین احتمالاً صادق است» متفاوت از یکدیگر است.





تخصص مورخ در ارزیابی وضعیت وجود ندارد. برخی معتقدند استدلال ناشی از سکوت تنها الهام بخش است و هرگز از نظر منطقی قطعی نیست (۲۰۱:۱۹۲۰، ۵uncan ،۸۰:۲۰۱۲)، البته اگر برهان سکوت در زمرهٔ استنتاج بهترین تبیین به شمار آورده شود، ادعایی برای قطعیت نتیجه وجود ندارد بلکه نتیجه تنها محتمل ترین و بهترین تبیین است و ممکن است در آینده با دستیابی به اطلاعات جدید تغییر کند.

# ۲. کاربرد برهان سکوت در روش تاریخ گذاری قدیمی ترین منبع

تعیین زمان پیدایش حدیث بر اساس قدیمی ترین منبع یکی از روشهای تاریخ گذاری است که از سوی شاخت در تاریخ گذاری احادیث فقهی به کار گرفته شده است. در این روش بهترین راه برای اثبات وجود نداشتن یک روایت فقهی در زمانی خاص این است که مسئله یا مناقشهای پیدا کنیم که در آن، هیچ کس بدان روایت به عنوان دلیل و حجت فقهی استناد نکرده باشد؛ زیرا اگر چنین روایتی وجود داشت، استناد به آن قطعی و حتمی بود (نیل ساز، ۱۳۹۰: ۱۳۹۰). شاخت در اینجا از برهان سکوت بهره گرفته است. پس از شاخت، ینبل از این روش به طور گسترده استفاده کرد و آن را به همه گونه ها و جوامع حدیثی تعمیم داد؛ زیرا به عقیده وی گردآورندگان حدیث معمولاً همه مطالبی را که از پیشینیان خود اخذ کرده بودند، در جوامعشان جمع می کردند. در نتیجه این جوامع باید گزارش کاملی از مطالب موجود در منطقه و زمانی خاص تلقی شوند (گلدتسیهر، ۱۳۹۶: ۳۷). در نتیجه، نیافتن یک روایت در کتاب پیشینیان به معنای وجود نداشتن آن در زمان گذشته است.

# ۳. کاربرد برهان سکوت در روش تاریخ گذاری سندی

در روش تاریخ گذاری سندی، تاریخ پیدایشِ احادیث بر اساس حلقه های مشترك تعیین می شود. «حلقهٔ مشترک» (CL) راوی است که در طرق مختلف یک حدیث حضور دارد (آقیایی، ۱۳۸۹: ۲۸) شاخت و ینبُل پایین ترین حلقهٔ مشترك در هر حدیث را پدیدآورنده یا جاعِل آن حدیث می دانند. بر اساس دیدگاه ینبل، ممکن است که مضمون روایات قدیمی تر از تاریخی باشد که بر اساس حلقهٔ مشترك به دست آمده است، اما از آنجا که نمی توان این موضوع را اثبات کرد، تاریخ گذاری پیش از حلقهٔ مشترك معتبر و مورد تأیید نخواهد بود (۱۹۸۱ه ۱۹۸۹: ۳۷۰، الله با وجود آنکه این احتمال وجود دارد که مضمون حدیثی، قدیمی تر از حلقهٔ مشترك باشد؛ اما این موضوع با اطلاعات

1. Common link.



موجود در سندهای حدیث قابل اثبات نیست و نمی توان تاریخ آن را به پیش از حلقهٔ مشترك رساند. وی بر یایه «برهان سکوت» می گوید: اگر حلقهٔ مشترک واقعاً حدیث را از فرد دیگری شنیده بود، حتمـاً در سندی که به پیامبر میرسید، نشانهای از آن منبع یافت می شد (۳۵۹-۳۵۸:۱۹۸۹ پاکستانهای از آن منبع یافت Juynboll ، ٩٨:١٩٨٣). ينبل طرق منفرد را نيز فاقد اعتبار تاريخي مي داند. در اصطلاح ينبل، طريق منفرد' (ss) بخشی از سند است که نام راویان در سندهای مختلف یك روایت واحد عیناً تكرار و در نهایت به گوینده حدیث منتهی می شود (موتسکی، ۱۳۸۶: ۲۰). استدلال ینبل در اینجا نیز بر «برهان سکوت» استوار شده است زیرا وی از انفراد طریق نتیجه می گیرد که طریق دیگری وجود نداشته است؛ زيرا اگر وجود داشت، حتماً در منابع يافت مي شد. استدلال ينبل براي اثبات جعلي بودن «طرق شیر جهای» ۲ نیز مشابه است (آقایی، ۱۳۸۹: ۳۰). او از اینکه طریق شیر جهای در جوامع کهن تر موجود نیست، نتیجه می گیرد که آن سند جعلی است؛ زیرا اگر چنین سندی اصیل بود، در جوامع کهن نیز یافت می شد. پنبل خود اذعان می کند که استدلال وی بر برهان سکوت تکیه دارد و ممکن است در وهلهٔ نخست چندان قانع کننده بهنظر نرسد؛ اما به گمان او، پیش فرض عادت مؤلفان مسلمان مبنی بـر گردآوری تمام میراث و گنجاندن آن در مجموعههای تألیفی خود استدلالش را تقویت میکند. وی می افزاید: «نبود یك روایت در آن جوامع را می توان حاوی اطلاعی مهم و درخور توجه برای تاریخگذاری یا شناسایی خاستگاه آن روایت در نظر گرفت که همان حد زمانی آغازین "برای پیدایش روایت است» (آقایی، ۱۳۸۹: ۳۵).

# ب. توصيف قاعدة «لو كانَ لَبانَ»

عبارت «لو کانَ لَبانَ» جمله شرطیه و به معنای «اگر بود آشکار می شد» است. در این قاعده از مشهور نبودن و آشکار نبودن یک مسئله مهم و موردنیاز برای مردم چنین نتیجه گرفته می شود که آن مسئله وجود ندارد زیرا ماهیت این مسئله به دلیل اهمیت و نیاز عمومی اقتضای وضوح، شهرت و فراگیری دارد. در نتیجه اگر وضوح و شهرت آن در منابع دینی متناسب با سطح اهمیت نباشد، می توان گفت این مسئله وجود نداشته است. به بیان دیگر اگر چنین مسئله ای در شریعت وجود داشت، حتماً باید به صورت شفاف از طریق آیات، احادیث یا شهرت و اجماع و یا سیره و ارتکاز

- ۲. Dive.
- T. terminus post quem.



<sup>\.</sup> single strand.



مستمر دینداران به دست ما برسد و چون این گونه به دست ما نرسیده، پس این مسئله در شریعت ثابت نیست (اعرافی، ۹۹/۰۷/۱۲). این قاعده با تعابیر دیگری همچون «لو کان لَظَهَرَ» (برای نمونه بنگرید: محقق حلی، ۱٤٠۷؛ ۱٤۲۸؛ ۲۶۱؛ ۱۳۸۸: ۱۸۵۱؛ ۱۸۵۸؛ سبحانی، ۱۲۲۳؛ ۱۲۲)، «لو کان لَاشتَهَرَ» (استرآبادی و موسوی عاملی، ۲۲۱: ۲۸۲)، «لو کان لَوَصَلَ» (امام خمینی، ۱٤۲۸ کان لَاشتَهَرَ» (استرآبادی و موسوی عاملی، ۲۲۱: ۲۸۲)، «لو کان لَوَصَلَ» (امام خمینی، ۱٤۲۸ کان کر ۱۳۹۷؛ تبریزی، ۱۳۹۷؛ ۳۲۳) و سبیان شده و گاه نیز به صورت «عدم الدلیل دلیل العدم» یا «عدم الوجدان یدل علی عدم الوجود» آمده است. (برخی قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» را چنین تعریف نموده اند: «مشهورنبودن و ظهورنیافتن یک مسئله در جایی که اگر بود روشین و آشکار می شد، دلیل بر عدم آن است» (لجنة الفقه المعاصر، ۱۳۹۸؛ ۱۳۹۹).

روشن و آشکاربودن در قاعده به این معناست که مسئله باید چنان در اذهان رسوخ کند و ظهور و بروز پیدا کند که همه در زمان پیدایش اولیه از آن آگاه و بدان ملتزم باشند و در ادامه نیز قابل محو نباشد و تا زمان حاضر نیز استمرار داشته باشد. نکته مهم اینکه آشکارشدن و شهرت در قاعده متناسب با سطح مسئله است؛ در نتیجه، قاعده مطلق نیست و معیار میخواهد. از سوی دیگر از آنجا که در مسیر انتقال مسائل شریعت به نسلهای بعدی اتفاقات زیادی همچون منع تدوین احادیث، تحریف و اختلاف اقوال و روایات رخ داده، نمی توان به طور مطلق گفت که اگر بود ظاهر می شد (اعرافی، اختلاف اقوال و روایات رخ داده، نمی توان به طور مطلق گفت که اگر بود ظاهر می شد (اعرافی، آن ملازمه برقرار می شود؟ به بیان دیگر در چه شرایطی می توان از این قاعده استفاده کرد؟

# شرایط قاعدهٔ «لو کان لَبانَ»

نخستین شرطی که غالب فقیهان و اصولیان برای این قاعده برشمردهاند، ابتلای همگانی مردم به مصداق قاعده است. آیتالله خویی در توضیح قاعده به عنوان یک کبرای پذیرفته شده می گوید: فلان مسئله از جهت شدت ابتلای مردم به آن به حدی است که اگر بود آشکار می شد و شهرت می یافت؛ اما شهرت نیافته است؛ در نتیجه عدم وجود آن کشف می شود (خویی، ۱٤۱۷: ۱۵/۱۳) قاعدهٔ «لو کان لَبان» که یک قیاس استثنایی است می گوید این مسئله متناسب با جایگاهی که دارد اگر در شرع بود و مراد مولا بود - باید انعکاسی متناسب با اهمیت خودش در روایات، فتاوا و سیره دینداران داشته باشد؛ حال که این انعکاس را ندارد، پس این مسئله در شریعت نیست (اعرافی، ۲۰۷/۰۷). بر این

۱. در تعریف قاعدهٔ «لو کان لبان» باید به تعبیرات دیگری که همردیف این قاعده هستند و گاه جانشین آن میشوند، توجه نمود. افعالی مانند وصل، شاع، ذاع، احتج به، ما خفی و ... نیز در جواب شرط «لو کان» کاربرد دارند.





اساس، در مسائلی که تنها در سطح محدود و فردی و بنا بر شرایط خاص رخ می دهد، اجرای قاعده «لو کان لَبان» صحیح و نتیجه بخش نیست. از همین جا می توان نتیجه گرفت این شرط به استمرار و جریان مسئله در زندگی اشاره دارد (اعرافی، ۲۱/۱۰۷۱) فقیهان نیز در اثبات اتصال سیره به زمان معصومان از این قاعده بهره می گیرند (بیار جمندی خراسانی، بی تا: ۱۰۱/۳؛ موسوی خلخالی، معصومان از این قاعده بهره می گیرند (بیار جمندی خراسانی، بی تا: ۱۲۱/۱)؛ زیرا در مسائل محل ابتلای [عمومی] می توان سیره متصل به زمان معصوم را احراز کرده و از عدم وصول ردع، عدم ردع واقعی را نتیجه گرفت (لو کان لبان) (شبیری زنجانی، ۱۶۱۹ کرده و از عدم وصول ردع، عدم ردع واقعی را نتیجه گرفت (لو کان لبان) (شبیری زنجانی، ۱۶۱۹ با فرهنگ راسخ همگانی اجتماعی است و اصلاح و تغییر چنین امری تنها با اعلام موضع به دست با فرهنگ راسخ همگانی اجتماعی است و اصلاح و تغییر چنین امری تنها با اعلام موضع به دست می آید؛ بلکه نیاز مند صدور روایات فراوان و در حد اشتهار در دوره های مختلف از سوی امامان مختلف است. در نتیجه اگر مخالفتی بود حتماً آشکار و مشهور می شد اما چنین نشده است پس قطعاً مخالفتی نبوده است (شبزنده دار، درس خارج).

اصل استمرار سیره یا اتصال سیره به زمان معصومان با ابتلای همگانی مردم و استمرار مصداق قاعده در زندگی پیوند خورده است. یکی از محققان معاصر در توضیح بیشتر می افزاید: در مقام احراز اتصال باید میان مسائل اصولی و کثیر الابتلاء از یکسو و مسائل تفریعی و نادر الابتلاء از سوی دیگر تفاوت گذارد و در مسائل نوع اول اگر هیچگونه نقل خلافی از فقهای متقدّم مثل مرحوم صدوق و شیخ مفید و شیخ و دیگران نشده باشد، به آسانی می توان اتصال فتوا را به زمان معصوم احراز نمود زیرا از آنجا که مسئله، کثرت ابتلاء و شیوع دارد، اگر فتوای مقبول ائمه با این مخالف بود، حتماً بیان می گردید (لو کان لبان) و عدم ردع یا حتی عدم ثبوت ردع دال بر تقریر معصوم و حجیت اجماع است (شبیری زنجانی، ۱٤۱۹: ۱۲۰۷۰).

شرط دیگر قاعده آن است که مانع و انگیزهای برای مخفی نگهداشتن مصداق قاعده وجود نداشته باشد. در مسائلی که محل ابتلای مردم است، معمولاً انگیزه برای ثبت و نقل زیاد است؛ اما گاهی عواملی در این مسیر مانع انعکاس طبیعی و اشتهار مطلوب مسئله می شوند. مواردی همچون شبهه علمی، توطنه چینی گروهی، تقیه، تدریجی بودن احکام، همکاری با حاکم، رقابت و حسادت و... از جمله این عوامل اند (علم الهدی، ۱٤۱۱: ۴۷۳؛ بجنوردی، ۱۳۸۰: ۴۵۱). در هر حال احتمال تغییر یا مخفی کاری از سوی دشمنان و حتی امام مانع شکل گیری اشتهار و وضوح عمومی می شود (کلینی، یا مخفی کاری از سوی دشمنان و حتی امام مانع شکل گیری اشتهار و وضوح عمومی می شود (کلینی، یا مخفی کاری البته برخی مسائل ـ مانند فضائل امیرالمومنین این ایم العدید، ۱۳۷۸: ۱۳۱۸ الا۱۳۷۰).





اهمیت بالای مسئله، شرط دیگری است که برای قاعده بیان شده است. اهمیت، نقش موتور محرکه برای استمرار مسئله و عبور آن از عصرها و نسلها به زمان حال را بر عهده دارد (اعرافی، ۹۷/۰۷/۱۵) به عقیده یکی از معاصران، اهمیت بالای مسئله، شرط اساسی در قاعده است و سایر شرایط غالبی هستند (اعرافی، ۹۷/۰۷/۱۲) بنا بر آنچه گفته شد ابتلای همگانی مردم، نبود مانع و نیز اهمیت بالای مسئله از شرایط اجرای قاعده «لو کان لَبان» برشمرده شده است. این شرایط نسبت به موارد فقهی متفاوت و در نهایت احراز شرایط بر عهده فقیه است (لجنة الفقه المعاصر، ۱۳۹۸: ۱٤٥).

# ۲. کاربرد قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در فقه و اصول

قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در احکام اصولی و فقهی ـ وضعی و تکلیفی الزامی و غیر الزامی (خویی، ۱۶۱۸: ۱۰/۳) ـ به کار گرفته شده است. به عنوان نمونه برای نفی وجوب وضو در غسل میّت (خویی، ۱۶۱۸: ۲۰/۹)، نفی مکان خاص به عنوان میقات حج و نفی حجیت از سیره خاص (لجنة الفقه المعاصر، ۱۳۹۸: ۱۶۰۰) به این قاعده استناد شده است. برخی شرط ابتلای همگانی مردم را مربوط به احکام الزامی دانسته اند و اجرای قاعده در احکام غیرالزامی را به شرط بالابودن درجه اهمیت صحیح دانسته اند (اعرافی، ۷۷/۱۰). به نظر می رسد نکته تعیین کننده و اصلی، میزان اهمیت مسئله و اهتمام دینداران است؛ به این معنا که اگر فقیه در احکام غیرالزامی نیز اهمیت و اهتمام را احراز نماید، می تواند قاعده را اجراکند. ۲

# ۳. کاربرد قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در کلام

قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» در مباحث کلامی نیز دیده می شود؛ چه اینکه بخشی از کلام به ویژه امامت و خلافت وابسته به اثبات یا نفی مسائل نقلی است. نمونه کاربست نادرست این قاعده در کلام زرکشی دیده می شود. زرکشی به نقل از برخی می نویسد: نص امامیه در خلافت علی مردود است زیرا اگر نص حق بود ظاهر می شد زیرا خلافت از فروضی است که هیچ کس نمی تواند آن را نادیده بگیرد (زرکشی، ۱٤۲۱: ۳۹۸/۳). باید گفتاندکی آگاهی به حوادث پس از رحلت پیامبر نشان می دهد انگیزه برای

۱. گفتنی است نفی ردع (عدم الردع) را می توان به صورت اثبات امضای یک سیره نیز بیان کرد.

بررسی نسبت این قاعده با اصل برانت، اطلاق مقامی، اجماع سکوتی و... مباحثی هستند که در این نوشتار نمیگنجند. برای نمونه ر.ک: (شیخ انصاری، ۱٤۲۸: ۹٤/۲ ۹۶/۲۳؛ قدیری، بی تا، ۲۷؛ اعرافی، ۹۷/۰۷/۰۹)؛



نادیده گرفتن نص بسیار بوده است. اگر زرکشی و همقطاران وی تنها به حدیث متواتر غدیر توجه می کردند، چنین استدلال سستی را بر زبان و قلم جاری نمی کردند. بالب آنکه پیشینیان آنان نیز منکر نص و شایستگی علی طبخ نبودند بلکه توجیهات دیگری برای سرپیچی از نص می تراشیدند (ابناثیر، ۱۳۸۲: ۳/۳۲؛ الطبری، بی تا: ۲۸۸۸). ناگفته نماند اعتماد و خوش بینی بیش از حد به صحابه، دسته ای را به شبهه افکنده و به انکار مسلمات تاریخی و تعارض گویی واداشته است! (جوینی، ۱۶۱۸؛ ۱۲۲۸ و ۲۲۲) در هر حال این دسته پذیرفته اند خلافت مسئله ای مهم و موردنیاز عموم مردم است اما از شرط نبودن انگیزه و مانع بر خلاف مسئله غفلت یا تغافل کرده اند.

علامه امینی برای اثبات جعلیبودن حدیث «قال صلی الله علیه وسلم لأبی بکر وعمر: لا یت أمرن علیکما بعدی أحد» از این قاعده بهره برده است. وی می نویسد: ابوبکر و عمر از این حدیث آگاهی نداشتند و اگر آگاهی بود آشکار می شد (لو کانَ لَبانَ) [یعنی به این حدیث برای اثبات خلافت خود استدلال می کردند] و یا انکار تعیین جانشین از سوی پیامبر از آنان آشکار نمی شد (امینی، ۱۳۹۷: ۵/۵ ۳). بنابراین می توان گفت کاربرد قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در صورت احراز و رعایت شرایط در مسائل کلام نقلی پذیرفته شده است. نکته قابل توجه اینکه شیوهٔ استدلال علامه امینی نشان می دهد می توان قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» را به صورت برهان سکوت نیز بیان کرد. بدین صورت که گفته شود:

- \_ منابع پیشین نسبت به نقل حدیث مذکور در مناقشات خلافت ساکت هستند.
  - ـ سكوت منابع نشان مي دهد كه آنها از اين حديث آگاهي نداشته اند.
- بهترین تبیین برای عدم آگاهی منابع این است که اصلا چنین حدیثی در آن زمان وجود خارجی نداشته است.

در اینجا جعلی بودن حدیث بهترین تبیین ممکن است زیرا شرایط برهان سکوت به روشنی مهیاست و از طرفی رفتار دو صحابه نامبرده مبنی بر انکار تعیین جانشین نیز شاهد صدق این استدلال است. در نتیجه می توان گفت در برخی موارد برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبان» را می توان به یکدیگر تحویل برد.

۲. انگیزه های عدم نقل و یا موانع نقل نصوص امامت بسیار است. ر.ک: حسینی میلانی، ۱۳۸۷: ۲۵-۵۰.



۱. هجوم هواداران خلیفه به خانه حضرت زهرالیک و حرمت شکنی آنان تنها یک نمونه از به کار گیری قدرت در مخالفت با نص است. آنجا که اهل بیت پیامبر لیگ در امان نبودند، روزگار دیگر مخالفان کودتای سقیفه روشن است. ابن تیمیّه نیز اصل قضیّه هجوم را منکر نمی شود، امّا دست به توجیه می زند و می گوید: «او به خانه حمله کرد تا ببیند آیا از اموال خداوند که باید تقسیم شود، چیزی در آنجا یافت می شود که آن را به مسلمانان برساند!» (ابن تیمیه، ۱۶۰۹: ۲۹۱/۸)؛ همچنین برای اعتراف خلیفه اول به هجوم بنگرید: (ابن سلّام، بی تا، ۱۶۱۶ ح۳۵؛ طبری، بی تا، السنة ۱۳، ذکر أسماء قضاته و کتّابه وعمّاله علی الصدقات، ۱۹۹۲ به نقل از حسینی میلانی، ۱۳۸۱: ۱۲۵–۱۲۱).



# کاربرد قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» در تاریخ

بدیهی است که هر حدیث از پس نیازی و در پاسخ پرسشی و در مقام تبیین حقیقتی صادر گشته است و به تعبیر دیگر فضای صدوری دارد که دانستن آن در فهم بهتر حدیث سودمند خواهد بود. تأثیر شناخت فضای صدور در احادیث و مسائل فقهی دوچندان است. از این رو بسیاری از مسائل فقهی با تاریخ مرتبط است. (مهریزی، ۱۳۷۲: ۲-۳) با این توضیح کاربست قاعدهٔ «لو کان لَبان» در تاریخ چندان دور از انتظار نیست. فقیهان نیز قاعدهٔ «لو کان لَبان» را در تاریخ و سیره جاری ساختهاند. ا

# ج. نسبتسنجی برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ»

نسبت برهان سكوت و قاعدهٔ «لو كانَ لَبانَ» پس از مطالعه تطبيقي چنين خواهد بود:

# ۱. مشابهت در شرایط و نقش پژوهشگر در احراز آن

در برهان سکوت، سکوت یک مؤلف نسبت به یک رویداد خاص، نشان دهنده عدم آگاهی مؤلف و در نتیجه رخندادن آن رویداد بود؛ زیرا در صورت فراهم بودن شرایط استدلال ـ دسترسی مؤلف به اطلاعات، قصد وی مبنی بر توصیف کامل وضعیت و اهمیت بالای رویداد ـ تبیین بهتری برای عدم ثبت رویداد از سوی مؤلف وجود نداشت. بنابراین از نگاه شاخت و ینبل شرایط برهان سکوت در احادیث مفروض است زیرا معتقدند بستر نقل احادیث بهگونهای بوده است که نویسندگان مسلمان عادت داشتند تمام میراث گذشتگان را در آثار خود بیان می کردند. در واقع این دو خاورشناس معتقدند مؤلفان مسلمان به همه احادیث دسترسی داشته اند؛ بنا داشتند همه احادیث را ثبت کنند؛ احادیث برای آنها بهدلیل مناقشات فقهی و مذهبی اهمیت زیادی داشته است (نفیسی، بیتا، ۱۳۷) بهنظر می رسد با چنین تبیینی برهان سکوت صحیح بهنظر می رسد و نمی توان به آن اشکالی وارد ساخت.

می توان گفت ضابطه تاریخی که برخی با عنوان «سکوت تواریخ و کتب سیره» از آن یاد کردهاند، به همین موضوع اشاره دارد. در توضیح این ضابطه آمده است: حدیث پژوهان روایاتی را که متضمن رویداد و حادثهای باشند، ولی تواریخ هیچ سخنی از آن به میان نیاوردهاند، نپذیرفتهاند؛ بنابراین سکوت

١. آيت الله خويى مىنويسد: و لم يُنقل في تأريخ أو روايةٍ عن النبيّ ا أو أحد المعصومين الله المبسوطة أيديهم جباية الزكوات من الكفّار و مطالبتهم إيّاها و لو كان لبان و نُقِل إلينا بطبيعة الحال (خويى، ١٤١٨: ١٢١/٢٣)؛ همچنين بنگريد: سبحانى ١٤٢٣؛ سبحانى، ١٤٢٤؛ ١٦٦٨؛ منتظرى، بىتا، ٣٠٠١؛ شهرستانى، بىتا، ٣٣/١؛ اعرافى، و٧٧٠٠٧/٠٩).



همگی مورخان از حادثه معین و مشخصی با وجود اینکه انگیزه برای نقل آن زیاد بوده، قرینه قوی است حاکی از اینکه چنین قضیه و رخدادی اصلاً به وقوع نپیوسته است. (حسن بیگی و زیدی جودکی، ۱۳۹۸: ۱۳۹۰) در اجرای صحیح قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» نیز مسئله محل بحث مورد ابتلای همگانی و دارای اهمیت بالایی بود و مانع یا انگیزه ای برای اخفا یا کتمان آن نیز وجود نداشت؛ در نتیجه توقع این بود که چنین مسئله ای بازتاب گسترده در منابع دینی و رسوخ عمیق در ارتکازات و سیره دینداران داشته باشد. اجرای قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» در چنین شرایطی منطقی بهنظر می رسد و جای تردید ندارد.

شدت اهمیت موضوع در برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبان» یکی از شرایط اساسی است. در برهان سکوت اهمیت رویداد، انگیزه مؤلف را برای ثبت آن برمیانگیزد و در قاعدهٔ «لو کان لَبان» اهمیت مسئله موجب اشتهار و انتشار آن می شود. در برهان سکوت از مؤلف انتظار می رود رویداد خاصی را حتما ثبت نماید زیرا همه چیز برای حرکت و اقدام مؤلف مهیاست. مؤلف با وجود دسترسی آزاد به اطلاعات، اراده توصیف کامل وضعیت و انگیزه بالا به دلیل اهمیت رویداد، نمی تواند از ثبت آن سرپیچی کند؛ گویی چنین چیزی امکان ندارد. اما شناخت زوایای درونی انسان و نیز واقعیات روزمرهٔ زندگی نشان می دهد سرپیچی ممکن است. تاریخ بشر شاهد مور خانی بوده که از عوامل درونی و بیرونی فراوانی اثر پذیرفته اند و رسالت خویش را به درستی انجام نداده اند. حال آیا معذور بوده اند یا نه سخن دیگری است اما در صورت فراهم بودن شرایط برهان سکوت به سختی می توان مؤلف را معذور پنداشت. دقت در این موضوع نشان می دهد در برهان سکوت همانند قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» باید مانع و انگیزه اخفا یا کتمان را نیز در نظر داشت. هرچند این شرط در برهان سکوت به روشنی بیان نشده است اما عدم مانع برای تحقق ارتباط میان شرایط و نتیجه استد لال ضروری است. بنابراین برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» افزون بر شرط اهمیت، در شرط عدم مانع نیز مشابهت دارند.

به نظر می رسد در اینجا تنها پژوهشگران ماهر و کارشناسان کارکشته می توانند از عهده احراز شرایط بر آیند. سخن ارزنده علامه شعرانی به خوبی دشواری کار را بازگو می کند. به عقیده وی مشکل ترین علوم، علم فقه است و فقیه باید از استعداد جامع بهره مند باشد. از آنجا که موضوع فقه، دربارهٔ «افعال مکلّفان» و مشتمل بر تمام کارها و وابسته به همه موجودات است، باید ذهن فقیه به گونه ای باشد که درک اموری چون تاریخها و سیره ها، اخلاق مردم و عادت های آنان در نقل اتفاقات و نیز چگونگی تأثیر

۱. البته نمونه هایی که برای این ضابطه گردآوری شده جای بازبینی دارد؛ به ویژه نمونه سوم که ترجمه حدیث و توضیحات آن به درستی بیان نشده است (رک: همان، ۱٦۱). کارکرد سکوت مورخان در اعتبارسنجی احادیث، رابطه فقه و تاریخ را نمایانتر می سازد.





این عادات در تغییر وقایع بر او آسان جلوه کند. (رحیمیان، ۱۳۷۱: ۸۷) قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» نیز بر شناخت شیوه مردم در نقل رویدادها تکیه دارد. شیوه نقل مسائل همگانی و دارای اهمیت قطعا با مسائل فردی و خصوصی یکسان نیست. از این رو فقیهان و اصولیان در بازخوانی منابع دینی و پیریزی مباحث اصولی مربوط به احادیث این نکته را مدنظر داشته اند.

در برهان سکوت نیز بررسی و احراز شرایط به تخصص مورخ در ارزیابی وضعیت بستگی دارد. مورخ نیز همانند فقیه نیازمند ذهنی پویا و منتقد است. مورخ تلاش دارد از رهگذر متنی کهن به گذشته دست پیدا کند در عین حال باید از متنزدگی پرهیز نماید زیرا میداند یکی از لوازم مورخ بودن، داشتن ذهن منطقی و انتقادی است (نوذری و فرهانی منفرد، ۱۳۸۸: ۱۶). دستیابی به واقعیت تاریخی نیز کاری بس دشوار است زیرا واقعیت تاریخی پیچیده، بی پایان و دارای رفتارهای گوناگون نسبت به خود است؛ با سایر واقعیتها رابطه عمیق و غیرقابل تفکیک دارد و خارج از زمان و مکان قابل فهم نیست. اساساً نیل به عینیت مطلق برای مورخ بعید یا غیرممکن است؛ زیرا ارزش احکام تاریخ، نسبی و تابع احوال مورخ و اسناد میباشد؛ به ویژه آنکه بسیاری از مورخان نیز بر ارزشهای دینی، اخلاقی و اجتماعی تکیه نمودهاند (سلیمانی، ۱۳۹۸: ۱۰۹) حال بناست مورخ امروزی برای کشف و بازسازی گذشته از برهان سکوت کمک بگیرد؛ استدلالی که بر پایه رفتارشناسی مؤلفان و به تعبیری مورخان پیشین و استوار است. آیا می توان از احوال و ارزشهای حاکم بر مؤلف چشم پوشی نمود و عدم آگاهی پیشین و استوار است. آیا می توان از احوال و ارزشهای حاکم بر مؤلف چشم پوشی نمود و عدم آگاهی پیشین استوار است. آیا می توان از احوال و ارزشهای حاکم بر مؤلف چشم پوشی نمود و عدم آگاهی پرسش حکایت از دشواری کار مورخ در احراز شرایط دارد.

نتیجه آنکه با پذیرش اصل برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» تطبیق و اجرای آن تنها از عهده مورخان و فقیهان کارآزموده برمی آید. به دیگر سخن برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» با لحاظ شرایط پیش گفته معقول به نظر می رسند اما کاربست موجه این دو استدلال به شرایط صدق آنها بستگی دارد. از اینجا روشن می شود که چرا منتقدان شاخت و ینبل به اصل برهان سکوت اشکال وارد نساخته اند و سراغ پیش فرضهای این دو رفته اند. موتسکی در شرایط تطبیق برهان سکوت خدشه وارد می کند. وی معتقد است از اینکه یکی از فقهای متقدم در مجادله ای فقهی از حدیث نبوی در وقت مقتضی بهره نبرده است، لزوماً نمی توان نتیجه گرفت که آن حدیث نبوی در آن زمان وجود نداشته است؛ شاید آن فقیه از آن حدیث بی خبر بوده یا آن حدیث را حجت نمی دانسته است (آقایی، ۱۳۹۸؛ است؛ شاید آن فقیه از آن حدیث مورد نظر آگاه باشد اما آن را به هر دلیلی حجت نداند، از ثبت حدیث در کتاب خود صرف نظر خواهد نمود. به عقیده موتسکی کتاب جامع هر شیخ نداند، از ثبت حدیث در کتاب خود صرف نظر خواهد نمود. به عقیده موتسکی کتاب جامع هر شیخ نداند، از ثبت حدیث در کتاب خود صرف نظر خواهد نمود. به عقیده موتسکی کتاب جامع هر شیخ



حدیثی حاوی انتخاب او از روایات بوده و لزوماً همه روایات را در بر نداشته است (۲۱۰،۵:۲۱۷). مصطفی اعظمی نیز شاخت را ناتوان از درک صحیح ویژگیهای گوناگون احادیث می داند. یکی از این ویژگیها این است که همه عالمان لزوماً به همه احادیث زمان خود آگاه نبودند. نکته دیگر که منتقدان به آن اشاره کردهاند، کمبود منابع کهن است. اینکه حدیث در منبع متقدم دیگری دیده نمی شود، دلیل بر نبود آن نیست زیرا ممکن است حدیث در منابعی ثبت شده که در حال حاضر مفقود یا مخطوط و... است (نیل ساز، ۱۳۹۰: ۱۳۱) به همین دلیل موتسکی تاریخ گذاری بر اساس برهان سکوت را بر مخاطره می داند (گلدتسیهر، ۱۳۹۶: ۲۹).

# ۲. تفاوت در چگونگی برقراری ملازمه و آثار حدیث شناختی آن

در برهان سکوت فاعل شناسا مورد توجه قرار گرفته و استدلال بر تحلیل حالت درونی مؤلف استوار شده است؛ در حالی که در قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» میان سنخ یک مسئله و بازتاب آن در جهان بیرون ملازمه برقرار شده است. تاکید فراوان فقیهان بر کثیر الابتلا بودن نشان می دهد سنخ مسئله در برقراری ملازمه میان وجود مسئله و بازتاب عمومی آن در حد اشتهار نقشی اساسی بر عهده دارد. اهمیت نیز با ابتلای عمومی گره خورده است؛ هرچند در مواردی دایره ابتلای عمومی به یک مذهب یا گرایش خاص محدود می شود. به بیان دیگر دامنه اشتهار هر مسئله متناسب با منابع احتمالی آن تعیین می گردد. گاهی صحبت از جامعه مسلمانان است و گاه کاوش در منابع یک جریان خاص صورت می پذیرد. در قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» مؤلفان نقش مستقیمی ندارند؛ بلکه سنخ مسئله آنان را به واکنش وامی دارد؛ یعنی مؤلفان در صورت ابتلای عمومی و اهمیت مسئله ناخودآگاه به ثبت آن می پردازند زیرا چنین مسئلهای در زندگی روزمرهٔ جریان و استمرار دارد و نمی توان به راحتی آن را نادیده گرفت.

به نظر می رسد ضابطه نظر به استمرار عمل به عنوان یکی از ضوابط تاریخی در اعتبارسنجی احادیث به همین نکته اشاره دارد (حسن بیگی و زیدی جودکی، ۱۳۹۸: ۱۹۲۱)؛ هرچند ادعا و دلیل نویسندگان در تبیین ضابطه چندان روشن نیست و نمونه های ضابطه نیز معنای دقیقی از آن به دست نمی دهند. تأیید ضابطه مستند به سخن یکی از اندیشه و ران اهل سنّت و ناظر به عملکرد صحابه است و

٧. در نمونه نخست عملكرد صحابه تنها تا اواخر دوران خليفه دوم استمرار داشته است. نمونه دوم به استمرار عمل اصحاب از گذشته تا كنون اشاره دارد و به مخالفت روايت با «سيره» و استمرار آن تصريح شده است؛ هر چند در اصل منبع سخنى از حكايت تاريخ از سيره اصحاب نيست بلكه عبارت چنين است: و اجيب عن الأول بمعارضته لما ثبت من الطريقين أنّه صلى الله عليه و آله صلى على شهداء احد؛ يعنى روايت نمازنخواندن پيامبر بر شهداى احد با روايات فريقين ـ و نه سيره يا عمل اصحاب ـ مبنى بر نمازخواندن پيامبر بر شهداى احد تعارض دارد.



۱. در نتیجه مقاله، تعبیر استمرار عمل در زمان اصحاب به کار رفته است. نویسندگان کاربرد این ضابطه را روایات مربوط
 به احکام شرعی دانستهاند.



نمونه ها نیز از روایات اهل سنّت برگزیده شده است. نویسندگان در ادامه، قاعدهٔ «عمل اصحاب» را در شیعه نیز جاری دانسته اند اما باید دانست که دیدگاه اهل سنّت مبنی بر عدالت صحابه و نیز جواز به کارگیری قیاس و مانند آن موجب می شود تا کاربست استمرار سیره و قاعدهٔ «لو کان لبان» از سوی آنان با شیعه متفاوت باشد. در نتیجه نمی توان این دو را لزوماً با یکدیگر یکسان پنداشت مگر در مواردی که از مشترکات فریقین به شمار می آید.

قاعده «لو کان لبان» بر خلاف برهان سکوت می تواند استمرار سیره یا همان عدم ردع را در مسائل عمومی اثبات نماید و از آن در اعتبارسنجی احادیث کمک بگیرد. گفتنی است این قاعده به شکل دیگری در اعتبارسنجی احادیث نقش آفرینی می کند. به این صورت که به طور طبیعی در مسائلی که مورد ابتلای همگانی بوده است نباید وحدت و انفراد راوی رخ بدهد. از این رو وحدت راوی در مطالبی که بهحسب عادت باید راویان فراوانی داشته باشند، انسان را در صحت مطلب دچار تردید میکند. چنین اموری مصداق «لو کان، لَبانَ» است (شبیری زنجانی، ۱٤۱۹: ۱۷/۱) بر خی فقیهان حتی حضور سه راوی در مسائل مورد ابتلا را نیز باورپذیر نمی دانند. (خویی، ۱٤۱۸: ۲۰/۹) ویژگی مسائل مورد ابتلای همگانی این گونه است که در صورت وجود حکم خاص باید انعکاس آن بهاندازه اشتهار و وضوح عمومی باشد. بنابراین بازتاب چنین مسئلهای در تعداد راویان آن و میزان اشاره به آن در روایات تأثیرگذار است (خویی، ١٤١٨: ١٩٢/١٤) افزون بر اين توجه به جايگاه احتماعي ـ سياسي شيعه نشان مي دهـ د قاعـ ده «لـو كـان لبان» در مسائل مورد ابتلای همگانی دلالت حسابشده تری بر عدم صدور روایت دارد. در جامعه شیعی که در اقلیت و تحت فشار حکومت بودند، تقلید از عالمان جامعه رقیب در احکام و نیز عمل به قیاس و استحسان و... ممنوع و مورد نهي اهل بيت على بوده است. در چنين شرايطي اگر حكم مسئله با اكثريت جامعه مخالف باشد، باید بیان ابتدایی امامان یا پاسخ آنان به پرسش اصحاب به دست شیعیان برسد و از آنجا که مسئله مورد ابتلای همگانی است به طور طبیعی در سطح گسترده میان شیعیان انتشار خواهد یافت. در مقابل اگر حکم مسئله با اکثریت جامعه مخالف نبوده است، دیگر نشان و اثری از شیوع و اشتهار نخواهد بود. گویا موافقت امری مسلم نزد شیعه بوده و نیازی به پرسش نداشته و در روایات نیز بازتاب نيافته است (قمي، ١٤١٥: ٣/٣؛ صدر، بي تا، ١٤٨-١٤٩).

تحلیل بالا به خوبی جایگاه سنخ مسئله در قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» را تبیین میکند. با این حال برخی معتقدند مسائل مورد ابتلای همگانی با سایر مسائل از جهت انگیزه های کتمان یا مخفی نگاه داشتن تفاوتی ندارند زیرا به هر حال مسائل زیادی از بین رفته است. افزون بر اینکه امامان بی با آنکه به همه احکام آگاهی داشته اند اما همه مسائل را برای امت بیان ننموده اند و برخی مسائل در نزد آنان نگاه



داشته شده است (تبریزی، ۱۳۹۷: ۲۸۳؛ شیخ انصاری، ۱٤۲۸: ۹۷/۲)؛ توضیح آنکه قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» با عناوين ديگري همچون «عدم الدليل دليل العدم» و «عدم الوجدان يدل على عدم الوجود» نيز به كار رفته است. عدم الدليل و عدم الوجدان زماني دلالت بر عدم وجود دارند كه شرايط قاعده رعايت شده باشد؛ یعنی در مسائل دارای اهمیت که مورد ابتلای عمومی بوده و مانع و انگیزهای برای مخفی کاری وجود نداشته است، نیافتن دلیل، دلیل بر نبودن آن است. البته جست وجو برای یافتن دلیل باید به گونه ای باشد که ناامیدی حاصل شود (نائینی، ۱۳۲۹: ۲/۰ ۳۲؛ امام خمینی، ۱۳۸۲: ۲/۳۲؛ مغنیه، ۱۹۷۵: ۳۳۵). پژوهشگر باید بهاندازهای به جستوجوی دلیل در منابع احتمالی پرداخته باشد که بتواند با قاطعیت اعلام کند دلیلی یافت نمی شود (محقق حلّی، ۱٤۱۳: ٦٦؛ آشتیانی، بی تا، ۵۳/۳۰) احراز ابتلای همگانی و اهمیت مسئله شاید ممکن باشد اما نفی مانع و انگیزه مخفی کاری بسیار دشوار است بهویژه در مواردی که خود معصومان سکوت یا اقدام به مخفی نگاه داشتن مسئله کرده باشند (لجنة الفقه المعاصر، ١٣٩٨: ١٤٥-١٤٥). رديابي عوامل اخفا و كتمان و دستيابي بـه آنهـا كـار دشواری است و همیشه نمی توان چنین مواردی را به راحتی تشخیص داد. از سوی دیگر شرط ابتلای همگانی نمی تواند در برابر انگیزههای کتمان مقاومت نماید و تضمینی ایجاد کند زیرا مسئله احکام در دوران حضور معصومان على با دوران غيبت متفاوت است. در دوران حضور، همت معصومان بر ابلاغ و اعلام احكام موردنياز عموم مردم بوده است و در صورت نبودن مانع، عدم الدليل بـ كمـك قاعـده «قبح تأخير البيان عن وقت الحاجة» دلالت بر عدم الوجود خواهد داشت. در حالي كه در دوران غیبت بسیاری از احکام نابود شده و موانع زیادی در برابر اصحاب برای ابلاغ به وجود آمده است. بنابراين در دوران غيبت به سبب احتمالات فراوان، حكم عقل «عدم الوجدان لايدل على عدم الوجود» است. در نتیجه نمی توان از «قاعده عدم الدلیل دلیل العدم» به صورت قطعی بهره گرفت (تبریزی، ۱۳۹۷: ۳۲۳): سیاه علوم السّالی ومطالعات فریجی

۱. این دیدگاه از نکتهای کلامی برای تکمیل استدلال بهره گرفته است.





#### نتيجهگيري

مطالعه تطبيقي برهان سكوت و قاعده «لو كانَ لَبانَ» نشان داد:

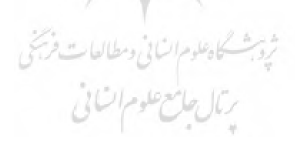
۱. کارآمدی هر دو استدلال منوط به شرایطی است که احراز آنها بر عهده کارشناسان است. در برهان سکوت شرایط ناظر به احوال نویسنده منبع است؛ اما در قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» شرایط بر اساس سنخ مسئله ـ ابتلای همگانی ـ تعیین شده است.

7. در هر دو استدلال اهمیت موضوع در شرایط نقش آفرین بود. در برهان سکوت اهمیت رویداد موجب برانگیخته شدن انگیزه نویسنده برای ثبت آن می شد و در قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» اهمیت، استمرار مسئله و انتشار آن در نسلهای مختلف را در پی داشت. در واقع دامنه اهمیت در قاعده به دلیل سنخ مسئله غالبا صورت اجتماعی به خود می گرفت؛ هر چند در برخی موارد برهان سکوت و قاعدهٔ «لو کانَ لَبانَ» قابلیت تحویل به یکدیگر را داشتند.

۳. شرط عدم مانع در برابر ثبت و اشتهار نیز در هر دو استدلال وجود دارد؛ هرچند در برهان سکوت به آن تصریح نشده است.

کاربست قاعدهٔ «لو کان لَبانَ» منحصر در مسائل فقهی نیست و می توان از آن در مسائل کلامی
 و تاریخی نیز بهره گرفت کما اینکه برهان سکوت نیز در تمام تاریخهای مضاف قابلیت اجرا دارد.

۵. این دو استدلال در تاریخ گذاری و اعتبارسنجی احادیث نیز کارایی دارند مشروط به اینکه شرایط
 هر یک احراز شود. بسیاری از اشکالات در به کارگیری این دو استدلال به فقدان شرایط باز می گردد.







# فهرست منابع

- 1. ابن أبى الحديد، عبد الحميد بن هبه الله، شرح نهج البلاغه، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، بي جا، دار إحياء الكتب العربية، ١٩٥٩م.
  - ٢. ابن اثير، على بن محمد، الكامل في التاريخ، بيروت: دار صادر، ١٩٦٦م.
  - ٣. ابن تيميه، عبدالحليم، منهاج السنّه النبوية، قاهره: مكتبة ابن تيميه، چاپ دوم، ٩٠٩ ق.
    - ٤. ابن سلّام، ابوعبيد القاسم، الأموال، بي جا، بي نا، بي تا.
- ٥. استرآبادى، محمدامين، موسوى عاملى، على بن على، الفوائد المدنية و الشواهد المكية، محقق رحمت الله رحمتي اراكى، قم: مؤسسة النشر الإسلامى، ٢٦ ١٤٣ق.
- 7. اعتمادالاسلامی بختیاری، سید محمدمهدی، موسوی کریمی، میرسعید، «واکاوی ملاکهای احتمالاتی در استنتاج بهترین تبیین»، منطق پژوهی، سال هشتم، شمارهٔ ۲، ۱۳۹۲ش.
  - ۷. اعرافی، علیرضا، درس خارج، قابل دسترسی در http://www.eshia.ir.
  - ٨. امام خميني، روح الله، تهذيب الأصول، تقريرات جعفر سبحاني، قم: دارالفكر، ١٣٨٢ش.
- ٩. امام خمینی، روح الله، کتاب البیع، تقریرات خرمآبادی، قم: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام
  خمینی همی ۱٤۲۸ق.
  - ١٠. آشتياني، ميرزا محمد حسن، بحر الفوائد في شرح الفرائد، بيجا، بينا، بيتا.
- ۱۱. آقایی، سید علی، «مواجهه محدثان مسلمان با پدیده رشد وارونه سندها»، صحیفه مبین، سال ۱۲. شمارهٔ ۴۸، ۱۳۸۹ش.
- ۱۲. آقایی، سید علی، «پدیدهٔ حلقهٔ مشترک در سندهای روایات: تبیین و تحلیل»، مطالعات تاریخ اسلام، شمارهٔ ۷، ۱۳۸۹ش.
- ۱۳. آمدى، على بن محمد، الإحكام في اصول الأحكام، تعليق: عبد الرزاق عفيفي، الرياض: المكتب الإسلامي، چاپ دوم، ۱۶۰۲ق.
  - ١٤. بجنوردي، سيد حسن، منتهى الأصول، تهران: مؤسسه چاپ و نشر عروج، ١٣٨٠ش.
    - ١٥. بيارجمندي خراساني، يوسف، مدارك العروة، نجف اشرف: مطبعة النعمان، بي تا.
- ١٦. تبريزي، ميرزا موسى، أوثق الوسائل في شرح الرسائل، بي جا، محمد على التبريزي الغروي، ١٣٩٧ق.
- ۱۷. جوينى، عبد الملك بن عبد الله، البرهان في أصول الفقه، تحقيق: د. عبد العظيم محمود الديب، مصر: الوفاء، المنصورة، الطبعة الرابعة، ١٤١٨ق.



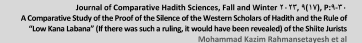


- ۱۸. حسن بیگی، علی، زیدی جودکی، مجید، «رهیافتی به ضوابط معیار قرار گرفتن تاریخ برای ارزیابی روایات»، علوم حدیث، شمارهٔ اول، سال ۲۶، ۱۳۹۸ش.
  - ١٩. حسيني ميلاني، على، نگاهي به حديث غدير، قم: الحقائق، ١٣٨٧ش.
  - ٠٢. حسيني ميلاني، مظلوميت برترين بانو، مركز حقايق اسلامي، قم: ١٣٨٥ش.
- ۲۱. خویی، ابوالقاسم، محاضرات فی أصول الفقه، تقریرات فیاض محمد اسحاق، قم: انصاریان، چهارم، ۱۶۱۷ق.
  - ٢٢. خويي، ابوالقاسم، موسوعة الإمام الخوئي، قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، ١٤١٨ق.
  - ۲۳. رحیمیان، سعید، «اندیشه و حیات علامه شعرانی»، کیهان فرهنگی، شمارهٔ ۵، ۱۳۷۱ش.
- ۲۲. زركشى، بدرالدين، البحر المحيط في أصول الفقه، ضبط نصوصه وخرج أحاديث وعلق عليه:
  الدكتور محمد محمد تامر، بيروت: منشورات محمد على بيضون دارالكتب العلمية، ١٤٢١ ٢٠٠٠م.
  - ٢٥. سبحاني، جعفر، الزكاة في الشريعة الإسلامية الغراء، قم: مؤسسه امام صادق عليه، ١٤٢٤ق.
- ۲٦. سبحاني، جعفر، دراسات موجزة في الخيارات و الشروط، قم: المركز العالمي للدراسات الاسلامية، ١٤٢٣ق.
  - ۲۷. سلیمانی، مرضیه، «معمای مورخان»، کتاب ماه تاریخ و جغرافیا، ش ۱۲۹۸، ۱۳۹۸.
    - ۸۲. شبزنده دار، مهدی، درس خارج، قابل دسترسی در http://meftaah.com
  - ۲۹. شبیری زنجانی، سید موسی، کتاب نکاح، قم: مؤسسه پژوهشی رای پرداز، ۱۶۱۹ق.
- ٠٣. شهرستاني، سيد على، وضوء النبي ، مشهد: مؤسسة جواد الأئمة الله للطباعة و النشر، دوم، ١٤١٦ق.
  - ٣١. شيخ انصارى، مرتضى بن محمدامين، فرائد الأصول، قم: مجمع الفكر الاسلامي، نهم، ١٤٢٨ ق.
    - ٣٢. اميني، عبدالحسين، الغدير، بيروت: دارالكتاب العربي، الرابعة، ١٩٧٧م.
- ٣٣. صدر، سيد رضا، الاجتهاد و التقليد، محقق/مصحح: سيد باقر خسروشاهي، بيجا، بينا، بيتا.
  - ٣٤. طباطبايي قمّى، سيد حسن، كتاب الحج، قم: مطبعة باقرى، ١٤١٥ه.ق.
- ٣٥. طبرى، محمد بن جرير، تاريخ الطبرى، مراجعة و تصحيح و ضبط: نخبة من العلماء الأجلاء، بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بي تا.
- ٣٦. علم الهدى، على بن الحسين، الذخيرة في علم الكلام، محقق: احمد حسيني اشكورى، قم: مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١١ق.



- ٣٧. قاضي عبد الجبار، ابوالحسين، تثبيت دلائل النبوة، القاهرة: دارالمصطفى، بي تا.
  - ٣٨. قديري، محمد حسن، البحث في رسالات العشر، بي جا، بي نا، بي تا.
- ٣٩. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، محقق/مصحح: على اكبر غفارى و محمد آخوندى، تهران: دارالكتب الإسلامية، ٧٠٤ق.
- ٤. گلدتسیهر ایگناتس و...، تاریخگذاری حدیث روشها و نمونهها، به کوشش و ویرایش سید علی آقایی، تهران: حکمت، ۱۳۹۶ش.
- 13. لجنة الفقه المعاصر، الفائق في الاصول، قم: مركز مديريت حوزه علميه قم: چاپ پنجم، ١٣٩٨ش.
  - ٤٢. محقق حلى، جعفر بن حسن، المعتبر، مؤسسه سيد الشهداء الله قم: ٧٠٤ق.
- ٤٣. محقق حلى، جعفر بن حسن، الرسائل التسع، محقق امصحح: رضا استادى، قم: كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى، ١٤١٣ق.
  - ٤٤. مغنيه، محمد جواد، علم أصول الفقه في ثوبه الجديد، بيروت: دارالعلم للملايين، ١٩٧٥م.
- ٥٤. منتظري، حسين على، دراسات في ولاية الفقيه و فقه الدولة الإسلامية، نشر تفكر، قم: چاپ دوم،
  - ٤٦. منتظري، حسين على، قم: كتاب الخمس و الأنفال، بي تا.
- ۷۷. موتسکی، هارالید، مترجم: مرتضی کریمینیا، «حدیث پژوهی در غرب: مقدمهای در باب خاستگاه و تطور حدیث»، علوم حدیث، شمارهٔ ۳۷ و ۳۸، ۱۳۸۶.
  - ٤٨. موسوى خلخالي، سيد محمدمهدى، كتاب الخمس و الأنفال، قم: دارالبشير، ١٤٢٧ق.
  - ۹٤. مهریزی، مهدی، «تاریخ صدور حدیث»، علوم حدیث، تابستان ۱۳۷٤، شمارهٔ ٤، ۱۳۷٤ش.
- ٥. نائيني، محمدحسين، أجود التقريرات، مقرر: السيد الخوئي، قم: مؤسسهٔ مطبوعات ديني، چاپ دوم، ١٣٦٩ش.
- ۱۵. نباتی، فرشته، «مقایسهای میان استنتاج بهترین تبیین و حدس»، حکمت سینوی، شمارهٔ ۳۵، ۱۳۸۵ش.
- ۵۲. نصیری، منصور، «رابطه فرضیه ربایی با استقراء و حدس»، نقد و نظر، سال شانزدهم، شمارهٔ ۱، ۱۳۹۰ ش.
- ۵۳. نفیسی، شادی، مستشرقان و حدیث، قم: دانشکده مجازی موسسه علمی فرهنگی دارالحدیث، بیتا.







- ۵٤. نوذری، حسین علی، فرهانی منفرد، مهدی، «سرشت نقد تاریخی»، کتاب ماه تاریخ و جغرافیا، شمارهٔ ۱۲۰، ۱۳۸۸ش.
- ۵۵. نیل ساز، نصرت، «تاریخ گذاری احادیث بر اساس روش ترکیبی تحلیل اسناد و متن در مطالعات اسلامی خاورشناسان»، پژوهشهای قرآن و حدیث، سال چهل و چهارم، شمارهٔ ۱، ۱۳۹۰ش.
- on. C. Howell, Martha and Walter Prevenier, From Reliable Sources: An Introduction to Historical Methods, Cornell University Press V, Y...
- ov. Chitnis K.N, Research Methodology in History, Y.....
- on. Duncan, M. G., The Curious Silence of the Dog and Paul of Tarsus; Revisiting The Argument from Silence, Informal Logic, Vol. "Y, No. 1, Y.17.
- oq. Juynboll, G.H.A., Muslim Tradition, Studies in Chronology, Provenance and Authorship of Early Ḥadīth, Cambridge: Cambridge University Press, YqAT.
- v. Juynboll, G.H.A., Some Isnād-Analytical Methods Illustrated on the Basis of Several Woman-Demeaning Sayings from Ḥadīth Literature, Al-Qanṭara: Revista de Estudios Árabes, Vol. 10, 1949.
- 11. Lange, John, The Argument from Silence, History and Theory, Vol. 0, No. 7, 1977.
- TY. Motzki, Harald, Dating Muslim Tradition: A Survey, Arabica, Vol. OY: Y, Y.O.



